





## ایران در زمان ساسانیان

# **ایسران** در زمان ساسانیان

تأليف: پروفسور آرتور کريستنسن

ترجمهٔ رشید یاسمی ویراستار: دکتر حسن رضایی باغ بیدی



کریستن سن، آرتور امانو ثل، ۱۸۷۵ ـ ۱۹۴۵ ـ ۱۹۴۵ ـ ۱۹۴۵ من ارتور امانو ثل، ۱۹۴۵ ـ ۱۹۴۵ ـ ۱۹۴۵ من ایران در زمان ساسانیان / تألیف آرتورکریستن سن؛ ترجمهٔ رشید یاسمی. ـ [ویرایش ۲] / ویراستار حسن رضائی باغ بیدی. ـ تهران: صدای معاصر، ۱۳۷۸.

بیست و شش، ۴۴۰ ص.: مصور.

ISBN 964 - 6494 - 06 - 4

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

L'Iran sous les Sassanides, de eme ed.

عنوان اصلي:

كتابنامه بصورت زيرنويس.

۱. ایران ـ تاریخ ـ ساسانیان، ۲۲۶ ـ ۶۵۱م. ۲. ایران ـ اوضاع اجتماعی ـ پیش از اسلام. ۳. ایران ـ دین. ۴. تمدن ایران. الف. رشید یاسمی، غلامرضا ۱۲۷۴ ـ ، ویژآستآژ. جسن، ۱۳۴۱ ـ ، ویژآستآژ. ج. عنوان.

900/4

P الف ۴ک / DSR ۴۰۳

۲۱۹۹ / ۸۷م

كتابخانه ملى ايران





فروشگاه، فلکه دوم تهرانپارس، خیابان جشنواره، پلاک ۲۰، تلفن: ۴۴۶ ۲۷۲۹ - ۲۷۶۸ ۷۷۷۰

کریستنسن، آرتور ایران در زمان ساسانیان ترجمهٔ رشید باسمی

ويراستار، دكتر حسن رضايي باغبيدي

چاپ پنجم: ۱۳۸۵

جاب: چاپخانهٔ مهارت

تيراژ: ۳۳۰۰ نسخه

تهران:خیابان انقلاب، خیابان فروردین، کوی بهشت آئین پلاک ۲

تلفن: ۲۲۱۹۳۳-۲۹۱۹۳۱

شابک: ۲-۶-۴۹۴ ع-۹۶۴

ISBN: 964-6494-06-4

Printed in Iran

## فهرست مطالب

| صفحه                                   |                                                               |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | نهرست تصاویر                                                  |
| يازده                                  | مقدمهٔ ویراستار                                               |
| سيزده                                  | مقدمهٔ مترجممقدمهٔ مترجم                                      |
| شانزده                                 | ديباچهٔ چاپ اولديباچهٔ چاپ اول                                |
| نوزده                                  | ديباچهٔ چاپ دومديباچهٔ چاپ                                    |
|                                        | فهرست اختصارِات                                               |
| ١                                      | مقدمهمقدمه                                                    |
| ١                                      | بخش اول: شمهای از تمدن ایران قبل از ظهور ساسانیان             |
| ١                                      | ۱. تشکیلات اجتماعی و سیاسی دولت اشکانی                        |
| 1                                      | ۲. اقوام شمال و شرق                                           |
| ١٣                                     | ۳. عقاید و افکار دینی۳                                        |
| ۲۵                                     | ۴. زبانهای عامه و زبانهای ادبی۴                               |
| ٣٠                                     | بخش دوم: منابع تاریخ سیاسی و مدنی عهد ساسانیان .              |
| ٣٠                                     | ۱. مآخذ ایرانی معاصر ساسانیان. ادبیات پهلوی                   |
| ت                                      | ۲. روایات ساسانی که در ادبیات عرب و ایران باقی اسد            |
| ۴۸                                     | ۳. منابع یونانی و لاتینی ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۵۰                                     | ۴. منابع ارمنی ,                                              |
| ۵۳                                     | ۵. منابع سریانی                                               |
|                                        | ع. منابع چینی                                                 |
| ۵۷                                     | فصل اول: تأسيس سلسلهٔ ساساني                                  |
| 9A                                     | فصل دوم: تشکیلات دولت شاهنشاهی                                |

|     | ایران در زمان ساسانیان                          |    |
|-----|-------------------------------------------------|----|
| ١   | صل سوم: آیین زردشتی دین رسمی کشور               | فه |
| ۱۳۱ | صل چهارم: مانی و کیش او                         | فه |
| ۱۵۱ | صل پنجم: دولت شاهنشاهی شرق و دولت امپراتوری غرب | فد |
| ۱۸۸ | صل ششم: عيسويان ايران                           | فد |
| 277 | صل هفتم: نهضت مزدكیه                            | فد |
| 797 | صل هشتم: خسرو انوشروان                          | فد |
| ۳۱۵ | صلّ نهم: اَخرين سلطنت بزرگ                      | فد |
| ۳۵۶ | صل دهم: انقراض دولت ساسانی                      | فد |
| ۳۶۵ | عاتمه                                           | ÷  |
| 389 | سميمه اول: نگارش اوستا                          | ö  |
| 27  | سميمه دوم: فهرست صاحبان مناصب عالى كشور         | ö  |
| 444 | ادداشتهای ویراستار                              | يا |
| ۳۸۹ | هرست الفياس                                     | ف  |

.

## فهرست تصاوير

| <b>400</b> |                                                                      |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| ۶۰         | ۱. سکه های اردشیر اول۱.                                              |
| ۶۲         | ۲. نقش رستم: اوهرمزد مقام شاهنشاهی را به اردشیر عطا میکند            |
| <i>۶</i> ¥ | ۲. قصر فیروزآباد۲. قصر فیروزآباد                                     |
| 110        | ۲. کمبه زردشت که روی سکهٔ شاهان پارس نقش شده است (از عهد سلوکیان)    |
|            | ۵ آتشدان زردشتی در پشت یکی از سکههای اردشیر اول                      |
|            | ۶. انواع آتشدانهایی که در پشت سکه شاپور اول و وهرام پنجم منقوش است . |
| 177        | ٧. آتشكدهٔ شهر شاپور٧. آتشكدهٔ شهر شاپور                             |
| ١٢٨        | ٨ جام كليموا٨                                                        |
| ١٤٨        | ۹. نمونهٔ نقاشی مانویان در خوچو                                      |
| 144        | ۱۰. مینیاتور مانوی                                                   |
|            | ۱۱. نقش برجستهٔ عهد ساسانی در نقش رستم                               |
|            | ۱۲. قلعه محصورکه در روی یک جام نقره نقش شده است۱                     |
| 181        | ۱۳. سکهٔ شاپور اول۱۳                                                 |
| 154        | ۱۴. صحنهٔ پیروزی شاپور اول بر والریانوس. در نقش رستم                 |
|            | ۱۵. صحنهٔ پیروزی شاپور اول، در شاپور فارس۱۵                          |
|            | ۱۶. سکهٔ وهرام اول۱۶                                                 |
| 180        | ۱۷. اوهرمزد مقام شاهی را به وهرام اول عطا میکند                      |
| 154        | ۱۸. سکهٔ وهرام دوم                                                   |
|            | ۱۹. صحنهٔ پیروزی وهرام دوم در شاپور فارس۱۹                           |
| 159        | ۲۰. مبارزهٔ دو سوار                                                  |
| 14         | ۲۱. سکهٔ نرسه                                                        |
| 14         | ۲۲. تاجگذاری نرسه در نقش رستم                                        |
| 171        | ۲۳. سکهٔ هرمن د دوم                                                  |

|              | ایران در زمان ساسانیان | ంప                           |
|--------------|------------------------|------------------------------|
| \VY          |                        | ۲۴. سکهٔ شاپور دوم           |
|              | شير، جام نقره          |                              |
|              | •••••                  |                              |
|              |                        |                              |
|              | شیر دوم در طاق بستان   |                              |
|              | سوم در طاق بستان       |                              |
|              |                        |                              |
|              |                        |                              |
|              |                        |                              |
|              |                        |                              |
|              | انبارَگبَدا            |                              |
|              |                        |                              |
|              |                        |                              |
|              | تیسفون و حوالی آن      |                              |
|              | رن                     |                              |
|              | ۱۸۸۸ میلادی            |                              |
|              | ر جام                  |                              |
|              |                        |                              |
|              |                        |                              |
|              |                        |                              |
| ٣ <b>٢</b> ٧ | لماق بستانلاق بستان    | ۴۴. غار خسرو دوم در <i>ه</i> |
|              | م در طاق بستان         | •                            |
| ٣٣٥          | وم در طاق بستان        | ۴۶. شکارگوزن خسرو د          |
| ٣٣۶          | م در طاق بستان         | ۴۷. شکار گراز خسرو دو        |
|              | ((جام نقره)            |                              |
|              |                        | •                            |
|              |                        | •                            |
|              |                        | -                            |
| ***          |                        | A & 500. 25 . AY             |

#### مقدمة ويراستار

آن چه اکنون در پیش رو دارید متن ویرایش شدهٔ کتاب ارزشمند ایران در زمان ساسانیان، نوشتهٔ ایرانشناس بزرگ دانمارکی آرتورکریستنسن است که در سال ۱۳۱۴ مرحوم استاد رشید یاسمی آن را به فارسی ترجمه کرده است. دربارهٔ ارزش این کتاب همین بس که ایرانشناسی را نمی توان یافت که آن را جزو معتبر ترین منابع در تاریخ ساسانیان به شمار نیاورده باشد. از آن گذشته مترجم دانشمند نیز در مقدمهٔ خویش به اندازهٔ کافی دربارهٔ جایگاه رفیع این اثر بی همتا سخن گفته است.

کتاب آبران در زمان ساسانیان پیش از این هفت بار به چاپ رسیده، اما متأسفانه، پس از درگذشت مترجم دانشمند آن، به تدریج غلطهایی در آن راه یافته بود که شمار آنهاگاه به دهها غلط در هر صفحه می رسید. به علاوه تصاویر کتاب چنان تیره و تار شده بود که گاه تشخیص آنها دشه ار می نمود. از این رو بر آن شدم تا این اثر بی نظیر را از آن همه آشفتگی در آورم و علاوه بر مقابلهٔ آن با متن اصلی کتاب به زبان فرانسه ا و تصحیح غلطها، انشای آن و نیز آوانویسی واژههای ایرانی را به شیوهٔ کنونی نزدیک تر سازم. تصاویر این کتاب نیز از متن اصلی به زبان فرانسه عکسبرداری شده تا کاملاً واضح و روشن باشد. به علاوه در برخی از موارد افزودن یادداشتهایی لازم به نظر می رسید. شماره هایی که در متن میان دوقلاب [ ] آمده، مربوط به یادداشتهایی است که می توان آنها را تحت عنوان «یادداشتهای ویراستار» در پایان کتاب ملاحظه کرد. مقابلهٔ این چاپ با چاپهای پیشین نشانگر رنجی است که بر خود هموار کردیم تا این اثر گرانبها را از آن همه آشفتگی و نادرستی رها کنیم. در پایان متن ویراستهٔ این اثر گرانبها را به روح بزرگ استاد فرزانه رشید یاسمی تقدیم میکنم، روانش شاد و بهشت بهرهاش باد.

حسن رضایی باغ بیدی

آذرماه ۱۳۷٦

Arthur Christensen, L'Iran sous les Sassanides, deuxieeme édition, Ejnar Munksgaard, Copenhague, 1944, New edition 1971.

## مقدمة مترجم

نیاز به نگارش تاریخ ایران باستان از دیرباز احساس میشد. گرچه مشیرالدوله تاریخ ایران باستان را از قدیمترین ادوار تا پایان عهد اشکانیان باز نمود، لکن روزگار مجال نداد تا دوره ساسانیان را به نگارش درآورد.

نویسنده این سطور که سالی چند است به تدریس تاریخ در دانشکده ادبیات اشتغال دارد، نقص کار دانشجویان را به سبب این فقدان در نظر داشته، پیوسته مترصد بود که به قدر مایهٔ قلیل خود در تـدارک ایـن نقيصه بكوشد، ولي جريان كارها و درسها و فراهم نبودن وسايل ضروري او را از انجام اين خدمت بازمی داشت، تا آینکه سال گذشته کتاب «تاریخ ایران در زمان ساسانیان» به قلم استاد جلیل و ایران شناس نبیل پروفسور آرتور کریستنسن دانمارکی Christensen . استاد علم لغت ایرانی در دانشگاه کپنهاگ، از طبع خارج شد. نظر به آگاهی کاملی که از تبحر آن استاد دقیق داشتم و در سفرهایی که به ایران آمده بودند و نعمت صحبت ایشان دست میداد مکرر از این کتاب سخن رفته بود، میدانستم که قریب سیسال در تالیف آن رنج بردهاند و تقریباً همه منابع قدیم و جدید را، از یونانی و رومی و سریانی و ارمنی و عربی، خاصه کتابهایی که در دو قرن اخیر به خامه خاورشناسان و محققان آثار باستان نگارش رفته، از نظر انتقاد گذرانیدهاند. پس نسخهای از آن به دست آوردم ٔ و دیدم الحق داد تحقیق و تتبع را دادهاند. و جامع تر از این کتابی در تاریخ ساسانی نوشته نشده است، خاصه آنکه مولف کیفیت مدنی آن زمان را مورد بحث قرارداده و گرد روایات و سرگذشتها، که در کتب دیگر مبسوطاً قید شده، نگشته است، چنانکه از تاریخ پادشاهان و چگونگی ایام سلطنت آنان جز آن مقدار که توالی روزگار و انتظام زمان را ضرور است یا یکی از شئون تمدن را روشن میکند، چیزی نیاورده است. همه مباحث آن متوجه دین و فرهنگ و علم و هنر و مقامات اجتماعی و مراتب درباری و مانند اینهاست. هنوز از خواندن این کتاب نپرداخته بودم که داعیهای در باطن من پدید آمد و ترجمه آن وجههٔ همت قرار گرفت. بسی دریغ آمد که با وجود چنین خرمن مهیایی به خوشه چینی جدیدی دست برده شود و چون در نظر ظاهربینان ترجّمان دون مصنفی است، از قبول عنوان مترجم دامن همت بالاگرفته آید، زیراکه در چشم حقیقت شناسان دو نکته مسلم است: یکی آنکه ترجمه صحیح و مطابق به از تالیف مزور و منافق، دیگر آنکه بیشتر مصنفات زمان ما ترجمههایی است در لباس تالیف و آقتباسهایی است با هزارگونه تحریف. پس سود فرزندان کشور و معرفی زحمات مولف دانشور را بر خرسندی دواعی نفسانی ترجیح نهادم و به ترجمه دست گشادم که دشوار آسان نمای و زحمت طاقت فرسای است.

اگرچه کارهای استاد کریستنسن هریک دری شاهوار و اثری شاهکار است، ولی این کتاب واسطة العقد سلسلهٔ تألیفات اوست و میتوان سبک آن را سهل ممتنع شمرد، زیرا با وجود غور و فرورفتن در اسناد قدیم و آثار گوناگون که لازمه این قبیل تحقیقات اساسی است، مؤلف محترم اندکی از حدود فصاحت و بلاغت و ایجاز

۱. این نسخهای از چاپ اول کتاب است که در سال ۱۹۳۶ در کپنهاگ انتشار یافته است.

و دقت خارج نشده است. در موارد بسیار، محض اختصار، روایات معروف راکه در دسترس هرکسی هست کنار گذاشته، به ذکر نکاتی که تازگی دارد پرداخته است.

از تازگیهای این کتاب آن است که مؤلف اعلام و اصطلاحات قدیم را عموما به شکلی آورده است که در کتب اوستایی و پهلوی دیده یا قواعد زبانهای کهن چنان حکم میکرده است. مانند وهرام (بهرام). وزرگ مهر (بزرگ مهر). اوهرمزد (هرمزد = اهورامزدا). میثره (مهر). کواد (قباد). ابرویز (پرویز). جاماسپ (جاماسب). ویستهم (بسطام). ویندوی (بندوی). خودای نامگ (خدای نامه). اسفندیاد (اسفندیار). دیبهر (دبیر). آمیدا (آمد دیاربکر). دودگ (دوده). گنزواد آورد (گنج بادآورد). رام ابزود یزدگرد (رام افزود یزدگرد) و امثال آن. در ظاهر این کار مؤلف به تفنن یا علم فروشی شباهت دارد، اما در حقیقت حاکی از اهتمام او در ضبط کلمات قدیم است و از این لحاظ هم کتاب او قیمتی خاص دارد. چون نگارنده امانت وزنهارداری را از شرایط فن ترجمه می داند، انحراف از طریق مؤلف را جایز نشمرد و آن کلمات را چنانکه بود به فارسی نقل کرد و در موارد مهم صورت انحراف از در میان دو کمان قرارداد و گاهی به همان صورت مانوس اکتفا نمود.

خاورشناسان برای کلمات شرقی رسم الخطهای گوناگون پیش گرفته اند تا به وسیله حروف لاتین همه اصوات و حرکات الفاظ شرقی را بنمایانند. اگرچه با وجود کنگره هایی که تشکیل داده و بحث هایی که کرده اند، هنوز موافقت تام در باب بعض حروف حاصل نشده است، ولی عموما به وسیله ترکیب حروف یا افزودن علائم در زیر و روی حروف لاتین افاده مقصود کرده اند. مثل ترکیب به جای (خ) و dh به جای (ذ) چنانکه در دیباچهٔ مؤلف مذکور است. اما علائم اضافی را از قبیل نهادن خطوط کوچک افقی یا آکسان های مایل یا نقطه در بالا و زیر حروف برای نشان دادن مد در الف یا اشباع و معروف و مجهول در واو و یاء مثل: ٥ برای واو و عبرای یاء و ۴ برای الف ممدود. ما نیز در این ترجمه هرجا که نگارش کلمات لاتین لازم آمد تاسی به مؤلف کردیم با این تفاوت که چون در چاپخانه خطوط افقی برای بالای حروف موجود نبود یا آکسان گذاشتیم یا نقطه قراردادیم. ۱

مولف به جای بعض حروف اوستایی از حروف یونانی استفاده کردهبود مثل  $\gamma$  برای (غ) و  $\delta$  برای (ذ) و  $\delta$  برای (ف دولبی) و x برای (خ)، ما نیز آن حروف را عیناً به کار بردیم. همچنین گاهی در کلمات اوستایی کسره را به صورت (e) معکوس ( $\delta$ ) نموده بودند و ما نیز چنان کردیم.

در نقل بعض اسماء خارجی به حروف فارسی ندرةً اختلافاتی واقع شده است، مثلا اندوسیت و هندوسیت (H.Schaeder) و شمائدروشیدر (Stein) و اشتاین واشتین (Stein) و شمائدروشیدر (H.Schaeder) و میتالیان و هفتالیان (هیاطله یه Hephtalites) و آگاسیاس واگاثیاس (Aghathias) و نظایر آن. کسسی که به فهرست اعلام مراجعه مینمابد باید اختلاف نظایر آن کلمات را در نظر بگیرد.

پس از شروع به ترجمه از مولف محترم تقاضا شد که اگر نظر جدیدی دارند و اصلاحی را لازم می دانند مرقوم فرمایند اتفاقا جواب ایشان وقتی رسید که چاپ متن قریب به اتمام بود. پس آن مطالب را در ضمن یادداشتهای الحاقی قراردادیم.

کتاب اصل دو ضمیمه داشت، نخستین راجع به زمان کتابت اوستا بود. مولف قول آبه ناو Nau را که مدعی است اوستا بعد از ساسانیان به نگارش در آمده، رد کردهبود، ولی در نامه خود تقاضا نموده که این چند صفحه بکلی از ترجمه برداشته شود، زیرا که آقای نیبرگ آن مسئله را از لحاظ دیگر مورد بحث قرارداده و مبحث قدری پیچیده تر شده محتاج به مطالعه بیشتری است. ما نیز آن ضمیمه را حذف کردیم.

در اثنای ترجمه هرقدر از لغات جدید فرهنگستان انتشار میپذیرفت به جای الفاظ سابق به کار برده شد، مثل سازمان به جای تشکیلات و بازرسی به جای تفتیش. باید خواننده محترم این نکته را در نظر داشته،

۱. خوانندگانی که با خط آلمانی آشنا هستند باید متوجه باشند که در اینجا دو نقطه روی حرف حکایت از مد و اشباع میکند، ولی در خط آلمانی غالباً دلالت بر کوتاهی حرکات دارد.

مقدمهٔ مترجم

اصطلاح قدیم را از جدید بازشناسد، مثلا شهرداران عهد ساسانی را با شهرداران جدید به معنی روسای بلدیه و استان قدیم را با استان جدید و دبیران آن زمان را با دبیران به معنی معلمان مدارس متوسطه و امثال آن اشتباه نفرماید.

در حقیقت مولف دانشمند چیزی از اصول مسائل تاریخی عهد ساسانی فرونگذاشته و در فروع هم هرچه ترک یا اختیار کرده است بنابر حکمتی بوده و بر سلیقه او نمی توان ایرادی گرفت. با وجود ایجازی که رعایت نموده است، اگر کسی بخواهد به تمام مسائل تاریخی و روایات متضاد عهد ساسانی پی ببرد، برای او کافی است که به یادداشتهای آخر این کتاب رجوع نموده و از منابع مختلفه شرقی و غربی قدیم و جدید در باب هر مطلبی استحضار بیابد.

مؤلف نظر به همین ایجازی که در نظر داشته، مسلما بعض روایات را عمدا حذف یا مختصر کرده است و نباید آن ترک و تلخیص را بر نقص تتبع او حمل کرد. پس ما جایز ندانستیم که چیزی به عنوان ملحقات بر این نسخه علاوه کنیم، جز در بعض موارد که تحت عنوان چند توضیح مطالبی بر سبیل ایضاع آورده ایم تا ترجمه بهتر فهمیده شود.

مولف محترم یادداشتهای گرانبهایی در ذیل اکثر صفحات قید کردهبوده که برای فضلا و متخصصان تاریخ سود بسیار داشت، لکن عامهٔ خوانندگان و دانشجویان چندان فایده از آن نمی بردند. از طرفی حذف آنها شایسته نبود و از طرف دیگر گنجاندن در پای صفحات موجب ملال خوانندگان عادی می شد، پس ما طریقی پیش گرفتیم که جامع هر دو نظر باشد، یعنی یادداشتها را با مختصر جرح و تعدیلی به مقتضای احوال خوانندگان ایرانی در آخر کتاب قراردادیم. به این ترتیب اشخاصی که قصدشان مطالعه تاریخ است از کثرت یادداشتهای پای صفحه ملول نمی شوند و فضلایی که مرادشان تحقیق است در آخر کتاب مطالب مفیده را خواهند یافت. نوع دیگر از یادداشتهای کتاب ارجاع به کتب و مجلات اروپایی بود که اکثر آنها اصلا در ایران وجود ندارد و در اروپا هم کمیاب است، پس خواننده این کتاب سودی از آنها نمی توانست ببرد. در این خصوص ما نام کتب و مؤلفان معروف را ذکر کردیم، ولی از تکرار شمارهٔ صفحات و بندها و فقرههای آن کتب خودداری نمودیم، زیرا که اگر کسی واقعا به قدری متبع باشد که آن اسناد کمیاب را به دست بیاورد و در آنها غور و بررسی کند البته مستقیماً کسی واقعا به قدری متبع باشد که آن اسناد کمیاب را به دست بیاورد و در آنها غور و بررسی کند البته مستقیماً برای عموم خوانندگان عادی ذکر اعداد صفحه و بند و فقره ضرورت ندارد. پس در عین اینکه متاسف هستیم که برای عموم خوانندگان عادی ذکر اعداد صفحه و بند و فقره ضرورت ندارد. پس در عین اینکه متاسف هستیم که برخلاف سلیقه خود در یادداشتهای مولف مختصر جرح و تعدیل قائل شده ایم، مسروریم که از این راه برای خوانندگان کار را آسان کرده ایم و یقین است که مولف محترم و دانایان بصیر دیگر این روش معتدل و مناسب با احوال را خواهند پسندید.

چون بعضی از کتب مکرر نام برده شده است، مثل تاریخ طبری و غرر اخبار ملوک الفرس ثعالبی و کتاب التاج جاحظ و مروج الذهب و التنبیه و الاشراف مسعودی و مولفات نلدکه و هرتسفلد و زاره آلمانی، ما ناچار شدیم که محض اختصار در یادداشت های آخر کتاب رمزی برای نام هر یک قرار دهیم و برای اینکه عنوان کتب مستشرقان در زبان اصلی قید شده باشد عین فهرست اختصارات و علائم مولف را نقل نمودیم که جوینده از اشتباه برکنار باشد.

در این کتاب اصطلاحات باستانی بسیار است. محض نمونه بعضی از آنها را در آخر کتاب به ترتیب تهجی و با اشاره به صفحات نگاشتیم ولی در متن خیلی بیش از آن می توان یافت که برای طالبان مصطلحات قدیم سودمند افتد.

## ديباچة چاپ اول

قریب سیسال از زمان نشر کتاب من به نام «شاهنشاهی ساسانیان» میگذرد. در این مدت بسی مواد تازه به دست آمدهاست، که نه تنها برای تحقیق و تتبع بیشتر در مباحث خاص تاریخ تمدن ساسانی، که موضوع آن کتاب بود، یعنی وضع مردم و دولت و دربار ساسانی مفید است، بلکه در مباحث دیگر نیز، از قبیل صنعت و دیانت آن عصر، مطالب گرانبهایی به دست می دهد. به این دلیل مصمم شدم به جای چاپ مجدد آن کتاب، که ناچار می بایستی تجدید نظر کلی در آن صورت میگرفت، به مطالعه تاریخ تمدن ساسانی از جمیع جهات بپردازم و آن را تا حدی که ممکن است موافق ترتیب ادوار تاریخی بیان نمایم. این طرح عاقبت به نگارش تاریخ عمومی ایران ساسانی منجر شد، که در آن تاریخ سیاسی آن عهد به منزله ی چهارچوبی است، که درون آن زندگی مادی و معنوی، اوضاع و شرایط اجتماعی، افکار دینی و آرای فلسفی، وضع صنایع و غیره، به معرض نمایش در آمدهاست.

کیفیت سازمان اداری شاهنشاهی بالطبع ضمن شرح تأسیس این سلسله بیان گردید و شرح تحولاتی که در این قسمت در طول عهد ساسانی رخ داده، به ترتیب در مکان تاریخی خود قرار گرفت، از طرف دیگر برای اینکه کتاب خود را زنده تر و روشن ترکنم، اطلاعات و مطالب مربوط به هر یک از مباحث تمدنی و اجتماعی را در فصلی آورده ام، که برای تفسیر و توضیح وقایع سیاسی با اوضاع عمومی موضوع آن فصل مفید باشد. به این ترتیب وصف تشکیلات نظامی دوره اول عهد ساسانی در فصل پنجم قبل از بیان جنگهای ایران و روم صورت گرفته است و اطلاعات مربوط به محاکم و حقوق جنایی در فصل ششم به هنگام شرح آزار عیسویان و تعقیب آنان. تحقیقاتی راجع به مسائل خانواده و مالکیت آغاز فصل هفتم را تشکیل می دهد، که موضوع عمده اش «فتنه کمونیستی مزدک» است. وصف مختصری از پایتخت ایران را در آن عهد در فصل هشتم، که عمده شاهنشاهی خسرو اول است، قرارداده ام، چه در زمان سلطنت این شاهنشاه، که بانی انطاکیه جدید در جنب تیسفون و سلوکیه بود، پایتخت ایران به بسط و عظمت نهایی خود رسید. در همین فصل اطلاعاتی در جنب تیسفون و سلوکیه بود، پایتخت ایران به بسط و عظمت نهایی خود رسید. در همین فصل اطلاعاتی مربوط به دوره اخیر عهد ساسانی است، که با جلوس خسرو اول پس از فرونشاندن نهضت مزدک آغاز می شود. مربوط به دوره اخیر عهد ساسانی است، که با جلوس خسرو اول پس از فرونشاندن نهضت مزدک آغاز می شود. است، زیرا که هیچ یک از شهریاران ساسانی طرایف و ظرائف و جمال و جلال درباری را به پایه من پادشاه است، زیرا که هیچ یک از شهریاران ساسانی طرایف و ظرائف و جمال و جلال درباری را به پایه من پادشاه نه سانده اند.

نسبت به سیاست خارجی ایران راه اختصار را پیمودهام و شرح حوادث جنگی را به کمترین مقدار ضروری تقلیل دادهام. اما اگر قصه جنگ شاپور دوم را با رومیان از این قاعده مستثنی ساختهام، از آن سبب است که ما در آثار آمیانوس مارسلینوس روایت بی نظیر مردی را در دست داریم، که خود شاهد عینی وقایع بوده و با استادی و مهارت، شاه بزرگ و لشکرهای او و صحنههای پرجنب و جوش آن جنگها را از نو در برابر دیدگان ما زنده و مجسم میکند.

<sup>1.</sup> Ammianus Marcelinus (Ammien Marcellin)

ديباچة مؤلف هفده

در مطاوی این کتاب خوانندگان گاهی قطعاتی از کتاب قدیم من موسوم به «شاهنشاهی ساسانیان» می یابند، که یا عیناً نقل گشته و یا در هنگام ضرورت مطالبی به آن افزوده شده و لغزشهای آن اصلاح گردیده است. در مواردی که تغییر بزرگی در عقاید تاریخی من رخ داده است، در متن یا حواشی تصریح کرده ام. در اینجا به خصوص به تغییری که در عقاید من درباب مناسبات بین مرزبانان و پادگوسبانان و اسپاهبدان پس از انتشار مقاله آقای «اشتاین» ( رخ داده و درباره آن در ضمیمه دوم کتاب بحث خواهد شد، متوجه می کنم. اما باید اعتراف کنم که این مسائل هنوز به درجه وضوحی، که باید، نرسیده است. شرحی که راجع به تاریخ سلطنت کواد اول و مزدکیان نوشته ام نگارش مجدد قسمت دوم رساله ای است در این کتاب که به نام «سلطنت کواد اول و کمونیسم مزدکی» جداگانه انتشار داده ام. بسی نکات از بخش نخستین آن رساله بر آن افزوده ام.

در اینجا باید بگویم که نسخه خطی این کتاب سه سال پیش آماده طبع بود ولی انتشار آن به عللی، که مربوط به من نبود، به تأخیر افتاد. در خلال این احوال ناگزیر شدم چندین بار در فصل چهارم، که راجع به مانویه است، دست ببرم، زیراکه چندین کتاب معتبر در این خصوص در این مدت انتشار یافته است و از این گذشته متون مانوی، که اخیراً به زبان قبطی به دست آمده و هنوز جز قسمتی از آن در دسترس عامه قرار نگرفته است، ما را نوید می دهد که در آینده اطلاعات وسیعتری از این جنبش دینی حاصل کنیم.

برای اینکه این کتاب زیاد منفور نظر آن دسته از مورخانی که مستشرق نیستند نباشد، از استعمال الفبای «صوتی» احتراز جسته و برای ادای اصوات حروف مرکب از قبیل bh, dh, gh, th, kh, zh, sh, dj, tch را، مروف مرکب از قبیل الله و نام اوستایی پیش می آید و من که مانوس تر است، به کار برده ام. در این کتاب حروف صوتی فقط در چند کلمه و نام اوستایی پیش می آید و من در این مورد از شیوه کتابت دیرین اهل فن تبعیت کرده ام. املای کلمات و نامهای پهلوی را به حروف لاتین کمی ساده تر کرده ام و تا جایی که میسر بود، تلفظ مرسوم در اواخر عهد ساسانیان را مأخذ قرار داده ام. اما درخصوص نام پهلوی خدای بزرگ زردشتیان، من آن را به رسم اکثر مورخان او هرمزد تنوشته ام، که نیم عالمانه و نیم عامیانه است و گویا تلفظ عامیانه ی آن هرمزد بوده و به همین شکل هم برای اسامی اشخاص به کار رفته است. از آنجا که اصوات (فونتیک) زبانهای ایرانی میانه در دورهٔ چهار صد ساله سلطنت ساسانیان تغییرات و تحولات بسیاری یافته است، البته نقل آنها به خط لاتین از خطا و خلل لااقل ظاهری محفوظ نتواند بود.

در نقل اسامی فارسی و عربی از خط عربی به خط لاتین حروف نقطهدار به کــار بــردهام، ولی خــوانــنده می تواند آنها را بدون رعایت علامتهای مذکور بخواند.

نامهای جغرافیایی معروف را به همان صورت معمول فرانسوی آنها آوردهام.

در مورد نقل مطالبی از مصنفان شرقی، هرگاه ترجمه خوبی از آنها به زبان فرانسه موجود بود، من تابع آن ترجمه شده ام، مگر در مواردی، که برای بعض عبارات ترجمه صحیح تری را لازم شمرده ام. در نقل بعض مطالب از نامه تنسر ترجمه دارمستتر <sup>۵</sup>گاهی قائل به تغییر شده ام و این در نتیجه مقابله کتاب دارمستتر با متن چاپ جدیدی است، که «مینوی» انتشار داده است.

در باب آثار صنعتی از ذکر همه منابعی که می توان به آنها رجوع کرد، خودداری کردهام، در کتاب ارزان قیمت و خوش قطع اقای زاره <sup>۶</sup> به نام صنایع ایران قدیم ۷ که محتوی تصاویر زیبایی از مهمترین آثار صنعتی ایران باستان است، کلیه اطلاعات لازم را می توان یافت.

از آقای ژیاستروپ <sup>۸</sup>که در مطالعه بعض متون عربی مساعدتهای گرانبهایی به من کردهاست، تشکر میکنم و نیز از آکینیان نمازگزار دیـر آبـاء مکـیتاریست ۹ ویـن و کـتابدار کـتابخانه مکـیتاریستها مـمنون هسـتم، کـه یادداشتهایی در باب کتب و مورخان ارمنی برایم فرستادهاند.

همچنین از آقای «ف. زاره» سپاسگزارم، که اجازه نقل بعضی از تصاویر کتاب خود را لطف کردهاند.

<sup>1.</sup> E. Stein

<sup>2.</sup> Phonétique

<sup>3.</sup> Ohrmazd

<sup>4.</sup> Hormizd

<sup>5.</sup> Darmesteter

<sup>6.</sup> Sarre 7. Die Ku

<sup>7.</sup> Die Kunst des alten Persien

<sup>8.</sup> J. **φ**strup

<sup>9.</sup> Méchitariste

ایران در زمان ساسانیان

هجده

در خاتمه از اوقاف «راسک ـ اورستد» ۱، که از تأسیسات دولتی دانمارک است، باید اظهار امتنان نمایم، که با مساعدت مالی خود، طبع این کتاب را تسهیل کرده است.

آر تور کریستنسن

## ديباچة چاپ دوم

چون چاپ اول کتاب «ایران در زمان ساسانیان» چند سال است نایاب شده، چاپ دوم آن را به صورتی م که اکنون از نظر خوانندگان میگذرد، آماده کردم.

در این چاپ جدید کشفیات تازه مربوط به عهد ساسانی، که مهمترین آنها عبارت است از: کتیبه کعبه زردشت و خرابه های شهر شاپور و کتیبه شاپور اول در آنجا، و نیز کتبی که از سال ۱۹۳۶ تا کنون درباب مباحث مختلف تمدن ساسانی انتشار یافته، مورد توجه قرار گرفته است.

همچنین از انتقاداتی که بر کتاب من نوشته شد، بخصوص مقالات آقایان بیلی در «نشریه مدرسه زبانهای شرقی» و مینورسکی در «مجله انجمن همایونی آسیایی» سال ۱۹۳۹، صفحات ۸-۱۰۵ و اشتاین در جلد ۵۳ «موزئون» با سال ۱۹۴۰، که هنگام قرائت نمونه های مطبعه در دسامبر ۱۹۴۳ به دست من رسید، استفاده شایان بردم.

اندکی پس از انتشار چاپ اول «ایران در زمان ساسانیان» کتاب آقای نیبرگ درباب ادیان ایران قدیم به زبان سوئدی انتشار یافت و کمی بعد ترجمه آلمانی آن نیز توسط آقای شدر و در دسترس عموم قرار گرفت. این کتاب، هرچند که درباره بعضی نکات آن گفتگو و بحث بسیار شده، حاوی نظریات تازه و بدیعی است و طرق جدیدی برای تحقیق و تتبع در ادیان قدیم میگشاید.

من با توجه به عقاید آقای «نیبرگ» در نظر اجمالی خود در باب پایه های دین زردشتی، که بخش سوم مقدمه کتاب را تشکیل می دهد، دست برده و آن را اصلاح کرده ام.

یادداشتها و مطالبی که بر چاپ اول اضافه شده، در فصل های مربوط به خود قرار گرفته است.

بدینسان کتاب من اکنون با تغییراتی چند و اضافاتی بسیار دوباره انتشار می یابد.

در خاتمه تشکرات قلبی خود را به اوقاف کارلسبرگ $^{V}$ که با مساعدت مالی خود این چاپ جدید را میسر ساخت، تقدیم میدارم.

#### آرتوركر يستنسن

### فهرست اختصارات

به طور کلی رجوع شود به بخش دوم از مقدمه کتاب حاضر، که مشتمل بر ذکر منابع عمده است. راجع به منابع مربوط به کیش مانی فصل چهارم کتاب را ببینید.

اکینیان = نرسس اکینیان، الیزئوس و تاریخ او موسوم به جنگ ارمنستان (به زبان ارمنی و ترجمهٔ خلاصهٔ آن به آلمانی)، ۲ ج.

P. Nerses Akinian, Elisäus Vardapet und seine Geschichte des armenischen Krieges, I-II, Wien 1932-36.

آسمانی = آسمانی، کتابخانه شرقی کلمنتین واتیکان ۴ ج.

Assemani, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, 1-4, Rome 1719-1728.

آثار = آثار ایران، نشریه سالیانه اداره باستانشناسی ایران، ج ۳ ـ ۱.

Athâré - 1rân, I-III, Paris 1936-38.

اردمان، آتشکده = اردمان، آتشکده ایرانی.

K. Erdmann, Das iranische Feuerheiligtum, Leipzig 1941.

آتشکده، رک اردمان.

اینوسترانتزف = مطالعات ساسانی، به زبان روسی، سن پترسبورگ ۱۹۰۹.

Inostrantzev, Études sassanides.

بارتلمه، حقوق ساسانی = بارتلمه، درباب حقوق ساسانی، دفتر ۱ ـ ۴، گزارش آکادمی هیدلبرگ.

Bartholomae, Zum sasanidischen Recht, I-V, Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie, 1918, 1920,1922, 1923.

بارتلمه، دادستان = بارتلمه، گفتار در باب یک کتاب حقوقی زمان ساسانیان، گزارش آکادمی هیدلبرگ.

Bartholomae, Über ein sasanidisches Rechtsbuch, Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie, 1910.

بارتلمه، زن = بارتلمه، زن در حقوق ساساني

Bartholomae, Die Frau im sasanidischen Recht, Heidelberg, 1924.

بارتلمه، فرهنگ = بارتلمه، فرهنگ ایران باستان.

Bartholomae. Altiranisches Wörterbuch, Strassb, 1904.

بولتن پاریس = بولتن انجمن زبانشناسی پاریس.

Bulletin de la Société de Linguistique de Paris.

بولتن شرقى = بولتن مدرسه مطالعات شرقى.

Bulletin of the School of Oriental Studies.

بيل = بيل، منابع بودايي درباب جهان مغرب، ٢ ج، چاپ لندن.

S. Beal, Buddhist Records of the Western World, I-II. London, 1906.

پایکولی، رک هرتسفلد.

پروکوپ = پروکوپیوس، جنگ ایران. De bello Persico

پوپ، رک تاریخ صنایع.

تاج، رک جاحظً.

تاریخ باستان، رک هرتسفلد.

تاریخ صنایع = نظری به صنایع ایران، ناشر ارتورپوپ.

A Survey of Persian Art, ed. by Arthur Upham Pope, I-II. London, New York, 1938-39.

تاوادایا، سورسخون = تاوادیا، سورسخون، نطق سرسفره به زبان فارسی میانه مجله انستیتوی شرقی کاما، ۲۹ دسامبر ۱۹۳۵.

J. C. Tavadia, Sûr Sakhvan, a Dinner Speech in Middle Persian, J. Cama Or. Inst. 29, Dec. 1935.

تنبیه، رک مسعودی.

ثعالبي = ثعالبي، غرر اخبار ملوك الفرس، با ترجمه فرانسه آن از زوتنبرگ.

Histoire des rois des perses par Al - Tha'âlibî. publ. et trad. par H. Zotenberg, Paris, 1900.

جاحظ، تاج = جاحظ، كتاب التاج، چاپ قاهره ١٩١۴.

جغرافيون = مجموعه جغرافيون عرب، چاپ دخويه.

Bibliotheca Ceographorum Arabicorum, éd. de Goeje.

جنگ ایران، رک پروکوپیوس.

دارمستتر، زند اوستا = زند اوستا، سالنامه موزه گیمه ۲۱ ـ ۲۲ و ۲۴:

Darmesteter, Le Zend Avesta, Annales du Musée Guimet, t. 21, 22, et 24.

دروازه، رک هرتسفلد.

ديولافوا = ديولافوا، صنايع ايران باستان.

Dieulafoy, L' art antique de la Perse, Paris, 1884.

رتشتين = رتشتين، سلسله لحميان الحيره.

G. Rothstein, Die Dynastie der Lahmiden in al - Hîra, Berlin, 1899.

رسالات آکادمی پروس = رسالات آکادمی علوم پروس.

Abhandlungen der Preusischen Akademie der Wissenschaften.

رسالات شرقی = رسالات در باب معرفت مشرق زمين.

Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes.

رستووتزف = رستووتزف، شهرهای کاروانی، ترجمه انگلیسی به قلم تالبترایس.

M. Rostovtzeff, Caravan Cities, transl. by D. and T. Talbot Rice, Oxford, 1932.

زاره، صنايع = زاره، صنايع ايران قديم.

Fr. Sarre, Die Kunst des alten Persien, Berlin, 1922.

زاره \_ هر تسفلد، نقوش برجسته = زاره - هرتسفلد، حجاریها و نقوش برجسته ایران.

Fr. Sarre und E. Herzfeld, Iranische Felsreliefs, Berlin, 1910.

زاره \_ هر تسفلد، سفر = زاره - هرتسفلد، سفر باستان شناسی در نواحی دجله و فرات، ج ۲.

Fr. Sarre und E. Herzfeld, Archäologische Reise im Euphrat - und Tigrisgebiet, II, Berlin, 1920.

زند اوستا، رک دارمستتر.

سورسخون، رک تاوادیا.

شهرشاپور = کتیبه شاپور اول در شهر شاپور.

فلاندن (و کست) = فلاندن و کست، مسافرت به ایران، تصاویر ج (۱) و (۲).

E. Flandin et P. Coste, Voyage en Perse, Planches I - Π, Paris, 1843.

فقه اللغه = اساس فقه اللغه ايراني؛ ناشر گيگر و كوهن.

Grundriss der Iranischen Philologie, herausgegeben von W. Geiger und E. Kuhn, Strassb, 1895 - 1901.

فهرست = کتاب الفهرست، چاپ فلوگل، ج ۱ و ۲، لیپزیگ ۷۲ ـ ۱۷۱۸.

طبری = تاریخ طبری، چاپ دخویه، ۱.

طبری – نلدکه = نلدکه، تاریخ ایرانیان و تازیان در زمان ساسانیان به روایت تاریخ طبری.

Th. Nöldeke, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden. Aus der arabischen Chronik des Tabarf, Leyden, 1879.

کارنامگ = کارنامه اردشیر پابگان، چاپ داراب دستور پشوتن سنجانا، بمبئی ۹۶ ـ ۱۸۹۵ ـکارنامه اردشیر یابگان ترجمه نلدکه.

Geschichte des Artachshîr i Pâpakân, übersetzt von Th.

Nöldeke, Beiträge zur Kunde der Indogermanischen Sprachen, IV.

كعبه زردشت = كتيبه شاپور اول برديوار كعبه زردشت نقش رستم.

كريستنسن، ابرسام = كريستنسن، ابرسام و تنسر.

Christensen, Abarsâm et Tansar, Acta Orientalia, X,p. 43. sqq.

بوذرجمهر = داستان بوذرجمهر حكيم.

La légende du sage Buzurjmihr, ibid, VIII, p. 81 sqq.

یادداشت = تتبعات راجع به قدیمترین دوران کیش زردشتی.

Quelques notices sur les plus anciennes périodes du zoroastrisme, ibid. p.81 sqq.

تتبعات زردشتی = تتبعات راجع به دین زردشتی در ایران قدیم.

Études sur le zoroastrisme de la Perse antique, Det Kongelige Danske Videnskabernes Selskabs historisk - filologiske Meddelelser, XV, 2(1928).

دمونولوژی = درباره دمونولوژی ایرانی.

Essai sur la démonologie iranienne, D. Vid. Selsk. hist.- fil. Medd. XXVII,I.

شاهان = افعال و اقوال شاهان در روایات ایران قدیم.

Les Gestes des rois dans les traditions de l'Iran antique, Université de Paris, Conférences Ratanbai Katrak, Paris, 1936.

شاهنشاهی \* شاهنشاهی ساسانیان.

L'empire des Sassanides, Det Kongelige Danske Videnskabernes Selskabs Skrifter, 7, Række, historisk og filosofisk Afdeling, I, I (Copenhague 1907).

كواد = سلطنت كواداول و كمونيسم مزدكي.

Le règne du roi Kawadh I et le communisme mazdakite, Det Kongelige Danske Videnskabernes Selskabs historisk - filologiske Meddelelser, IX, 6(1925),

كيانيان

Christensen, Les Kayanides, ibid., XIX, 2 (1931).

گزارش آکادمی دانمارگ = گزارشهای تاریخی و زبانشناسی آکادمی یادشاهی علوم و ادبیات دانمارک. Det Kongelige Danske Videnskabernes Selskabs historisk - filologiske Meddeleiser.

إَنْ الْكُوارِشُ آكادِمي پروس = گزارش جلسات آكادِمي علوم پروس.

Sitzungsberichte der Preussischen Akademie der Wissenschaften.

گزارش باستان، رک مرسفلد.

لابور = مسيحيت در ايران در زمان سلطنت سلسله ساساني.

J. Labourt, Le christianisme dans l'empire perse sous la dynastie sassanide, Paris, 1904,

لانكلوا = مجموعه مورخان قديم و جديد ارمنستان كه توسط لانكلوا منتشر شده است. ٢ ج.

Collection des historiens anciens et modernes de l'Arménie, publiée par V.Langlois, I-IIp, Paris, 1867 - 69.

مارکوارت، ایرانشهر به روایت جغرافیای موسی خورنی.

J. Marquart. Erânshahr nach der Ceographie des Ps. Moses Xorenac'i, Berlin, 1901. (Abhandlungen der Kön. Gesellschaft der Wissenschaften zu Cöttingen, phil. - hist. Klasse, Neue Folge, III, no.2).

متون يهلوي، رک وسيت،

مجلم الجمن آمريكايي = مجله انجمن شرقي آمريكا.

Journal of the American Oriental Society

مجله انجمن بنگاله = مجله انجمن بادشاهي آسهايي بنگاله.

Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal.

مجله انجمن بادثياهي = مجله انجمن بادفياهي آسيايي،

Journal of the Royal Asiatic Society.

Journal asiatique.

Revue de l'histoire des religions.

مجله آسپایی مجله تاریخ ادیان.

مجله شرقى آليان = مجله انجمن فيرقى آلمان.

Zeltschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

محله شرقی دین = محله شرق شیناسی دین.

Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.

مجله كاما = مجله انستيتوي شرقى كاما.

Journal of the K. R. Cama Oriental Institute.

مجله هندو ایران = مجله هندهبناسی و ایران فیناسی.

Zeitschrift für Indologie und Iranistik.

مردان، رک ویکاندر.

مروج، رک مسعودی.

مسعودی، تنبیه = مجموعه جغرافیون عرب، قسمت ۸ (کتاب التنبیه)، و نیز ترجمه این کتاب به فرانسه از «کارادوو».

Bibliotheca Geographorum Arabicorum, VIII (Kitâbu't-tanbîh), Lugd. Bat. 1894. - Maçoudi, Le livre de l' avertissement et de la revision, trad. par Carra de Vaux, Paris, 1896.

مسعودی، مروج = مسعودی، مروج الذهب، متن عربی و ترجمه آن به فرانسه توسط باربیه دومینار و پاوه دو کورتی.

Maçoudi, Les prairies d'or (Murûdju'd - dahab), texte et traduction par C. Barbier de Meynard et Pavet de Courteille, I - IX, Paris, 1861 - 77.

مطالعات ساسانی، رک اینوسترانتزف.

مقالات بتسن برگر = مقالات بتسن برگر در باب علم السنه هندو ژرمنی.

Bezzenbergers Beiträge zur Kunde der Indogermanischen Sprachen.

مورگان = دو مورگان، مأموریت علمی در ایران، تحقیقات باستانشناسی.

J. de Morgan, Mission scientifique en Perse, Recherches archéologiques, paris, 1900 - 1911.

مینوی خرد = دادستانای مینوگای خرد، کتاب پهلوی، رجوع شود به بخش دوم مقدمه کتاب حاضر. نریمان = نریمان، تأثیر ایران در ادبیات عرب چاپ بمبئی.

G. K. Nariman, Iranian Influence on Moslem Literature, Bombay 1918.

نلدکه، برزویه = مقدمه برزویه از کتاب کلیله و دمنه، ترجمه آلمانی و تفسیر از نلدکه.

Burzôes Einleitung zu dem Buche Kalila wa Dimna, übersetzt und erläutert von Th. Nöldeke, Strassb. 1912 (Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft in Strassburg, 12. Heft).

نلدکه، طبری = نلدکه، تاریخ ایرانیان و تازیان در زمان ساسانیان به روایت تاریخ طبری چاپ لیدن ۱۸۷۹. هر جا به حواشی و ضمائم این کتاب استناد شده، «نلدکه، طبری» ذکر شده و هر جا مراد متن طبری بوده، با «طبری نلدکه» مشخص گردیدهاست.

Th. Nöldeke, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden, Aus der arabischen Chronik des Tabarf, Leyden, 1879.

نيبرگ، دين = نيبرگ، اديان ايران قديم (به زبان سوئدی) و ترجمه آلماني آن از شدر.

H. S. Nyberg, Die Religionen des alten Iran, Deutsch von H. H. Schaeder, Leipzig, 1938.

نهایة = نهایة الارب فی اخبار الفرس و العرب (براون: در مجله انجمن پادشاهی، سال ۱۹۰۰، ص ۱۹۵ و بعد).

وست = متون پهلوی، ترجمه انگلیسی از وست، ۵ ـ ۱، کتب مقدس مشرق زمین، ج ۵ ـ ۱۸ ـ ۲۲ ـ ۳۷ ـ ۴۷.

Pahlavi Texts translated by E. W. West, I - V, Sacred Books of the East, tt. 5, 18, 24, 37, 47.

ویکاندر = اشتیگ ویکاندر، اجتماع مردان آریایی.

Stig Wikander, Der arische Männerbund, Lund, 1938.

هرتسفلد، پایکولی، بنای یادبود و کتیبه هایی از اوایل دوره ساسانی، ۲ ج.

Herzfeld, Paikuli, Monument and Inscriptions of the Early History of the Sasanian Empire, I-II, Berlin, 1924.

هرتسفلد، تاریخ باستان = هرتسفلد، تاریخ باستان شناسی ایران.

Herzfeld, Archaeological History of Iran, London, 1935.

هرتسفلد، گزارش باستان = هرتسفلد، گزارشهای باستانشناسی از ایران، ج (۱) تا (۱۰).

Herzfeld, Archäologische Mitteilungen aus Iran, I - IX, Berlin, 1929 - 38.

هرتسفلد، دروازه = هرتسفلد، دروازه آسیا، چاپ برلن ۱۹۲۰.

Herzfeld, Am Tor von Asien, Berlin, 1920.

هوفمان = هوفمان، منتخباتی از کتاب سریانی اعمال شهدای ایران.

G. Hoffmann, Auszüge aus syrischen Akten persischer Märtyrer, Leipzig, 1880 (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, VII, 3).

هبون تسیانگ، رک بیل.

یادداشتهای بنگاله = یادداشتهای انجمن آسیایی بنگاله.

Memoirs of the Asiatic Society of Bengal.

یادداشتهای زبانشناسی = یادداشتهای انجمن زبانشناسی پاریس.

Mémoires de la Société de Linguistique de Paris.

یادنامه = یادنامه مو دی.

Dr. Modi Memorial Volume, Bombay, 1930.

يوستى = يوستى، نام نامه ايرانى.

Justi, Iranisches Namenbuch, Marburg, 1895.

#### مقدمه

## بخشاول

## شمهای از تمدن ایران قبل از ظهور ساسانیان

#### 1. تشكيلات اجتماعي و سياسي دولت اشكاني

از زمان بسیار قدیم ایرانیان جامعهی دودمانی تشکیل دادهبودند، که از حیث تقسیمات ارضی مبتنی بر چهار قسمت بود، از این قرار: خانه (نمان Nmana مان) ده (ویس Vis) ـ طایفه (زنتو Zantu ـ زند) ـ کشور (دهیو Dahyu) . قوم ایرانی خود را آریا مینامید و اصطلاح نژادی و جغرافیایی ایران (با یای مجهول)، ایران کنونی، مشتق از آن است.

در ایران غربی اساس و قاعده دودمانی جامعه تا حدی در زیر قشری که از تمدن بابلی اخذ و اقتباس شده بود، پنهان بود. شاهنشاهی هخامنشیان دنباله سلطنتهای آشور و بابل و عیلام به شمار می رفت. روش دستگاه سیاسی این سلسله همان بود که پادشاهان بابل و ماد داشتند و بعد در نتیجه کاردانی و کفایت و تدبیر سیاسی کوروش و داریوش به کمال رسید. اما تشکیلات دودمانی مع ذلک از میان نرفته و در سرزمین مادها و نیز در پارس باقی بود. آثاری از آن در کتیبه مزار داریوش در نقش رستم پیداست، که در آن داریوش خود را از حیث نسب پسر ویشتاسپ و از لحاظ دودمان هخامنشی و از جهت طایفه پارسی و از حیث ملت آریایی مینامد. [۱]

ایران هخامنشی هفت دودمان ممتاز داشت، که یکی از آنها نژاد سلطنتی بود. هردوت به خطا

۲. رک : گزارشی که آندره آس F.C.Andreas به سیزدهمین کنگره مستشرقان داده است، ص ۹۶.

درگاناها این چهار واحد را چنین نوشته اند: دمان \_ domâna \_ ویس \_ vis \_ شویتره \_ Šōiθra \_ دهیو \_ dahyu (میه \_ vis \_ damâna \_ ویس \_ vis \_ eagle (میه \_ vis \_ vis \_ vii \_

رفته است که امتیازات ایـن دومـانها را اجـر شـرکت آنـها در قـتل گـثومات (بـردیای دروغـی) ، میداند.[۲]

علاوه بر این حلقه از بزرگان نسبی، در شاهنشاهی هخامنشی یک سلسله از گماردگان (گمارده = گماشته یعنی تیولدار) نیز وجود داشتند. مثلا در آسیای صغیر خاندانهای کهنی از امرا تحت ریاست و فرمان شاهنشاه سلطنت میکردند، ولی «شهربانان» در کار آنها نظارت مؤثری داشتند. از این گذشته شاهنشاه گاهی گماردگان جدیدی ایجاد میکرد و بعضی از املاک خویش را به صورت موروثی با امتیازاتی به تملک آنان میداد. قدرت دودمانهای بزرگ در این عهد دیگر منحصراً به دهکدههای کوچکی (ویس) در پارس که از آن برخاسته بودند، بستگی نداشت، بلکه به قطعات بزرگی که اینان در سایر نقاط مملکت به تملک خویش گرفته بودند نیز مربوط بود. کسانی هم که به دودمانهای بزرگ منسوب نبودند، از پارسی و مادی و حتی یونانیان تبعید شده از وطن، ممکن بود در اثر عطای منسوب نبودند، از پارسی و عنوان «امارت» شوند. روابط این تیولداران با شهربانان برای ما چندان شاهنشاه صاحب اراضی و عنوان «امارت» شوند. روابط این تیولداران با شهربانان برای ما چندان واضح نیست. همین قدر معلوم است که کمابیش امتیازاتی داشتهاند و ظاهراً گاهی از حق مصونیت بهرهمند بودهاند، چنانکه می توانسته اند مالیات رعایای خویش را پس از وصول به خود اختصاص دهند. ۲

این بود منشاء ملوک الطوایف در ایران، اما این ترتیب هنوز در زمان هخامنشیان بسط و توسعه چندانی نیافته بود. اسکندر و سلوکیها، که وراث سیاست هخامنشی به شمار می آیند، تغییری در اصول و اساس تشکیلات داریوش بزرگ ندادند. وقتی هم که اشکانیان به یاری و پشتیبانی بزرگانی که مانند خود آنها از قوم ایرانی شمالی داهه Daha بودند، با سربازگیری و لشکرکشی نخست بر ولایت پارت چیره شده و پس از آن به تسخیر سراسر ایران پرداختند و دولت ایرانی جدیدی تشکیل دادند، باز اصول و سنن سیاسی عهد هخامنشی را حفظ کردند و شیوه هخامنشیان در مملکتداری متروک نشد. اما با وجود این دولت «پارت» دارای صفت خاصی است. به وسیله اشکانیان قدرت سلطنت از مغرب ایران به شمال این کشور انتقال یافت و مردم آنجا صفات ایرانی را پاکتر نگاهداشته بودند. بنابراین دولت اشکانی، با وجود رنگ یونانی که داشت، از حیث ایرانیت پاکتر از دولت هخامنشی بود. قریب دو قرن پایتخت شاهان اشکانی شهر صد دروازه کلودرا به تیسفون در کنار ولایت پارت بود، تا اینکه تحولات تاریخی آنان را مجبور کرد که پایتخت خود را به تیسفون در کنار دجله انتقال دهند. با تسلط ایرانیان شمالی بر سراسر کشور تشکیلات دودمانی قدیم هم جانی تازه گرفت. «تصور تسلسل دودمانی جامعه» تا قرون متمادی در جامعه زردشتی، حتی پس از انقراض ساسانیان، حفظ شد. درکتب پهلوی مکرر ذکر «فرماندهان» چهارگانه رفتهاست از این قرار: رئیس خانه ساسانیان، حفظ شد. درکتب پهلوی مکرر ذکر «فرماندهان» چهارگانه رفتهاست از این قرار: رئیس خانه ساسانیان، حفظ شد. درکتب پهلوی مکرر ذکر «فرماندهان» چهارگانه رفتهاست از این قرارت رئیس خانه

<sup>1.</sup> Pseudo - Smerdes

۲. رک میر، تاریخ عهد قدیم Ed. Meyer, Ceschichte des Altertums ج ۳، ص ۶۲ ـ ۶۱ و کریستنسن، ایرانیان (مجموعه علم باستان شناسی)

\_رئيس ده \_رئيس طايفه \_رئيس كشور. در قطعاتي از متون مانوي، كه در تورفان به دست آمده است، همین طبقهبندی کهن دیده می شود با این تفاوت که در متون مزبور آن را درباره موجودات ملکوتی به كار برده اند. ١ اما در حقيقت مدتى بود كه از چهار فرماندهى سابق الذكر دو فرماندهى اعلى و اخير از میان رفته و دولت جانشین آنها شدهبود و وظایف رئیس طایفه و رئیس کشور را انجام می داد. از زمان بسیار قدیم، رئیس طایفه و رئیس کشور به عنوان اجزای لازم دستگاه تشکیلات دودمانی وجود داشتند، ولى وظیفه و اختیارات آنها درست معلوم نبود و دستخوش تغییرات میشد. به هرحال این دو رئیس در برابر قدرت محلی، که در دست رؤسای دودهها متمرکز بود، مقام قابل اعتنایی نداشتند، مگر به طور استثنا. در تشکیل مملکت مقام رئیس کشور را شاهنشاه خود به عهده گرفته، چنانکه سلاطین هخامنشی خود را در کتیبه های خویش خشایثیه دهیونام xšaya0iya dahyûnam یعنی «شاه ممالک» خواندهاند و شهربانان که نماینده شاهنشاه بودند، جانشین رؤسای طایفه شدند. این ترتیب عیناً در زمان اشکانیان هم باقی ماند، زیراکه تشکیلات هخامنشیان در این قسمت چنان استوار بود که انقلابات روزگار نتوانست در ارکان آن رخنهای پدید آورد. اما دو رتبه سفلای دستگاه تشکیلات دودمانی، که محکمتر از دو رتبه اعلی بودند، یعنی خانواده و رئیس آن (مانبد) و دودمان و رئیس آن (ویس بد) برجای خود باقی ماندند. اشکانیان و رجالی که از آغاز کار با آنها یار شدند و بعدها چشم و چراغ دولت پارت به شمار آمدند، عینا مانند داریوش و یارانش همه از رؤسای دوده های بزرگ بودند. دوباره تکرار میکنیم که رؤسای دوده ها طبقه اعلای جامعه اشرافی را تشکیل میدادند، که اقتدارش مبتنی بر تملک اراضی موروثه بود. بنابراین مقدمات، همین که دولت پارت به وجود آمد، اساس ملوكالطوايفي بر اين اساس بسط و توسعه كامل يافت.

عده خاندانهای بزرگی که در دوره اشکانیان مقام اول را داشتند، ظاهراً هفت بود. آز میان آنها دو خاندان بعد از دودمان شاهی صاحب قدرت محسوب شدند: یکی خاندان سورن Saren و دیگر خانواده کارن یا قارن Karin شغل موروث سورنها تاجگذاری سلاطین بود. این عدد هفت گویا یادگاری از سنن عهد هخامنشی است.

در این طبقه، یعنی نزد ویس بدان، مرکز ثقل دولت قرارداشت، که گماردگان (تیولداران) بزرگ و معتبر شاهنشاه به شمار می آمدند و اتباع خود را برای جنگ با دشمنان شاه و گاهی نیز برای در افتادن با خود او مسلح می ساختند. مثلاً سورن ده هزار سوار، که «همه از بسندگان او بودند، به جنگ کراسوس برد» آز این مطلب چنین برمی آید که در آن وقت کشاورزانی که موظف به خدمت جنگی

۱. قطعات 472 M. و 473 M.

۲. بنابر روایت اوناپیوس Eunapius (چاپ دیندورف Dindorf، ص ۲۲۲)، ارشک را هفت مرد به تخت نشاندند؛ ۳. سورنی که کراسوس را مغلوب کرد، معروف است. تاسیتوس در وقایع سال ۳۲ میلادی یکی دیگر از رجال را به همین نام اسم می برد (سالنامه ها، کتاب ۶، بند ۴۲، مقایسه شود با هرتسفلد گزارش باستان، ج ۴، ص ۷۰ و بعد). شخصی به نام قارن در سال ۵۰ میلادی در جنگلهای گودرز و مهرداد وارد بوده و اهمیت داشته است. (تاسیتوس، کتاب ۱۲، بند ۱۲؛ هرتسفلد، گزارش باستان. ص ۶۴ و بعد).

۴. پلوتارخس، کتاب کراسوس، بند ۲۱ و نیز مقایسه شود با پوستینوس، کتاب ۴۱، بند ۲.

بودند، در تحت تسلط صاحبان مقتدر تیول و املاک دولتی به نوعی بندگی دچار بودند. اما در بین طبقه بزرگان و طبقه کشاورزان یک صنف دیگر از اصیلزادگان و اسواران موجود بود، که آنها را اعیان درجه دوم باید خواند. این اعیان مقداری زمین مالک بودند و ظاهراً مقصود از مانبدان همین طبقه متوسط بودهاست. شباهتی که میان این اوضاع و ترتیب ملوک الطوایفی اروپا در قرون وسطی دیده می شود، غالباً مورخان را متعجب کردهاست. چه در جامعه ملوکالطوایف ایران و چه در اروپا این نکته مسلم است که رابطه تیولداران بزرگ با رعایای خود خیلی محکمتر از رابطهای بودهاست که شاهنشاه، که اعظم تیولداران بود، با تیولداران بزرگ داشته است. در این عهد هرگز مقام سلطنت کاملاً تابع طرز ملوکالطوایفی نبود و حق انحصاری خاندان اشکانی محسوب می شد، با این قید که لزوماً سلطنت از پدر به پسر نمی رسید. پس از مرگ پادشاه بزرگان جانشین او را به دلخواه خود معین لزوماً سلطنت از پدر به پسر نمی رسید. پس از مرگ پادشاه بزرگان جانشین او را به دلخواه خود معین افرا اختیار کرده، برای رسانیدن او به مقام شاهنشاهی مجاهده می نمود.

درست معلوم نیست که حکام ایالات چه ارتباطی با تیول و اقطاعات داشته اند. احتمال می توان داد که تیولداران بزرگ غالباً به حکومت آن ایالاتی منصوب می شده اند، که خود در آنجا دارای آب و خاک بوده اند. در هر حال حکومت های ولایات به افراد شش خاندان ممتاز و دودمان سلطنتی اختصاص داشته است. برای سنجش این حکام عهد اشکانی با شهربانان دوره هخامنشی گوییم، که قلمرو حکام اشکانی خیلی کمتر از شهربانان هخامنشی بوده، ولی قدرت و استقلال حکام نسبت به شهربانان بیشتر بوده است. چنین به نظر می رسد که نه تنها ولاتی که از تخمه شاهی انتخاب می شدند، عنوان شاه داشتند ـ چنانکه همیشه در ایران مرسوم بود ـ بلکه هر یک از ایالات هجده گانه اشکانی را یک «پادشاهی» می خواندند. پس عجب نیست که مورخان عرب دوره بین اسکندر و ساسانیان را عهد «ملوک الطوایف» خوانده اند و این کلمه ترجمه از لغت «کدگ خودای» پهلوی است، که به معنی صاحب خانه یا والی می آمده است.

قدرت سیاسی تیولداران بزرگ در شورای اشرافی تجلی میکرد، که حدودی به اختیارات شاهنشاه میگذاشت. یوستینوس این مجلس شوری را «سنا» خوانده است<sup>0</sup> و ما میدانیم که سرداران

۱. پارتها لشکری قریب پانزده هزار نفر به مقاتله آنتوان بردند، که چهارصد تن از آنها مردمان آزاد بودند. (یوستینوس، کتاب ۴۱، بند ۲).

۲. شاید این تصادف و اتفاق صرف نبود که ایالت پارت (یعنی سرزمینی که منطبق با حوزه شهرباننشین هخامنشی به همین نام است)، که نخستین مرکز اقتدار سلسله اشکانی به شمار می آمد، در آن زمان بیش از سایر قطعات ایران پاره پاره شده بود. بنابر قول ایزیدور خاراکسی این ساتراپی به شش بخش تقسیم شده و شش حکومت داشت. یکی از آنها هیرکانی بود، که ظاهراً تیول موروث خاندان گیو به شمار می آمد، که یکی از فرزندان یا نوادگانش به نام گودرز به سلطنت رسید. این گیو ظاهراً منسوب به یکی از بیوتات درجه اول مملکت بود. رک هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۴، ص ۵۸ به بعد.

٣. پلينيوس تاريخ طبيعي Naturalis Historiae (كتاب ٤، فصل ٢٤).

۴. این اصطلاح در بندهش ایرانی (چاپ انکلساریا، ص ۲۱۴) و کارنامگ دیده می شود؛ رک کتاب بارتلمه راجع به لهجههای ایرانی میانه (Zur Kunde der mitteliranischen Mundarten) ج ۳، ص ۳۵.

۵ کتاب ۴۲؛ بند ۴، فقره ۱.

و حکام از میان اعضای این مجالس انتخاب می شده اند ا. بنابراین حکومت و سرداری شغل موروث نبوده است. اعضای سنا خود را خویشاوندان شاهنشاه می خوانده اند و همه از خاندان سلطنت یا از افراد شش دودمان ممتاز دیگر بوده اند، زیرا که در میان سرداران پارتی بسیاری سورن و قارن نام داشته اند و نیز معلوم است که این دو خانواده خود را از حیث نسب همدوش دودمان سلطنتی می شمرده اند. امیم همچنین قراینی در دست است که انجمن دیگری هم بر پای بوده و آن را مجمع «دانایان و مغان» می توان نامید. سلاطین اشکانی رأی آنان را در امور محل اعتنا قرارمی داده اند و ظاهراً در حوادث مهم به وسیله فتوای دینی مداخلاتی می نموده اند. اکن چنین می نماید که نفوذ این انجمن چندان قوتی نداشته و هرگز شنیده نشده است که مجمع «دانایان و مغان» در سرنوشت سلطنت اشکانی تأثیری کرده باشد. قدرت آن فقط مشورتی بوده است، برخلاف «مجلس سنا» که در کشور قوه حقیقی محسوب می شده است.

عده قلیلی از اشراف درجه اول، که عضو مجلس سنا بودند، حق اشتغال همه مقامات مهم، مثل مشاغل درباری و سایر کارهای عمومی را به خود اختصاص دادهبودند. از اینجا معلوم می شود که نجبا و ملوک الطوایف در عین حال حائز مقامات درباری و قضایی نیز بوده اند. اطلاعات قلیلی که راجع به تأسیسات و تشکیلات دولت پارت از منابع یونانی و رومی به دست می آید، با مطالبی که مورخان ارمنی راجع به تشکیلات مملکت خود نقل کرده اند، تکمیل می شود. چون ارمنستان از سال ۶۶ میلادی تحت تسلط شاخه ای از شجره سلاطین اشکانی قرارگرفت، از این رو تشکیلات حکومت پارت در آن استقرار یافت. موسی خورنی این تغییرات را، که به فرمان اولین پادشاه اشکانی ارمنستان موسوم به ولرشک رخ داده، به طریق جالب توجهی نقل کرده است.

این پادشاه نخست به ترتیب و تنظیم دودمان سلطنتی پرداخت. رئیس خانواده باگراتونی، که مورخان او را از نژاد یهود دانسته اند، رسماً به ریاست دودمان نصب شد و حق نهادن تاج بر سر پادشاه و فرماندهی سواره نظام یافت و این دو مقام در خانواده او موروثی شد. و نیز از حقوق او این بود که می توانست دیهیمی با سه رشته مروارید بدون طلا و جواهر دیگر در موقع ورود به دربار یا اتاق شاهی بر سرگذارد. ولرشک رئیس طایفه ممتاز دیگری را عهده دار نصب جواهرات سلطنتی بر لباس پادشاه قرار داد. طایفه ممتاز دیگری هم بود که محافظان مخصوص پادشاه از آن اختیار

۱. استرابو، کتاب ۱۱، فصل ۹؛ يوستينوس، کتاب ۴۱، بند ۲، فقره ۲.

۲. استرابو، کتاب ۱۱، فصل ۹.

۳.استرابوگوید: انتخاب شاهنشاه همیشه در این دو انجمن صورت میگرفت. به عقیده من مفهوم آن این است که اول «شورای خویشاوندان» («سنا») پادشاه را معین میکرده و بعد این انتخاب در انجمن دانایان و مغان تأیید میگردیده است.

۴. ولرشک Valarshak صورت ارمنی و لاگاز Volagase است با پساوند «اک». در واقع مؤسس سلسله اشکانی ارمنستان تیریدات برادر و لاگاز اول شاهنشاه پارت بوده است. تیریدات را در سال ۶۶ میلادی نرون امپراتور روم رسماً به پادشاهی ارمنستان شناخت (نگاه کنید: مارکوارت، مجله انجمن شرقی آلمان، ج ۴۹، ص ۶۳۹). تاریخ موسی خورنی به وسیله لانگلوا به زبان فرانسه ترجمه و در مجموعه مورخان ارمنستان طبع و نشر شده است (ج۲، ص ۸۲ به بعد).

می شدند. سایر مقامات از قبیل میرشکاری پادشاه و مباشرت انبار گندم و ریاست تشریفات و امانت خلوت و ریاست ساقیان و اداره امور قربانی و شغل بازداری و نگاهبانی اقامتگاه تابستانی و نگهداشتن رایت و علم در پیشاپیش پادشاه در روز جنگ به افراد خانواده های دیگر تفویض شد. چنین پیداست که همه این طوایف و خانواده ها، در آن موقع از دو دمان های درجه اول نبوده اند. ولرشک آنها را به این مقامات رسانید. زیراکه موسی صریحاً گوید که رئیس ساقیان پادشاه به درجه حکمرانی نخرر ا رسید و متصدی حفظ اقامتگاه تابستانی «مانند اعضای خانواده سلطنتی» شرف یافت.

ولرشک پس از آنکه دربار خویش را به این ترتیب منظم کرد، حکومتها و اقطاعات وسیع به بزرگان دولت عطا نمود. موسی و دیگر مورخان ارمنی در استعمال کلمات وامارت وامارت (اقطاع) و «حکومت» (ایالت) دچار اشتباه بزرگ شده و یکی را به جای دیگری به کار بردهاند. موسی مشلا میگوید ولرشک به گبل اقتصام (مباشر انبارگندم) و ابل اعاد (رئیس تشریفات و رئیس خلوت) قرائی بخشید، که به نام آنان موسوم گردیده است و بعد گوید حکومت گبلثان و ابلثان آهمین است. شکی نیست که در اینجاکلمه «حکومت» (نخرروتیون nakhararutiun) به جای وامارت» (اقطاع) به کار رفته است. موسی در ضمن شمردن «امارات» و واقطاعاتی» (نهپتوتیون nahapetutiun) که ولرشک به بزرگان ارمنی تفویض کرد، گوید که خاندان گوچر والی (بدیشخ bdeashkh) شمال شدند، ولی این «ایالت» را وامارت» و واقطاع» (نهپتوتیون) می نامد. آباری نمونه این اشتباه و اختلاط مورخان بسیار است و به هیچ طریق نمی توان آن را توجیه کرد، مگر آنکه فرض کنیم که بعضی از منستان از ایران پیش تر افتاده است. آظاهراً بدیشخ عنوان چهار مرزبانی بوده که ولایات چهارگانه سرحدی را، که در چهار جهت کشور واقع بوده، حراست می کرده اند. آمممولا هر کس به این مقام سرحدی را، که در چهار جهت کشور واقع بوده، حراست می کرده اند. آمممولا هر کس به این مقام می می می می می می می مقام بدیشخ بزرگ قسمت جنوب غربی ارمنستان به شرشن الاعتها که از خانواده سنصر عمه می مقام بدیشخ بزرگ قسمت جنوب غربی ارمنستان به شرشن Sharashal زخانواده سنصر عمومت داورده شد و این شخص قسمت جنوب غربی ارمنستان به شرشن Sharashal زخانواده سنصر عمود داده شد و این شخص قسمت جنوب غربی ارمنستان به شرشن Sharashal زخانواده سنصر عمود داده شد و این شخص

۳. ایضاً، ص ۸۴. نَهَیت Nahapet و نخود Nakharar حاکی از دو منصب مختلف است. رک مقاله بنونیست، ص ۷. ۴. به عقیده ماکلر Macler (چهار کنفرانس راجع به ارمنستان، پاریس، ۱۹۳۲، ص ۲۰۱ به بعد) و ارمنستان وضع ملوک الطوایف در واقع وجود نداشت و در آنجا آیین تیولداری مرسوم نبود. آنچه که به عقیده او در تاریخ ارمنستان واقعیت دارد، خاندانهای بزرگ و رؤسای اعظم طوایف است و کار عمده پادشاهان ارمنی هم ایجاد توافق و راه آمدن با اینان بودهاست.

۵ در باب بدیشخهای ارمنستان رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۶۵ و بعد. به عقیده مارکوارت ایجاد بدیشخهای چهارگانه از کارهای تیگران بزرگ است.

علاوه بر مقام مزبور مالک شهرستان ارزن Arzn و مضافات آن و کوهستان توروس Taurus و سرتاسر کو ثله سیری Coelé - Syrie شد. از اینکه در تاریخ ساسانیان کلمه بدیشخ به صورت بدخش دیده می شود، چنین استنباط می نماییم که منشأ این عنوان ایران بوده و ارمنستان آن را از تشکیلات اشکانی اقتباس کرده است. بعلاوه در ایران تقسیم ولایات سرحدی به چهار مرزبانی متداول بوده است. ا

کارهای دیگر هم راجع به امور دربار و دولت به ولرشک نسبت می دهند. او قشون را به چندین طبقه تقسیم کرد و ساعات بار و تشکیل شوراها و مواقع تفریح را در دربار معین کرد. دو خبرگزار نصب کرد، یکی مأموریت داشت که شاه را کتباً از کارهای نیکی که باید انجام دهد، آگاه سازد و دیگری یادآوری کنده که کشیدن انتقام را به خاطر داشته باشد و نیز شخص نخستین موظف بوده که مواظبت کند مبادا پادشاه در حال غضب فرمانی خارج از عدالت صادر نماید و در هر وقت بایستی شاه را به عدالت و نوع دوستی راهبری کند. آ ولرشک قضاتی در شهرها و دهات برگماشت و «شهرنشینان را فرمان داد تا رتبهای فوق رتبه روستاییان بگیرند و روستاییان را امر کرد، حرمت شهرنشینان را نگاهدارند و اینان را فرمود که به روستاییان کبر و غرور نفروشند». باری تمام این تأسیسات و مقررات ارمنستان بدون شبهه تقلید از ایران بودهاست. "

فوستوس طریقهای را که ارشک (اواسط قرن چهارم میلادی) پس از دوره پرآشوب سابق، برای تجدید تشکیلات سلطنتی اختیار کرد، شرح می دهد و گوید که این پادشاه برای ولایات سرحدی فرماندهانی تعیین کرد و ریاست عالیه امور را به خانواده گنونی Gnuni (همان خانواده ای که در عهد ولرشک به درجه حکومت رسیده و سمت ساقیگری پادشاه را یافته بود) واگذاشت و اداره امور لشکر را با همه متعلقاتش به خانواده ممیکن Mamikon سپرد. «اعضای این دو خانواده و سایر طبقات اشراف مادون آنها، که عنوان حکومت یافته بودند، حق داشتند در حضور پادشاه بر مسند جلوس کنند و علائم افتخاری بر سر بنهند. به طریق اولی رؤسای خاندانهای بنزرگ، که عنوان حکمرانی داشتند، می توانستند به قصر شاهی داخل گشته، در هنگام صرف طعام در میان مهمانان بر نهصد) مسند بنشینند».

حال اگر این اطلاعات و نظایر آن را درست بسنجیم، معلوم می شود که مناصب و مشاغل به اندازه مالکیت ارضی پیوستگی نام به خاندانها نداشته است. پادشاهان قوی الاراده می توانسته اند از راه تصرف در مناصب و مشاغل بر نجبا و اعیان مملکت تسلط پیدا کنند. از طرف دیگر می بینیم که گاهی بعضی از اعیان در موقع جان دادن همه حقوق خود را، از طرف رئیس خود، به فرزند محول

۱. کتیبه پایکولی (هرتسفلد، پایکولی، ص ۱۵۶ ـ ۱۵۵). ۲. رک فصل دوم این ترجمه.

۳. رک نهایةالارب (براون، مجله پادشاهی، ۱۹۰۰، ص ۲۳۲) که گوید: خسرو اول فرمود وزرای خود را، که اگر حکمی برخلاف انصاف صادرکنم، دخالت کنید و نگذارید. ۴٪ لانگلوا، ج ۱، ص ۲۳۶.

۵ از جمله فهرستهایی، از ازمنه بعدی، درباره ترتیب مسندها برخوان پادشاه، که در «شرح زندگی نرسی پاک» (لانگلوا، ج ۲، ص ۲۷) و در سند مسکو (ایضاً ج ۲، ص ۲۷ ـ ۲۶، حاشیه) آمدهاست.

کرده، او را وارث شغل خود قرار می داده اند. اسا اتفاق می افتاد که امرا و حکام یاغی می شدند، ولی اگر از خانواده سلطنتی نبودند، با و جود کمال استقلالی که می یافتند، نمی توانستند عنوان پادشاهی بگیرند. اهر وقت که پادشاه قدرت داشت، خانواده نجبایی را که خطرناک می دید قتل عام می کرد و املاک و اقطاعات آنان را از آن دولت می نمود. در میان نجبا و امرا هم غالباً نزاع واقع می شد. گاهی رئیس خواجه سرایان دربار به قدری اقتدار می یافت که نسبت به خانواده شهربانان نیز تعدی و تجاوز می نمود. ۵

در کتاب فوستوس بیزانسی عبارتی است که این احوال را روشن میکند و وضع بزرگان را، که به یک اعتبار مأمور دولت و به یک اعتبار امیر مستقل ولایات بودهاند، ذکر می نماید. و نیز از این کتاب استنباط می شود که اساس لشکری قدرت آنان متکی به اصول ملوک الطوایفی جامعه بوده است. خسرو دوم پادشاه ارمنستان در اواسط قرن چهارم میلادی با ایبرانیان پنجه در افکند و چون می ترسید که در اثنای جنگ از طرف اعیان مملکت، مثل زمان سابق خیانتی صورت بگیرد، چنین فرمان داد: «بعد از این همه اعیان و حکام و صاحبان ولایات، که از هزار تا ده هزار تن سپاهی دارند، باید شخصا در رکاب پادشاه حاضر باشند و هیچ یک از آنان حق ندارند در میان لشکر شاهی اقامت گزینند». به این تدبیر خسرو تمام رؤسای دودمانهای باستانی را مجبور نمود که لشکریان خود را وارد سپاه سلطنتی کنند. خسرو ریاست کل این سپاه را به دو تن از سرداران، که محل اعتماد او بودند، سپرد. قصد خسرو این بود که ریشه ملوک الطوایفی را از ارمنستان برکند. ولی این تدبیر بی نتیجه ماند و به جایی نرسید. در زمان حیات او یکی از دو سردار طرف اعتمادش، که واچه Vatche نام داشت، همه حکام و لشکریان محلی آنها راگرد آورده، به جنگ ایرانیان برد. ۸

اکنون اگر عطف نظر به جانب تشکیلات دولت پارت در ایران بکنیم، می بینیم آنچه مورخان یونان و روم قدیم در آن باب می نویسند، بی شباهت به تشکیلات دولت اشکانی ارمنستان نیست. از مختصات آن تضادی است که در میان قدرت شاهنشاه با قدرت نجبای ملوک الطوایف، که در عین حال از عمال دولت هم به شمار می آمدند، موجود بود. نمونه کامل امرای دولت اشکانی «سورن» است، که خصم کراسوس رومی بود و پلوتارخس در حق او چنین می نویسد: «سورن در ثروت و بزرگی و افتخار بعد از شاهنشاه شخص اول ایران بود. از حیث فضیلت و لیاقت سرآمد پارتیان به شمار می آمد. از لحاظ بلندی بالا و حسن اندام مانند نداشت. هنگام لشکرکشی هزار شتر بار و بنه او را می برد و دویست ارابه مخصوص حمل همسران و همخوابگان او بود. هزار سوار زره پوش و عده بیشتری سرباز سبک اسلحه در رکاب او می رفت، زیرا او روی هم ده هزار سوار داشت، که قسمتی از

۱. مانویل سردارکل (فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۳۰۵).

۲. سنتروک Sanatruk که از اشکانیان بود، نام شاهی به خود نهاد، ولی بدیشخ اعظم موسوم به بکور Bakur که مانند او علم طغیان برافراشته بود، چون از دودمان شاهی نبود، نتوانست به او تأسی کند (موسی خورنی، لانگلوا، ج ۲، ص ۱۳۵).
 ۲۰ موسی، لانگلوا، ج ۲، ص ۱۴۸.

۵. ایضاً، ج ۱، ص ۲۵۰. ۹. کانگلوا، ج ۱، ص ۲۱۷.

۷. پیش از تجدید سازمان مملکت توسط ارشک. ۸ لانگلوا، ج ۱، ص ۲۲۰.

گماردگان و قسمتی از بندگان او بودند. «در روز نبرد خود را می آراست و زینت می کرد و در پیشاپیش سپاه خود قرار می گرفت. «دلیری او به حدی مشهور بود، که با وجاهت زنانه او نمی ساخت، زیرا که سورن بنابر رسم مادها روی خود را سرخاب می مالید و آرایش می کرد و گیسوان خود را به دو قسمت می نمود، اما سایر پارت ها گیسوان را به رسم سگها بلند و ژولیده می گذاشتند تا هیبتی وحشتناک داشته باشند! « سورن حرم خود را همراه می برد و در عین جنگ شبها را به عیش و نوش و شرابخواری و استماع موسیقی و آواز و عشقبازی می گذرانید. ۲

عاقبت شاه از قدرت سورن به رشک آمد و با وجود قدرتی که داشت، بر او غلبه کرد، زیراکه شاه با هر یک از بزرگان، که در می افتاد ـ هرگاه بزرگان متحد نبو دند ـ بروی چیره می شد. اما اگر بزرگان یار می گشتند، غالباً او را خلع و دیگری را نصب می نمو دند.

سلطنت اشکانیان، اگرچه هرگز به قدرت و ثبات سلطنت هخامنشی نبرسید، ولی صورتاً حکومت آنان استبدادی بود. اختیارات شاهنشاه محدود به قانونی نبود و اگر بخت و اتفاق با او یار می شد و موانع را از میان برمی داشت، با کمال استبداد و خود سری فرمانروایی می کرد. تبرس شاهنشاه مخصوصاً از افراد خانواده خود بود، زیراکه ایرانیان با احترام ذاتی و تقریباً مذهبی سلطنت را حق خاندان شاهنشاهی می دانستند و بنابراین بزرگان جرأت نداشتند، قبل از یافتن یک مدعی سلطنت از تخمه اشکانی، علم مخالفت با شاه را برافرازند. به همین جهت سلاطین اشکانی بی رحمانه افراد خاندان خود را می کشتند. اما این تدبیر غالباً مفید نمی افتاد، زیرا که مردم ناراضی عاقبت کسی را، که از قتل عام جان به سلامت برده بود، می یافتند و او را در کشیدن انتقام مدد می کردند.

معمولاً کسی به شاهنشاه دسترسی نداشت. از جمله امتیازات شخص شاهنشاه این بود که دیهیمی بین بر سر میگذاشت و بر تختی زرین میخفت. اردوان سوم پادشاه اشکانی، محض

Prompti aditus, obvia comitas, ignotae Parthis virtutes.

بلوتارخس، کراسوس، بند ۲۱ و ۲۴. مقصود پلوتارخس از «سایر پارتیان» انبوه لشکر سورن است، زیراکه ظرافتهای مادی بیشک در طبقه اشراف رواج داشته است. در نقوش سکهها پادشاهان پارت از مهرداد اول به بعد باریش و موی مجعد دیده می شوند. یوستینوس در جایی که سخن از پارتهاست (کتاب ۴۱، بند ۲) چنین کوید: Vestis olim sui moris; posteaquam accessere opes, ut Medis perlucida et fluida.

راجع به زندگی پارتها می توان از پلینیوس (کتاب ۱۰، فصل ۵۰؛کتاب ۱۱، (فصل ۲۶؛ ۲۹، ۵۳ وکتاب ۱۲، فصل ۳؛ ۱۷ وکتاب ۱۲، فصل ۳؛ ۱۷ و کتاب ۲۴، بند ۳) اطلاعات سودمندی به دست آورد.

۲. پلوتارخس، کراسوس، بند ۳۲.

٣. تاسيتوس (آنال ٢، بند ٢).

عبارتی که چندان قابل اعتماد نیست. نزد فلاویوس فیلوستراتوس (کتاب ۱، بند ۲۷) دیده می شود: به هر خارجی که وارد یکی از بلاد می شد، مجسمه زرین پادشاه را می دادند و او را مکلف به پرستش آن می نمودند. در اینجا مراد شهر بابل است.

۴. آرایش موی سرهخامنشیان نیز چنین بودهاست. در مواقع رسمی مهم پادشاه پارت به جای تاج بزرگ کنگرهدار هخامنشی، دیهیمی مروارید نشان بر سر میگذاشت و آن را هردیان Hérodien (کتاب ۶، بند ۲) «دیهیم مضاعف» نامیده است.

تجلیل یکی از شاهان زیر دست موسوم به ایزات ادیابنی Izate d'Adiabène به طور استثنا این امتیاز را به او نیز عطا فرمود. در قصر سلطنتی تیسفون تختی از زر موجود بود، که در سال ۱۱۵ میلادی به دست تراژان قیصر روم افتاد. پادشاهان اشکانی، مانند هخامنشیان مِحلهایی به نام «فردوس» تعیین کردهبودند، که در آن شیر و خرس و پلنگ برای شکار نگاه میداشتند. ا در نتیجه اهمیتی که در دربارهای شرقی به حرم داده میشد، غالباً خواجه سرایان در امورکشور نفوذی قابل توجه داشتند.<sup>۲</sup> وقتی که شاهنشاه سفر میکرد، جماعتی کثیر از نیزهداران نگاهبان او بودند. ۳ به تقلید هخامنشیان، سلاطین اشکانی هم مقرر کردهبو دند که هرکس به حضور شاهنشاه شرفیاب می شود، باید هدایایی بگذراند. ۴ خزانه خاص شاهنشاه با خزائن کشور یکی بود. در خزانه پادشاه خراج کشورها جمع می شد و ثروتی هنگفت در این گنجهاگرد می آمد.<sup>۵</sup>

#### ۲. اقوام شمال و شرق

کوچنشینهایی که اسکندر کبیر و جانشینانش در شرق ایران تأسیس کردهبودند، تا قرنهای متمادی در این نواحی دور دست پناهگاه تمدن یونانی محسوب می شد. از اواسط قرن سوم قبل از میلاد دیودوتوس Diodotos سلطنتی مستقل تشکیل داد، که شامل بلخ و سغد و مرو بود. در نیمه اول قرن دوم پیش از میلاد دمتریوس Démétrios پسر اوتیدموس Eutydemos که تاج و تخت را غصب کردهبود، به تسخیر پنجاب لشکر برد و در هندوستان و افغانستان حکومت راند، ولی بلخ و ممالک مجاور آن به دست مردی اقراطیدس Eucratides نام افتاد. این دو پادشاه به منازعه برخاستند و هریک در ایجاد کوچنشینهای جدید یـونانی سعی بـلیغ نـمودند، ولی معذلک در ایـن وقت تمدنهای بومی از نو شروع به پیشرفت میکند و آثار آن در این دوره محسوس است. مثلا سکههای یونانی و بلخی، که دمتریوس ضرب کرده، در یک جانب دارای خطوط هندی موسوم به الفبای آریانی (arianique) است، که از آرامی گرفته شدهاست و اقراطیدس مسکوکی رواج داد، که واحد آن یک واحد شرق ایران است. در این هنگام دولتهای کوچک یونانی در دره کابل و پیشاور و غیره تأسیس یافته بود. اندکی بعد دولتهای دره کابل و هندوستان مجتمع شده، دولتی بزرگ تشکیل دادند و در اواخر قرن دوم و اوایل قرن اول قبل از میلاد مناندر Ménandre مشهور، که هندیان او را میلیندا Milinda خوانند، بر آن سلطنت می کرد. این شهریار چون در هندوستان به تسخیر ممالکی چند کامیاب شد، دین بوداگرفت و در میان پیروان آن آیین شهرتی عظیم یافت.

در این زمان مهاجرتهای بزرگ اقوام آسیای مرکزی شروع شدهبود. ۶ در نتیجه تاخت و تاز قبایل

۱. فلاویوس فیلوستراتوس، کتاب ۱، بند ۳۸.

۲. نگاه کنید مثلا تاسیتوس، سالنامهها ۶، بند ۳۱.

۵ فلاویوس فیلوستراتوس، کتاب ۱، بند ۳۹. ۴. ایضاً؛ کتاب ۱، بند ۲۸ وسنکا Seneca، گفتار ۱۷.

۶. رک تحقیقات جدید هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۴، ص ۱۳ و ما بعد.

٣. فلاويوس فيلوستراتوس، كتاب ١، بند ٣٣.

هون، که از اقوام ترک بودند و خونشان با خون مغولی و چینی آمیخته بود، در ولایت کانسو Kansou چین در نیمه اول قرن دوم قبل از میلاد ابتدا اقوامی، که به اصطلاح چینیان یوه چی Yuétchi کو وسون Wusun نام دارند، به جنبش در آمدند، بعد سایر طوایف هم شروع به حرکت کردند. پس از چند سال گروهی عظیم از قوم یوه چی که «یوه چی کبیر» نام دارند، در نواحی جیحون ساکن شدند و ما در این هنگام به نام نژادی تخار Tokhare در این ناحیه برخورد می کنیم. نکته مشکوک این است که آیا یوه چی و تخار قوم واحد بودهاند، یا یوه چیان پس از تسلط بر طایفه تخار به نام آنان خوانده شده اند، یا یوه چی لقب طبقه سلطنتی تخارها بوده است. قسمتی از این قوم، که به زبان تخاری (لهجه A) تکلم می کرد، خود را آرشی Ârß می نامید. فیایل سکها پس از آنکه از دره فرغانه اخراج و طرد شدند، به ایالات باختر و رخج (یا به اصطلاح مورخان چینی کیپین (Kipin) هجوم آوردند. زرنگ از آن پس سکستان نامیده شد و سیستان کنونی قسمتی از آن است. سکها یا هندوسکاییان در آنجا سلطنتی تأسیس کردند و از زمان شاهنشاهی مهرداد دوم (۸۸ ـ ۱۲۳ قبل از هیلاد) خواجگزار دولت اشکانی شدند. موئس Mauès نام پادشاه این طایفه، که در قرن اول قبل از میلاد حکومت می کرد، و پسرش ازس Azès تسلط خود را بر ناحیه پنجاب بسط دادند.

در طی قرن اول قبل از میلاد یک شعبه از اشکانیان جانشین سلسله سکهای سکستان شدند آو گوندوفارس Gundopharès یا گوندوفر Gundofarr که از حدود سال بیستم میلادی به بعد سلطنت یافت، از پادشاهان مقتدر این سلسله بود و ظاهراً شانه از زیر بار اطاعت اشکانیان خالی کرد. سکههایی به نام این شهریار در سیستان و هرات و قندهار حتی در پنجاب پیدا شدهاست. بنابر کتاب اعمال سنوماس، گویا این مبلغ مسیحی در عهد سلطنت گوندفارس به هندوستان سفر کردهاست.

با وجود آشوبی که به علت مهاجمات اقوام پدید آمد، ممالک شرقی ایران و نواحی مجاور آن آبادی و عمران فوق العاده داشت. جنگجویان چادرنشین، وقتی که به این ناحیه می آمدند، در زندگی سکنه آن تغییر بسیاری وارد نمی گردید. حکومت محل به دست عده قلیلی از رؤسای طوایف بیگانه می افتاد، اما تمدن بومی در آن عده نفوذ می کرد. به همین جهت آثار تمدن یونانی در طبی قرون متمادی با آثار تمدن ایرانی و هندی مخلوط و آمیخته ماند و اقوام آرام این سرزمین در تحت تسلط حکومتهای پی در پی خارجی به تجارت خود مشغول بودند و از این راه سود بسیار بردند. کم اتفاق می افتاد که روابط تجاری قطع شود. امپراتوران چین، به جهت تسهیل تجارت با ممالک غربی آسیا، غالباً هیئتهایی از نمایندگان رسمی به ممالک آسیای مرکزی می فرستادند.

در خوارزم از قرن دوم قبل از میلاد اقوام آئورسس Aorses را میبینیم، که نویسندگان چینی آن را ین تسی Yen-tsai نوشتهاند. در طی قرن بعد اقوام آئورس به حرکت در آمده، رو به جانب غـرب

۱. شدر در مشرق زمین Morgenland، ۲۸، ص ۸۸، یادداشت ۱ و نیز مقایسه شود با بیلی، بولتن شرقی، ۸، ص ۸۸۳ و ما بعد و همچنین هالون G.Haloun در مجله شرقی آلمان، ۱۹۳۷، ص ۲۴۳ و بعد و نیز هنینگ در بولتن شرقی، ۹، ص ۵۴۵ (۵۶۵ طرحتن شرقی) ۵۴۵ ص ۵۲۵ (۵۶۳ ص ۵۲۳).

۲. طبق قول هرتسفلد سلسله پارتی سکستان از دوده سورن بود. گزارش باستان، ج ۴، ص ۷۰ و بعد.

نهادند، یعنی همان راهی را پیش گرفتند، که سابقاً سکها و سرمتها Sarmates گرفته بودند. بعد از نیمه اول سده نخستین پیش از میلاد نام آئورس محو شد و آنان را الان (Alan(Alain) خواندند و این کلمه همان لفظ آریا می باشد که در لهجه شمال ایران به این صورت در آمده است. بعد از آنکه قبایل وحشی به اروپا هجوم بردند، قسمتی از طایفه الان به سمت غرب مهاجرت کرد و از آن قسمت، که در جنوب روسیه باقی ماند، جز قوم اوست Ossète، که امروز در قفقاز ساکن است، اثر دیگری نمانده است.

کمی بعد از وفات گوندفارس، قندهار و پنجاب به دست یک سلسله از طایفه یوه چی افتاد، که آنها را از نژاد سکها نیز می دانند و معروف به کوشانیان هستند. پادشاهان کوشان کوجوله کادفیزس آنها را از نژاد سکها نیز می دانند و معروف به کوشانیان هستند. پادشاهان کوشان کوجوله کادفیزس Kudjūla - kadfisès و ویمه کادفیزس خلام - Vima - Kadfisès و ویمه کادفیزس کانیش کانیش می جانشین او تمام قلمرو یوه چیان و تخاریان را قسمت اعظم مستملکات سکها به تصرف خویش در آوردند. عاقبت بعد از سال ۱۲۵ میلادی این کشور به پادشاهی تعلق گرفت کانیشکا Kaniška نام، که در ادبیات بودایی شهرتی به کمال دارد و از مبلغان بزرگ و معتقدان مؤمن دیانت بودا به شمار است. ا

۱. برای اطلاع بیشتر منابع ذیل را ببینید:

A. von Gutschmid, Gesch. Irans undseiner Nachbarländer فون گوتشمید، تاریخ ایران و همسایگانش Tübingen, 1888.

Von Sallet, Die Nachfolger

فون سالت، جانشینان اسکندر بزرگ در باختر و هند

Alexanders des Grossen in Baktrien und Indien, Berlin, 1879.

Percy Gardner,

پرسیگاردنر، سکههای سلاطین یونانی و سکایی در باختر و هند.

The Coins of the Greek and Scythic Kings of Bactra and India in the British Museum, London, 1885.

وارویک روث، فهرست مسکوکات پارت

Warwick Wroth, Cat. of the Coins of Parthia, London, 1903.

Drouin, Monnaies des Grands Kouchans, Rev. numism, 1896.

دروئن، سکههای کوشانیان کبیر

F. Hirth, China and the Roman Orient, Leipzig, München, 1885.

هیرت، چین و مشرق رومی n Orient, Leipzig, München, 1885. فرآنکه، مطالبی از منابع چینی برای شناختن اقوام ترک و سکهای آسیای مرکزی

Franke, Beiträge aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Türkvölker und Skythen Zentralasiens, (Abh.Pr.Akad, 1904.

A. Hermann, Die alten Seidenstrassen zwischen China und هرمان، راههای قدیم ابریشم بین چین و شام Syrien, Berlin, 1910.

راپسون، تاریخ هندوستان معروف به کمبریج، ج ۱

E.J. Rapson, The Cambridge

History of India, I, Cambr, 1922.

Sten Konow Indoskythische Beiträge,(سوس آكادمي پروس), الله هندوسكايي ها (گزارش آكادمي پروس) (Sitz. Pr. Ak., 1916, P.787 sqg.)

F. W. K. Müller, Toxri und Kuišan. Sitz. Pr. AK.

1918, p. 566 sqq.

مولر، تخاري و كوشان

استن کونو و وان ویک: عهد کتیبه های «خروشتی» هندوستان Sten Konow and W.E. van Wijk, The Eras of

## ۳. عقاید و افکار دینی ۱

دین قدیم آریاها بر پرستش قوای طبیعت و عناصر و اجرام سماوی استوار بود. مع ذلک از زمان بسیار قدیم خدایان عمده طبیعت دارای خصوصیات اخلاقی و اجتماعی می شوند. چنین به نظر می رسد که قبل از جدا شدن دو تیره هندی و ایرانی از یک دیگر، تفاوتی میان دو دسته از خدایان عمده آنها بوده است. یک دسته را دیوها (دیو daiva) می خواندند و در رأس آن خدای جنگجویی به نام ایندره Indra قرارداشت و دستهٔ دیگر را اسوراها asuras (به ایرانی: اهوره ahura) می گفته اند و سردسته آنها ورونه Waruna و میتره Mitra بود. اکثر دانشمندان برآن اند که مزداه mazdah ایرانیان که

the Indian Kharošthi Inscriptions (AO, III, p.52 sqq.)

Sten Konow, Notes on Indo - Scythian Chronology. هندوسکایی» «هندوسکایی (Journal of Indian History, XII, no.I).

تاریخ پادشاهان کوشان، که خیلی اسباب بحث و جدال شده است، ظاهراً بعد از تحقیق علمای ذیل در کلیات روشن و ثابت گردیده است. استن کونو ـ وان و یک ـ هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۴، برلن، ۱۹۳۲، ص ۱۱۶ ـ ۱ و پ. پلیو P.Pelliot، تخاریان و کوشانیان Tokharien et Koutchéen مجله آسیایی، ۱۹۳۴، ص ۲۳ و بعد.

۱. جدید ترین تألیف درباره عقاید و افکار دینی ایرانیان قدیم کتاب نیبرگ است موسوم به «ادیان ایران قدیم»، که در این بخش اغلب به آن استناد شده است. اصل این کتاب به زبان سوئدی است و شدر خاورشناس نامی آلمان آن را به زبان آلمانی ترجمه کرده است. Nyberg, Die Religionen des alten Iran برای اطلاع بیشتر درباره عقاید دینی ایرانیان قدیم به منابع ذیل مراجعه شود:

H. Lommel, Die Religion Zarathustras, Tübingen, 1930.

لومل، دین زردشت گیگر، امشاسیندان

B. Geiger. Die Amasa Spantas, Sitzungsberichte der Wiener Akademie, 1916.

میه، سه سخنرانی راجع به گاثاهای اوستا

A.Meillet, Trois Conférences sur les Gâthâ de l' Avesta, Paris, 1925.

در باب يشتها رجوع كنيد به ترجمه لومل.

Die Yäšt's des Awesta, übersetzt und eingeleitet von H. Lommel.

در این باب دو مقاله به قلم «هرتل» یکی در «منابع و تحقیقات هندی و ایرانی» و دیگری جزو «رسالات آکادمی ساکس»، شایان دقت است. در آنجا نویسنده کلیه عقاید و نظریات خود را درباره «آتشْ نیایش»، که در جملات و عبارات مذهبی زردشتی یافته، بایشتها تطبیق میکند:

J. Hertel, Indo-Iranische Quellen und Forschungen, Heft 7, et Abhandlungen der sächsischen Akademie, Bd.XLI,no.VI.

بنونیست و رنو، ورتره و ورثرغنه.

E. Benveniste et L. Renou, Vrtra et  $Vr\theta$ ragna, Paris, 1934.

بيركه لاند، زردشت بيغمبر ايران.

H. Birkeland, Zaratustra, Irans profet, Oslo, 1943.

به معنی «دانا» و بزرگترین اهوره می باشد، همان ورونه قدیم است، که نام اصلیش در نزد اقوام ایرانی فراموش شده است. از لحظه ورود ایرانیان به عرصه تاریخ ما به دو شکل مختلف از مذهب ابتدایی آنها برخورد می کنیم. یک دسته به پرستش میتره (در متون ایرانی: میثره miθra) مشغول اند، که در این هنگام در رأس دیوها قراردارد و دسته دیگر، که خدای بزرگ آنها مزداه می باشد.

پرستندگان میشوه (مهر) در نیایش او و خدایانی که در گرد اویند، یشتها را میسرایند و این همان سرودهایی است که نمونههایی چند از آن، که با اصول دین زردشتی تطبیق شده، در قسمت موسوم به اوستای «جدید» تا امروز برای ما محفوظ مانده است. از جمله این دسته خدایان یکی رشنو Rašnu (یعنی راستی) و دیگری سروشه Sraoša (یعنی اطاعت) است. این نامها همچون غالب اسامی خدایان اوستایی مانند «مجردات مجسم» به نظر می آید. به ادعای نیبرگ این خدایان در حقیقت نماینده و مظهر هیئتهای اجتماعی می باشند. به گمان او رشن (= رشنو) خدای «آزمایش دینی» (ور ordalie) و سروش (= سروشه) «خدای امت دیندار و آماده دفاع مهر پرست» بود. اشی آلهه باروری و زناشویی، به مؤمنان برکت در ازدواج و هرگونه سعادت ارزانی می داشت. دیگر از زمره خدایان ورثرغنه همتوه (بهرام) خدای حمله و پیروزی ـ خدای جنگ و خورنه المد کندیان ورثرغنه می آماده دو آن یافری، که جلال و اقبال شاهان بحق از اوست، می باشد و بسی خدایان کوچک دیگر. پرستندگان مهر، هنگام قربانی جانوران برای خدایان، خود را با هومه haoma (هوم) سرمست می کردند و آن مشروبی بود، که از فشرده گیاهی به همین نام (هومه نزد ایرانیان، سومه Soma نزد هندیان) به دست می آمد. هومه به عنوان خدایی، که مؤمنان را در جذبه مذهبی گردهم می آورد، پرستش می شد.

اما این که نیبرگ<sup>۳</sup> میخواهد اردوی سورا اناهیتا Aradvî sûrâ Anâhitâ (اردوی نیرومند ناآلوده)، الهه آبها و حاصلخیزی را خدای بزرگ فرقه مذهبی دیگری بداند و آن را با رود سیحون تطبیق کند، به نظر من محل تردید و تأمل است.

چنین به نظر می رسد که پرستش مزداه نیز مانند پرستش مهر در سراسر سرزمین محل سکونت ایرانیان موسوم بود. زر ثوشتره Zarabuštra (زردشت) پیغمبر نیز از میان این دسته در نقطهای از ایران شرقی ظهور کرد [۳]. زمان او به هرحال مقدم بر دوران هخامنشی است. زردشت با گاثاهای خود، که نوعی موعظات نبوی به شعر است، آیین پرستش مزداه را اصلاح و آن را بر پایه محکمی استوار کرد، که امروز به نام شریعت زردشتی معروف است، این پیغمبر در گاثاها به صورت مردی توانا و پارسا تجلی میکند، که در آرزوی درک حقیقت و مبارزه در راه آن است. او به راهنمایی آنچه که در عالم جذبه و مکاشفه و تفکر دریافت، به شدت با پرستش دیوها مخالفت آغاز کرد، که در طی مراسمی پر از شور و مستی با نوشیدن هوم صورت میگرفت. دیو از این پس اصطلاحی است که برای پروردگاران «امت غیر مزداهی» (دیویسنان) به کار می رود. زردشت در برابر این گروه دیوان، برای پررگ: مزداه یا مزداه اهوره یا اهوره مزداه را قرارداد، که در نزد او خدای عشیره یا ملت خاصی خدای بزرگ: مزداه یا مزداه اهوره یا اهوره مزداه را قرارداد، که در نزد او خدای عشیره یا ملت خاصی

۳. دین، ص ۲۶۰ و ما بعد.

۱. نیبرگ، دین، فصل ۳.

۲. دین، ص ۶۵ و ما بعد و بخصوص فصل ۴.

نبود، بلکه آفریدگار نوع بشر به شمار می رفت. او دیوها را خدایان دروغی و بدکاری می داند، که دشمن اهوره مزداه هستند و تضاد و دشمنی این دو دسته نزد او اندیشه جنگ و پیکار دو «گوهر» یا دو «خرد»ی را، که از آغاز آفرینش جهان وجود داشته اند، پدید آورد. این دو گوهر یکی سپنته مینیو این spanta Mainyu یعنی گوهر یا خرد توانا، که نوعی تجلی ذات مزداه می باشد، و دیگری اکه مینیو دیم Apra Mainyu یعنی گوهر یا خرد بدکردار است.

در بین ممتازترین یاوران مزداه به شش ایزد برخورد می کنیم، که بعد از زردشت بدانها نام مشترک امشه سپنته Adma Sapanta (امشاسپندان، «جاویدانان توانا») نهاده اند، و آنها از این قراراند: و هومنه Ata سپنته Vohu Manah (امیمن، «اندیشه نیک»)، اشه Ada (رته Rta «نظم نیکو» یا «حقیقت»)، خشثره کنده Xbabra (بهمن، «اندیشه نیک»)، اشه Ada (رته Rta «نظم نیکو» یا «حقیقت»)، خشره «مهرته Xbabra (خرداد، «کمال» یا «صحت»)، و امرتات Armaiti (توریباً: «پاکی روح»)، هوروتات Haurvatât (خرداد، «کمال» یا «صحت»)، و امرتات Admaiti (امرداد، «بی مرگی»)، در رأس این شش «امشاسپند» باید سپنته مینیو را قرارداد و بدین ترتیب عده امشاسپندان هفت است. در گاثاها هنوز این شش یا هفت امشاسپند دسته بخصوصی نیستند و همچنین در آنجا دو ایزد سروش و اشی را باز می یابیم، که سابقاً در گرد مهر بودند. در گاثاها هنوز تا اندازه ای روابطی بین ایزدان و قوای طبیعت و عناصر دیده می شود، مثلاً آرمیتی الهه زمین است. نیبرگ، با اذعان به جنبه طبیعی این ایزدان، نامهای ظاهراً مجرد اینان را در گاثاها و همچنین اسامی پروردگاران میثرایی از قبیل سروش و رشن و غیره را نشانه و مبین اعمال و تکالیف مادی و طبیعی بعض فرق دینی و اجتماعی می داند، کولی در موقعی که سخن در تصریح و تکالیف مادی و طبیعی بعض فرق دینی و اجتماعی می داند، و آشفته می شود.

او منکر است که پیروان گاثاها، در زمان زردشت، صلاحیت تفکر در معنویات را داشته باشند و بدینسان نیبرگ در این مورد دارای عقیدهای است کاملا عکس عقیده لومل آ، که دین زردشت را یک رشته اندیشههای فلسفی می داند. بی شک در نظریه نیبرگ <sup>۴</sup> تا اندازهای حقیقت نهفته است. زردشت فیلسوف نبود، بل عارفی بود از یک امت و جامعه مزداه پرست و تابع سنن و آیین زندگی آنها، که در عالم سیر و تفکر رابطه عمیقی بین سرنوشت و تقدیر بشری و اراده خدایی مشاهده می کرد و مناظر و جنبههای مختلف آن، که تشریح و تفسیرش امروز برای ما دشوار است، به صورت سخنان روحانی پرشور و جذبهای در اندیشه او نقش می بست و بر زبان او جاری می شد، ولی باید همیشه در نظر داشت که ایرانیان زمان زردشت مردم بدوی و بی تمدنی نبودند، بلکه بالعکس پس از ورود

۱. بیلی در یک تتبع بسیار مستند (بولتن شرقی ۱۹۳۴، ص ۲۷۶ و ما بعد) لفظ «سپنته» را با عبارت «دارای قدرت مافوق الطبیعی» معنی می کند. درباب «مینیو» راست است که ترجمه آن به لفظ فرانسه «esprit» کاملا رضایت بخش نیست، اما این کلمه را نمی توان با یک کلمه مترادف در زبانهای جدید تعریف کرد. «مینیو» شاید چیزی شبیه ۱۵ نیست، اما این کلمه را نمی توان با یک کلمه مترادف در زبانهای جدید تعریف کرد. «مینیو» شاید چیزی شبیه ۱۸ و ۱۰۲ و ۱۲۰.

٣. لومل، دين زردشت مطابق اوستا:

به این آب و خاک وارث تمدن کهنی شدند، که اکتشافات آثار پیش از تاریخ گواه آن است و من گمان می کنم که سخنان معنوی و روحانی نزد ایرانیان آن زمان با وسعت اجتماعی خود دارای ارزش اخلاقی و معنوی و فردی بوده است.

در حقیقت تصویر ایزدان درگاثاها طرحی کلی و اجمالی بیش نیست، ولی برای ایرانیان آن زمان این صور این قدر، که امروز بیرنگ و مبهم به نظر میرسند، نبودهاند. از افسانهها و داستانهای کهنی که به این تصاویر جان می بخشد، امروزه جز وصف رنجها و شکوه روان گاونر (گوشورون ـ دریسنا ۲۹)، که یک افسانه قدیمی ایرانی است، که در قالب زردشتی ریخته شده، چیزی باقی نمانده است. دئنا daêna (دین) یک اصطلاح مذهبی بسیار مهم و اساسی است و به گمان من نیبرگ معمای این کلمه ظاهراً مبهم و متناقض را حل کردهاست دئنا نخست به معنای روان مجذوب مؤمن می باشد، سپس جمع روانهای مجذوب راگویند، یعنی جمعیتی که دارای یک آیین نیایش مشترک است، یا به عبارت دیگر امت زردشتی، و منشأ مفهوم کلی کلمه دین در متون ایرانی میانه نیز از همین جاست.

درگاثاها جهان نیک و جهان بد در برابر هم قرار دارند و همچنانکه هرچه از جهان نیک است در مفهوم کلی اشه و با صفت اشون asavan مشخص و متمایز می شود، عالم شر نیز با اصطلاح مؤنث دروج (دروغ) بیان می شود، که معنای آن «ویرانی نظم نیک با حیله و تزویر و نادرستی» می باشد. دروغ گاهی به صورت عفریته ای تجسم می یابد و صفت آن در غونت dreyvant می باشد. از جمله قوای ائشمه asima (خشم) فعالترین آنهاست، ولی این دیو، که مردمان و جانوران را می آزارد و می کشد، در گاثاها مانند قسمت جدید اوستا دشمن بخصوص سروش نیست. مع ذلک حالت موازات قاطع و دقیق بین دو عالم خیر و شر، که از مشخصات متون اوستای جدید است، در گاثاها نیز اندک اندک ظاهر می شود. مثلا چنانکه دروج در برابر اشه قراردارد، اکه منه (آک منش، اندیشه بد) مقابل و هومنه قرار گرفته است و اکه مینیو یا انگرهمینیو (خرد شریر، اهریمن) دشمن سپنته مینیو (خرد توانا) می باشد. در اثر کوشش این دو گوهر یا دو خرد اصلی، که برادران تو آماند، مخاصمه و رقابت در جهان آغاز شده است.

دین زردشت یکتاپرستی ناقص است: در این دین ایزدان بسیار وجود دارند، ولی می توان گفت که همه آنها تجلیات ذات مزداه و در عین حال مجریان اراده اویند، که یگانه «خواست خدایی» است. ثنویت و دوگانگی این دین یک امر ظاهری بیش نیست، چه نبرد بین دو گوهر نیک و بد (دو اصل جهانی) به پیروزی گوهر نیک پایان خواهد یافت. در این نبرد عظیم انسان نیز تکلیفی خاص دارد، زیراکه با ایمان پاک و کوشش در راه پیشرفت حقایق مذهبی و اخلاق و بالاخره سعی در خدمت به قوای در در راه پیشرفت ترقی دادن تمدن مخصوصاً زراعت، بشر خود را در ردیف یاوران «خردنیک» قرار میدهد. در سه اصل «اندیشه نیک»، «گفتار نیک»، «کردار نیک» بیشک در

۱. دین، ص ۱۱۴ و پس از آن.

اصل تکالیف دینی منظور نظر بوده است، ولی در هرحال این سه اصل محتوی جر ثومه های یک «ایده» اخلاقی است، که بعدها بتدریج تکامل یافت. جزای نیکان بهشت و تندرستی و بی مرگی و ساکن شدن در مقام مینوگان است، و کیفر بدکاران عذاب طولانی در مقام دروغان. گذشته از بازخواستی که بلافاصله پس از مرگ از فرد خواهد شد، در گاثاها اشارتی می بینیم به یک بازخواست و داوری عام و نهایی به وسیله «روان و آتش»، یعنی روان مزداه و آزمون آتش (آزمون فلز گداخته)، در روزهشمار، وقتی که آخرین نبرد بین لشکرهای دو گوهر نیک و بد با پیروزی مزداه پایان پذیرد [۴] بین اوستی معروف به «قدیم» که گاثاها هسته و مغز آن را تشکیل می دهد و «اوستی جدید» چه از لحاظ افکار دینی و چه از لحاظ مقام خدایان وایزدان فرق بارزی موجود است. چون پس از زردشت روحانیان نتوانسته اند خدایان و ایزدانی را، که مقبول عامه مردم بودند، بکلی از میان ببرند، ناچار این ایزدان را در ردیف ایزدان مخصوص گاثاها قرارداده اند. یشتهای قدیم، که در ستایش ایزدانی چون میشره و اردوی سورا اناهیتا و ستاره تیشتریه کاتها قرارداده اند. یشتهای قدیم، که در ستایش ایزدانی حافظ میشره و اردوی سورا اناهیتا و ستاره تیشتریه آتفتریکه آن را با شعرای یمانی Sirius یکی میشره و اردوی سورا اناهیتا و ستاره تیشتریه و فروشی ها آتمونی از با شعرای برانی جدیدی طبق آیین میشره و غیره با افکار و عقاید زردشتی تطبیق شد و علاوه بر آن یشتهای جدیدی طبق آیین زردشت سرودند.

۱. رک به تحقیقات جدیدی که من در رساله جدید الانتشار خود موسوم به «فصل اول وندیداد و تاریخ نخستین تیره های ایرانی»

<sup>&</sup>quot;Le premier chapitre du Vendidad et l'histoire primitive des tribus iraniennes". (D. Vid. Slesk. hist.-fil.Medd., XXIX.4).

بیان کرده ام. به عقیده «نیبرگ» نوعی از این مزج و اختلاط حتی در یکی از آخرین مراحل موعظات زردشت نیز دیده می شود.

«سوشیانت» Saošyant یا منجی اصلی واخص است، این دنیا پایان می پذیرد. در آن هنگام پس از نبرد بین دو جهان نیک و بد و آزمون فلز گداخته، سعادت ابدی و تغییر ناپذیر فرشوکرتی Frašôkərəti بین دو جهان نیک و بد و آزمون فلز گداخته، سعادت ابدی و تغییر ناپذیر فرشوکرتی (تبدیل صورت) برقرار می شود.

کتاب موسوم به وندیداد (وی دیوه داته Vi - daeva - dâta به وندیداد (وی دیوه داته Vi - daeva - dâta به محیطی نوشته شده است. این کتاب به زبان اوستایی است، که هر چند زبان مادها نبود، در آنجا هم همچنان برای تألیفات دینی به کار می رفت. وندیداد مجموعه ای است از قواعد و دستورات دینی، مخصوصاً راجع به انواع ناپاکی ها و گناهان و وسایل و طرق تطهیر و توبه و استغفار. در این کتاب از انواع تعدی به موجودات اهورایی (انسان و سگ و بیدستر) و طریقه رفتار با اجساد مردگان و غیره سخن می رود. طبق این کتاب مردگان را باید در دخمه نهاد و طعمه پرندگان ساخت، چه تدفین یا سوزاندن اجساد باعث آلایش عناصر می شود و به این جهت حرام است. و نیز مس مردگان و زنان حائض باعث ناپاکی و نجاست است. از کتاب وندیداد اسامی عده کثیری از دیوها (دیوان) و دروجها («دروغان» که مؤنث می باشند) و «پیریکاها» Pairikâs (پریان ـ جاودان مؤنث) به دست می آید، که در زمره سپاه خرد شریراند. ۲

چنین به نظر می رسد که در کیش زردشتی شایع در ایران غربی، از اواخر عهد هخامنشی این عقیده رواج کلی یافته بود، که اهورهمزداه (اورمزد) و انگرهمینیو (اهرمن) دو برادر همزاد و فرزندان زمان بی کرانه (زروان Zurvân) هستند. پیکی از فرق مزدیسنی، که نجوم کلدانی در آن نفوذ کلی کرده و نزد مجوسهای Maguséens آسیای صغیر پیم تکامل یافته بود، منشأ آیین «مهرپرستی» است، که در امپراتوری روم توسعه بسیار یافت. در این آیین مهر را خدای آفتاب می دانستند.

مهرپرستان و همچنین سایر فرقی که در اصول دیانت زردشت تغییر کلی داده و بدعتهایی نهاده بودند، عقاید و افکار زروانیه را قبول داشتند. بعضی از این فرقهها اهرمنپرست بـودند یـعنی بـه عبادت انگرهمینیو میپرداختند.

ایزدانی که برروی سکه های هندوسکایی دیده می شوند، معرف نوعی دیگر از آیین مزدایسی

Textes et monuments

figurés relatifs aux mystères de Mithra ج ۱ و ۲، چاپ بروکسل، ۹۹ ـ ۱۸۹۶ و نیز از همین مؤلف، «اسرار میترا» Les Mystères de Mithra چاپ سوم، بروکسل، ۱۹۱۳.

آگائیاس (کتاب دوم، بند ۲۳ و بعد) صریحاً میگوید که به دخمه نهادن مردگان از عادات ایرانیان عهد ساسانی بود. هیون تسیانگ زائر بودایی چینی فقط اجمالا تذکر می دهد که ایسرانیان غالباً اجساد مردگان خود را رها می کرده اند (بیل، ۲، ص ۲۷۸). اینوسترانتزف رسالهای درباب رفتار ایرانیان قدیم با مردگان خود به روسی نوشته است و ترجمه انگلیسی آن توسط بوگدانو Bogdanov در «مجله انستیتوی شرقی جی کاما» منتشر شده. (شماره ۳، ص ۲۸ - ۱).
 ۲۸ دمونولوژی، ص ۲۵ به بعد.
 ۲۸ کومون، آخر الزمان بنابر قول مجوسان غربی، مجله تاریخ ادیان، ۱۹۳۱، ص ۲۹ و ما بعد.

F. Cumont, La fin du monde selon les mages occidentaux.

۵. کومون، «متون و ابنیه منقش راجع به اسرار دین میترا» -

است، که تحت نفوذ عقاید و شرایع هندی، در ایران شرقی به وجود آمده و بعدها تحت الشعاع عقاید بودایی گردید. ۱

در ایران غربی و به طور کلی در سراسر آسیای قدامی، افکار و تمدن یونانی موجب مزج مذاهب مختلف شد. در خرابه های یک معبد زردشتی واقع در نزدیکی شهر پارسه، که کمی بعد از ویران شدن این شهر به دست اسکندربناشده، کتیبههایی بهزبان یونانی یافتهاند، کهدرآن اهورهمزداه Ahura Mazdâh و میثره و اناهیتا به نامهای یونانی زئوس ماگیستس Zéus Mégistos و آیولون Apollon و آتنه Athene ذکر شدهاند. ۲ خدایان بابلی و یونانی را با خدایان ایرانی تطبیق کردهاند، مثلاً اهورهمزداه را با بعل Bêl، میثره را با شمش Shamash و اناهیتا را با ایشتر Ishtar یکی دانسته اند. انتیوخوس اول Antiochos یادشاه کماژن (از ۶۹ تا ۳۴ قبل از میلاد) مجسمه های بسیاری از «زئوس ـ ارماسدس -» حلیوس ـ اهورهمزداه، اورمزد) و «آیولون - میتراس (مهر) ـ هلیوس ـ Zéus - Oromasdes هرمس» Appollon - Mithras - Hélios - Hermès و «آرتاگنس (ورثرغنه = بهرام) - هراکلس ـ آرس» Artagnès - Héraclès - Arès و ايزدي كه آن را «وطن من كماژن بسيار حاصلخيز» مي نامد، برپا ساخت و مراسمی دائمی برای عبادت این خدایان یونانی و ایرانی مقرر فرمود. یادشاهان اشکانی لقب «فیل هلن» (دوست یونان) اختیار کردند و خود را پیرو آداب و فرهنگ یونان نشان مي دادند. "ولي اين يوناني مآبي آنها بسيار سطحي بود و اكثر سلاطين اين سلسله ظاهراً، در زير پرده نازکی از افکار خارجی، به دیانت زردشتی اعتقاد داشتهاند. بنابر یک سنت پـارسی جـمعآوری و نگارش کتابهای مقدس زردشتی یک بار به فرمان یکی از پادشاهان اشکانی موسوم به ولاگاز، که معلوم نیست ولاگاز اول (از ۵۱/۵۲ تا ۷۹/۸۰ میلادی) یاولاگاز سوم (از ۱۴۸ تا ۱۹۱ میلادی) بوده، انجام گرفت.

\*\*\*

از زمانی که بختالنصر Nabuchodonosor یهود را به اسارت برد، این طایفه در بابل و بین النهرین زیاد شده، رشته های مختلف تجارت و فلاحت و صناعت را در دست گرفتند. در زمان اشکانیان یهود بسیار بودند، خاصه در نهردا (شمال بابل) و در سورا و پوم بادیثا Pumbaditha و ماحوزه Mâhôzê (سلوکیه). در پارس و ماد هم جماعتی از یهود اقامت داشتند.

اين جماعت از قرون نخستين ميلاد تحت رياست رش گالوتا Rêsh gâlûtâ (رأس الجالوت)

۱. اشتاین، ایزدان زردشتی در روی مسکوکات هندوسکایی (مجموعه آثار بابل و شرق)

A. Stein, Zoroastrian Deities on Indo-Scythian coins, Babylonian and Oriental Record, I,London, 1886-87.

Notes on Indo-Scythian coin-legends.

وست، مطالعه در باب نقوش

مسکوکات هندوسکایی در همان مجموعه، ج ۲، چاپ لندن، ۱۸۸۸، کریستنسن، مطالعات زردشتی، ص ۳۶ و ما بعد. ۲. هرتسفلد، تاریخ باستان، ص ۴۴.

٣. اونوالا Unvala، ملاحظاتي در بـاب ديـن پـارتيان Observations on the Religion of the Parthians، چــاپ بمبئي، ١٩٢٥.

صاحب تشکلاتی شده بودند و شاهنشاه آنان را در زمره ملل متنوع شناخته و تبا حدی استقلال بخشیده بود. رش گالوتا مالیات را جمع و قضات را عزل و نصب و سایر امور را اداره می کرد و قانون موسی و احادیث و اخبار یهود را تعلیم و ترویج می نمود. مدرسه مشهور «سورا» در آغاز قرن سوم میلادی تأسیس یافت و از آن تاریخ طایفه اموراثیم Amoram (علمای یهود) به مطالعه و شرح علوم پرداخته، اخبار و تعالیم مختلف را، که امروز به نام تلود معروف است، فراهم آوردند. ا

### \*\*\*

راجع به زمانی که دین نصارا وارد کشور پارت شده، اطلاعات ما بسیار قلیل است. در قرن اول میلادی دین مسیح در سوریه و آسیای صغیر منتشر شده بود. در حدود سال ۱۰۰ میلادی جماعاتی از مسیحیان در شرق دجله یعنی ناحیه اربل مسکن داشتند، ولی از انتشار این شریعت در نواحی مشرق اطلاعات صحیحی در دست نداریم.

بنابر روایات مسیحیان «توماس مقدس» در کشور پارت به دعوت پرداخت و مطابق مندرجات کتاب مجعول «اعمال توماس»، توماس تا سرزمین هندوستان هم پیش رفته است، ولی این کتاب را نمی توان از اسناد معتبر تاریخی شناخت.

بعد از اربل شهر کرکوک، که آن را «کرخای بیت سلوخ karkhâ de Bêth Siokh» می خوانده اند، ظاهراً مرکز و ملجاً عیسویان در شرق بوده است. در نامه شهدای عیسوی ایران مسطور است که: «از زمان سلطنت بلاش تا سال بیستم پادشاهی شاپور بن اردشیر یعنی ۹۰ سال کرخا مکانی مقدس بود و هیچ گیاه ناپاکی در آن نمی رست». ۶ چون شاپور اول ساسانی پسر اردشیر در سنه ۲۴۱ به تخت نشسته، بنابراین مقصود از بلاش کس دیگری غیر از ولاگاز سوم اشکانی نیست، که از سال ۱۹۸ تا ۱۹۱ میلادی سلطنت کرده است. در هر حال عیسویان در عهد سلاطین اشکانی هیچ مداخله ای در امور سیاسی نداشته اند. در قرون بعد نامه ای جعل کردند موسوم به «مکتب آبای مغربی» و تاریخ آن را قرن دوم میلادی قراردادند. بنابراین سمند جاثلیق شهر سلوکیه خودمختاری مطلق داشته و می توانسته به مراسم مذهبی و تقدیسِ خاص مقام خویش نایل شود، بدون اینکه مجبور باشد به شهر انطاکیه برود. ولی حقیقت امر این است که مقام کاتولیکوس (جاثلیق) در عهد اشکانیان وجود نداشته است.

### \*\*\*

اختلاط اقوام و نژادهای آسیای قدامی، زمینه مساعدی برای امتزاج تمدنها و دیبانتهای

۱. گرتس Grätz، تاریخ یهود Geschichte der Juden، چاپ ۴، ج ۳، ص ۳۰۰ و ما بعد، ج ۴، ص ۲۵۱ و ما بعد و ص ۳۲۹ میلاور، ص ۳۲۹ به بعد، نوی بو تر Neubauer، جغرافیای تلمود ـ La géographie du Talmoud ص ۳۴۰ و ۳۶۰ ـ ۳۵۶. لابور، مسیحیت در شاهنشاهی ایران، ص ۷ و ما بعد.

۲. لابور، ص ۱۷ ـ ۹. زاخو Sachau، تاریخ اربل Die Chronik von Arbela رساله آکادمی پروس، ۱۹۱۵. بورکیت F.C.Burkitt تاریخ قدیم کمبریج The Cambridge Ancient History، ج ۱۲، ص ۴۹۲ و ما بعد.
 ۳. زاخو، کتاب سابق الذکر، ص ۱۲ و ما بعد.

مختلف آماده میکرد، چنانکه دیدیم فلسفه یونان با شرایع مشرقی آمیخته شد و نتایج گوناگون داد. ا از زمانهای قدیم عقاید ایرانی و سامی در نواحی آرامیان بینالنهرین مخلوط گردیده بـود. عـنصر جدیدی، که در این داخل شد، عبادات اسرار آمیز مردم آسیای صغیر بود. افکار فلسفی یـونان و نظریات کیمیاگران و افسونگران نیز در این معجون واردگردید. معنویات و عوامل طبیعی، که معبود اقوام مزبور بود، با اسامی یونانی خوانده شد. اساطیر یونانی و بابلی و ایرانی به هم در آمیخت و اشخاص افسانههای شرقی در لباس خدایان یونانی پنهان گشت. اعتقاد به دو عالم جدا از یکدیگر، یکی عالم نیکی و دیگر بدی یا عالم نور و ظلمت و اعتقاد به بهشت و دوزخ و یوم الحساب و تجدید جهان و اعتقاد به ارتباط تام و پیوند عام مابین افراد انسان و قوای ملکوتی، همه ایس معتقدات که مخصوص دین مزدایی ایران بود، داخل افکار دینی آسیای قدامی شد. این نکات را از مراسم مرموزی کشف میکنیم که مریدان مطلع انجام میداده و مدعی بودهانید که بنابر راهنمایی هایی که از سوی خدا شده و سرآن در کتب مرموزه نگاشته شده، انسان می تواند با عبادات مخصوص و ضبط اسرار معین به معبود خویش تقرب جوید. مندرجات این کتب، که جز دانایان شریعت کسی به رموز آن آگاهی نداشت، مخلوطی بود از افکار مصری و ایرانی و کلدانی و پهودی ۲. کتبی مجعول به نام «زردشت مجوس» رواج داده شد ۳ و در بعضی نقاط، که «دین زردشت» آمیخته با سایر عقاید شدهبود، زردشت را به صفت «منجی نوع بشر» میخواندند. مذاهب باطنی این دوره محدود به حدود محلی یا ملی معینی نبودند و ادعا میکردند که دین اصلی بشر نزد آنهاست و سایر شرایع عامه به طور ناقص بعضی از آن حقایق را در بردارند.۴

در قرن دوم میلادی مذهب گنوستیکی Gnosticisme در کشور روم توسعه یافت $^{\Omega}$ . بدون شک

Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen.

Friedländer, Der vorchristliche jüdische Gnosticismus, ه فرید لندر، مذهب گنوستیکی یهود قبل از مسیع Göttingen, 1898.

بوسه، مسائل عمده مذهب گنوستیکی.

W. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, Göttingen, 1907.

شولتس، اسناد گنوستیکی.

۱. رک گرسمان، تغییرات ادیان شرقی در اثر افکار یونانی.

H. Gressmann, Die Umwandelung der orientalischen Religionen unter dem Einfluss hellenischen Geistes, Vorträge der Bibliothek Warburg, 1926.

J. Bidez et F. Cumont, Les mages hellénisés I-II, Paris, 1938.
 ۲. رک بیده و کومون، مغهای یونانی شده، ۲ ج
 ۳. رک آلفاریک، خطوط مانویان، ج ۲، ص ۲۰۵ و ما بعد. P. Alfaric, Les écritures manichéennes, و نیز کتاب بیده و کومون، ج ۱، ص ۸۵ به بعد.

۴. ریتزن اشتاین، ادیان مرموز یونانی، چاپ دوم، ص ۱۵.

W. Schultz, Dokumente der Gnosis, Wien, 1910.

F. Legge, Forerunners and Rivals of Christianity, Cambridge, 1915.

لگه، پیشروان و رقبای عیسویت

قبل از این تاریخ هم افکار گنوستیکی وجود داشته است، زیراکه در میان یهودیان اسکندریه هم این افکار رایج بودهاست، اما مبدأ این مسلک در ظلمات ایام مختلفی است. از قرن دوم به بعد «گنوستیکها» برای تأیید اقوال خویش به کتب مقدس عیسوی استناد می جستند. مسلک بازیلید Basilide و مسلک والانتن Valentin و مسلک مرقیون Marcion و تصوفی، که اوفیتها و Ophites ناسنها هم افکون گنوستیکی از فرق گوناگون گنوستیکی می باشد، که در رسوم مذهبی و عقاید با هم اختلاف دارند (، ولی معذلک با وجود این اختلافات یک جریان فکری مشترکی در کلیه آنها مستتر است.

نخست باید «ثنویت» را مورد بحث قرارداد. ولی فرق است میان ثنویت مزدایی و دوگانه پرستی گنوستیکها: بنابر اعتقاد مزدیسنان هریک از دو عالم مذکور دفعة هم معنوی است و هم مادی. ولی گنوستیکها بالعکس عالم روح را عین عالم نور و جهان ماده را عین جهان ظلمت می دانسته اند. نتیجه این قسم اعتقاد نسبت به عالم این شد که بدبینی به اصل خلقت رواج گرفت و پیروان این فکر به زهد و ترک دنیا مایل شدند.

بنابر قول این طایفه، خدا در ماورای عالم محسوس و حتی در آن سوی جهان معقول است. او پدری است که از نام و نشان و گمان برتر است و فکر بشری را به دامن کبریای او دسترس نیست. جهان به واسطه پرتوهای دائمی یا eonهایی که از ذات این خدای اصلی صادر می شود، به وجود می آید و مراتب این تجلیات نزولی است، یعنی هریک از پرتوها نسبت به ماقبل خود پست تر است تا منتهی گردد به عالم مادی، که آخرین پرتو و ناپاک ترین تجلیات است. ولی در این جهان مادی شوقی هست، که او را به مبدأ الهی باز پس می کشاند. ماده یعنی عالم جسمانی منزلگاه شر است. اما یک بارقهٔ الهی، که در طبیعت انسان و دیعه است، راه نجات را به او نشان می دهد و او را در حرکت صعودی، که از میان افلاک می کند، دستگیری نموده، به عالم نور می رساند. این بود اساس اعتقاد گنوستیکهای متأخر راجع به نظام جهان. «انسان» یا «انسان نخست» را وجودی نیم خدا می دانستند

حـــ دروز، ظهور عيسويت از آيين گنوستيكي

A.Drews, Die Entstehung des Christentums aus dem Gnostizismus, Jena, 1924.

ليزه گانگ، مذهب گنوستيكي.

H. Leisegang, Die Gnosis, Leipzig, 1924.

فون وزندنک، انسان اول و روح بنابر عقیدهٔ ایرانیان، ص ۱۱۱ و بعد. Seele in der iranischen überlieferung Hannover. 1924.

O. G. von Wesendonk, Urmensch und Seele in der iranischen überlieferung, Hannover, 1924. E. de Faye, Gnostiques et gnosticisme. . ١٩٢٥، ساله دوفای، گنوستیکها و مذهبشان، چاپ دوم، پاریس، ١٩٢٥، . . ٢٢٥ ـ ٢٢٥. همچنین رک به مطالعات هارناک مقاله شدر در مجله موسوم به «زمان باستان» Die Antike ، ص ۲۶۵ ـ ۲۲۶. همچنین رک به مطالعات هارناک Harnack راجع به مذهب مرقبون.

۱. در باب «ابن دیصان» که در مشرق زمین دارای شهرت خاصی است رک به منابع ذیل: مقالات فون وزندنک تحت عنوان «ابن دیصان و مانی» Bardesanes und Mani در Acta - Orientalia و مابعد. مقاله شدر تحت عنوان ابن دیصان الرهایی در روایات کلیسای یونانی و سریانی

Bardesanes von Edessa in der Überlieferung der griechischen und der syrischen Kirche.

در مجله تاریخ کلیسا. Zeitschr. f. Kirchengeschichte سال ۱۹۳۲، ص ۲۱ و بعد.

و ظاهراً این مفهوم را از اساطیر ایرانی گرفته بودند. ابعضی از گنوستیکها انسان نخست را آدم دانسته اند و بعضی او را مسیح ازلی گفته اند و طایفه ای بر آن بودند که حقیقت انسان نخست در آدم حلول کرده و پس از آن به صورت مسیح ظاهر شده است. اوست نخستین مولود خدای بزرگ، که در ماده نزول کرده و جان جهان محسوب است. او را نیم خدا و عقل و کلمه هم می گفتند. با ایجاد این انسان قوس نزول در ماده شروع شده و به وسیلهٔ او نزاع و کوشش برای نجات صورت می گیرد. اما نجات میسر نیست مگر با عنایت الهی.

از این جاست که در همه کتب گنوستیک ظهور یک نفر رهاننده وعده داده شده است. و همین اعتقاد بود که گنوستیکها را پیرو دین مسیح کرد، زیراکه منجی موعود را عیسی مسیح دانستهاند.

بعضی از فرق گنوستیک بر آناند که عیسی خلاص کننده صوفیا Sophia از قید ماده است. مقصود از صوفیا عقل آسمانی است، که در ماده افتاده است. فرقه والانتینی معتقد بودند که میان خدای منجی موسوم به سوتر Sotèr و صوفیا ازدواج و عروسی واقع شده است و به یاد این واقعه جشن مذهبی، که عبارت از عید حجله عروسان بود، میگرفتند. اساطیر و قصصی که راجع به تکوین جهان ساخته شده، همه برای تعبیر و تأویل مراسم عبادتی بوده است. اجرا کنندگان این مراسم در طی انجام وظایف خود جدال عظیمی را، که همه آفرینش برای نجات خود در پیش دارند، به رأی العین مشاهده می کرده اند، که چگونه به وسیله معرفت رهایی میسر تواند شد و زنجیرهای ماده تواند گسیخت. عرفان علم حقیقی است نه علم فکری، دانشی است که از راه قلب و به طریق کشف و شهود تحصیل می شود و طریق آن توجه به باطن و مشاهده امور معنوی با چشم دل است، که انسان را صاحب معرفت عالی می کند و در نشاة جدیدی متولد می سازد. بنابر قول شدر معرفت هی آن توجه به باطن و مشاهده امور معنوی با چشم دل است، که انسان را صاحب معرفت عالی می کند و در نشاة جدیدی متولد می سازد. بنابر قول شدر معرفت

اکثر گنوستیکها، که از طریقه آنهاکم و بیش آگاهی داریم، از مردم ولایات شرقی ممالک روم بوده اند. یکی از فرقههای گنوستیک بین النهرین و بابل فرقه ماندایی است و دیگر فرقه ای که در کتب عرب آنها را مغتسله نامیده اند و یکی از مآخذ کیش مانوی محسوب است. عرب همه فرقههای

۱. در باب گیومرد Gayomard، نخستین انسان، رک فصل سوم این کتاب.

Urform und Fortbildungen des manischäischen ۲. صورت نخستین و ترکیب بعدی سیستم مانوی Systems, ۱۲۱ ص.

۳. براند W.Brandt، مذهب ماندایی Die mandäische Religion، لیبزیگ، ۱۸۸۹.

پالیس S. A. Pallis مطالعه در باب ماندائیان (به زبان دانمارکی) Mandæiske Studier،کپنهاگ، ۱۹۱۹؛ ترجمه انگلیسی این کتاب کپنهاگ، ۱۹۲۶ و

پترسون Peterson، عیسویت و کیش ماندایی Urchristentum und Mandäismus مجله تحقیق راجع به اناجیل Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft ج ۲۷، ۱۹۲۸، ص ۵۵ به بعد.

چند متن ماندایی را براند و پونیون Pognon ولیدسبارسکی Lidzbarski وریتزن اشتاین مورد تحقیق قرار داده و منتشر کردهاند. رک به کتاب پالیس موسوم به 1930 - 1560 - Bibliography, اندن و کپنهاگ، Pognon لندن و کپنهاگ، ۱۹۳۳.

۴. الفهـرست، چـاپ فلوگل، ص ۳۴؛ مقايسه شود با فلوگل، ماني ص ۱۳۳ و ما بعـد و شـدر، صـورت اصلي الـخ، ص ۶۹.

گنوستیک مشرق راکه افکارشان در زمان اسلام اهم رواجی داشته است، به نام حنیف یا صائبون خوانده است. ۲

### \*\*\*

در دوره تسلط یونانیان دیانت بودایی در ولایات شرق ایران نفوذ یافت. پادشاه هند موسوم به آشوکا Ašoka که در حدود سال ۲۶۰ قبل از میلاد دین بودایی گرفته بود، مبلغانی به ایالت گنداره (دره کابل) و باختر گسیل داشت. پادشاهی موسوم به اگاتکل Agathocle در ایالت رخج و زرنگ سلطنت داشته (حدود سال ۱۸۰ تا ۱۶۵)، سکههایی ضرب کرد، که بر آن نقش بودایی دیده می شود. در اواسط قرن دوم قبل از میلاد اختلاف عقیده بوداییان شمال و بوداییان جنوب موجب تفرقه و ضعف آنان گردید. بوداییان جنوب، که خود را هینه یانه Afinayâna (کشتی کوچک) گویند، بیشتر به احکام و سنت بودا عمل می کردند، ولی بوداییان شمال، که خود را مهایانه مودند. شریعت بودا به صورت مهایانه وارد ممالک مرکزی آسیا شد. سلطانی کانیشکا Kaniška نام انجمنی از دانایان گرد سنسکریت تحریر کرد.

بوداییان در قرون نخستین میلادی در ولایت گنداره ویهاره Vihâra ها (=بهارها) یعنی صومعه های بسیار ساختند. امروز در ویرانه های آن معابد نقوش برجسته ای به سبک آمیخته یونانی و هندی یافته اند، که صحنه هایی از وقایع حیات بودا و صور بودیستوه Bodhisattva، بودایان آینده و غیرذلک، را مجسم می کند. صنعت گنداره در قرن چهارم به اوج ترقی رسید. ظاهراً قدیمترین نقاشی بودایی، که به سبک آمیخته یونانی و هندی ساخته شده و در کاوشهای ترکستان چین اخیراً به دست آمده، متعلق به قرن سوم است. \*

در «بامیان» مغرب کابل مجسمه های عظیمی از بودا هست، که در کوه کنده اند. در طاقچه هایی که مقر این پیکرهاست، تصاویری دیده می شود، که سبک آنها با نقوش مکشوفه در آسیای مرکزی

۱. تــصوف، رک شــدر، تــعاليم اســلامی راجع بـه انسـان کـامل Die islamische Lehre vom Vollkommenen المحاف مجله شرقی آلمان، ج ۷۹ (۱۹۲۵)، ص ۱۹۲ و مابعد.

پدرسن Pedersen، صائبه The Sâbians در یک مجلد مطالعات شرقی که تقدیم پروفسور براون شدهاست، کمبریج ۱۹۲۲، ص ۳۸۳ و ما بعد.

۳. فوشه، صنعت یونانی و بودایی درگنداره، ج ۱ و ۲، پاریس، ۱۹۱۸ ـ ۱۹۰۵.

A. Foucher, L'art gréco - bouddhique du Candhâra

۴. اشتاین، ویرانه های زیر ریگ ختن Sand-buried Ruins of Khotan

لندن، ۱۹۰۴؛ ایضاً همین مؤلف، ختن قدیم Ancient Khotan، ۲ ج، اکسفورد، ۱۹۰۷؛ ایضاً، ویرانههای دشت ختای Ruins of Desert Cathay، لندن، ۱۹۱۲.

A. Grünwedel, Alt - buddhistische -۱۹۱۲ گرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان چین، برلن، ۱۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان چین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار عتیق بودایی در ترکستان پین، برلن، ۲۹۱۲ کرون ودل، آثار کرون

A. von Le Coq, Chotscho

شباهت دارد و از جهاتی هم شبیه نقوش کتیبههای ساسانی عهد شاپور اول است. ا

از سفرنامه هیون تسیانگ معلوم می شود، که تا قرن هفتم میلادی صومعههای بودایی در ایران وجود داشته است و نیز بنابر روایت او از اتباع سایر ادیان هندی هم جماعاتی مقیم ایالات شرقی ایران بودهاند. ۲

### ۴. زبانهای عامه و زبانهای ادبی

آگاهی ما از زبانهای اشکانی و ساسانی، که آنها را اصطلاحاً «زبانهای ایرانی میانه» میگویند، در نتیجه اکتشافاتی که در ۲۵ سال اخیر در ترکستان چین صورت گرفته، بیاندازه وسیع شدهاست. چندین هیئت علمی، که به آن مناطق رفتهاند، آثار بسیاری اعم از دینی و غیردینی به دست آوردهاند، که به لغات مختلفه نگارش یافتهاند و تا زمان کشف آنها دانشمندان را از بسیاری از آن لغات آگاهی ناقصی بود و نسبت به بعضی هم بکلی بی اطلاع بودند."

قطعاتی، که این هیئتهاکشف کردهاند، جزو آثار ادبی بوداییان و مانویان و مسیحیان و به لغت سنسکریت و چینی تبتی و اویغوری و پهلوی و سغدی و سکایی و تخاری نوشته شدهاست و هر یک را متخصصان مورد دقت و تحقیق قراردادهاند، ولی هنوز اکثر آنها چاپ و منتشر نشدهاست.

قبل از کشفیات ترکستان چین، از زبانهای ایرانی میانه فقط دو زبان معلوم بود، یکی پهلوی ساسانی، که در جنوب غربی ایران (پارس) متداول و زبان رسمی ساسانیان به شمار میرفته است؛ دیگر زبانی که در بعضی کتیبه های پادشاهان اول ساسانی در کنار خطوط پهلوی سابق الذکر منقور است و در آغاز دانشمندان آن را لغت کلدانی پهلوی Pehlevi مینامیدند، که چندان اسم مناسبی نبود. آندره آس Andreas این لغت اخیر را پهلوی اشکانی، که زبان رسمی دربار پارت بوده،

۱. ا. و ی. گذار و هاکن، آثار عتیقه بوداییان در بامیان، پاریس ـ بروکسل، ۱۹۲۸.

A. et Y. Godard et Hackin, Les antiquités bouddhiques de Bâmiyân,

Nouvelles recherches archéologiques à Bâmiyân کاوشهای جدید باستانشناسی در بامیان

تألیف هاکن با همکاری ژی ـکارل، پاریس، ۱۹۳۳. هاکن، کارهای هیئت باستان شناسی فرانسوی در افغانستان (L'oeuvre de la Délégation archéologique française en Afghanistan (1922 - 32)، ج ۱، توکیو ۱۹۳۳.

۲. بیل، ج ۲، ص ۲۷۸.

۳.هیئتهای ذیل در ترکستان چین به کاوشهای باستانشناسی پرداختهاند:

از انگستان: به ریاست «اشتاین» در سالهای ۱۹۰۱ ـ ۱۹۰۰ و ۱۹۰۸ ـ ۱۹۰۶

از آلمان: به ریاست «گرون و دل» و «هوت» Huth در ۱۹۰۳ ـ ۱۹۰۲، تحت نظر «فون لوکوک» در ۱۹۰۴، تحت نظر «گرون و دل» و «فونلوکوک» و «بارتوس» Bartus در ۱۹۱۴ ـ ۱۹۱۳. از فرانسه: تحت نظر «پلیو» Pelliot در سالهای ۱۹۰۹ ـ ۱۹۰۶.

از روسیه: چندین هیئت علمی، که دوتای آن به ریاست «دلدنبورگ» d,Oldenburg بود (آخرین آنها در سنه ۱۹۱۵ ـ ۱۹۱۴).

از ژاپن: از سال ۱۹۱۰ به بعد هم هیئتهای متعددی از ژاپن در آنجا کار کردهاند.

تشخیص داد. این هر دو زبان را با خطی که مشتق از الفبای آرامی است می نوشته اند، با قدری تفاوت در اشکال حروف. آثار دینی زردشتیان عهد ساسانی را به لغت پهلوی ساسانی می نوشته اند، لکن آنچه امروز باقی است، استنساخی است که بعد از انقراض ساسانیان کرده اند و غلط و اشتباه بسیار در آن راه دارد. بسیاری از حروف الفبای پهلوی را به اقسام چند می توان خواند. از این جهت در قراثت آثار قدیم خوانندگان دچار خطا و تردید شده اند. بعلاوه، خیلی از کلمات حتی از معانی معمول و متداول را با اندیشه نگارهای Idéogrammes آرامی می نوشته اند، یعنی به جای بعضی کلمات در کتابت لغات آرامی می نشاندند، ولی در خواندن فارسی آن را به زبان می رانده اند. فقط به دنبال بعضی از اندیشه نگارها، بخصوص در افعال، شناسه های ایرانی اضافه می کردند.

در ترکستان چین در ناحیه تورفان قطعات بسیار ز آثار دینی مانویان به دست آمد، که به خط سریانی موسوم به «استرانولو»، Estranghélo بدون اندیشه نگار و هزوارش، نوشته شده و همه کلمات آن به صورت ایرانی خالص است. آندره آن فوراً مترجه شد که هر دو زبان پهلوی سابق الذکر در این قطعات هست. اما مولر W.K.Müller است این کسی ست که ایرانی بودن این متون را ثابت نمود و نخستین تلخیص آنها را منتشر کر اسو و زبامان، C.Salemann که تلخیصات مولر را مجدداً به خط عبری طبع نموده و فهرست لغاتی بر آن افزوده آسهی یک دو زبان سابق الذکر را درست تشخیص نداده اند. اختلاف اصلی این دو زبان پهلوی را نخست آندره آس معلوم کرده و بعد تدسکو تشخیص نداده اند. اختلاف اصلی این دو زبان پهلوی را نخست آندره آس معلوم کرده و بعد تدسکو مرکزی ایران است، که فعلا لهجه های استانهای ساحل بحر خزر و سمنانی و لهجه های نواحی کاشان و اصفهان و لهجه گورانی و غیره از آن حکایت می کند.

این دو زبان را، که معمولاً به نام لهجه شمالی یا شمال غربی و لهجه جنوب غربی میخوانند، امروز کاملا مورد دقت قرارداده و از رموز صرف و نحوی و صوتی آنها آگاهی حاصل کردهاند. این اطلاع دقیق دانشمندان را موفق کردهاست که مقدار تأثیر زبان اشکانی را در پهلوی ساسانی معلوم کنند و معلوم است که تأثیر زبان نشانه نفوذ تمدن اشکانی در تمدن ساسانی است. لغات بسیار، که مربوط به مفاهیم دینی و سیاسی و اجتماعی است، یا اسم اسلحه و وسایل ارتباط و اصطلاحات پزشکی و عبارات عادی، حتی بعضی افعال متداول، که در زبان ساسانیان و فارسی کنونی هم رواج دارد، صورت اشکانی خود را حفظ کرده است میسیاری از موارد استثنایی که در آواشناسی فارسی

۱. بقایای اوراق خطی تورفان، ج ۱،گزارش آکادمی پروس، ۱۹۰۴ و ج ۲، رسالات آکادمی پروس، ۱۹۰۴، دو صفحه از یک کتاب سرود مانوی (مهرنامگ)، رسالات آکادمی پروس، ۱۹۱۳.

۲. تتبعات مانوی، ج ۱، رسالات آکادمی سن پترسبورگ، ۱۹۰۸ و نیز کتاب دیگر همین مؤلف موسوم به «مانیکا ثیکا» (Manichaica I - V.) ایضا سن پترسبورگ، ۱۹۱۳ ـ ۱۹۰۷.

۳. در کتاب مان: تحقیقات کردی و فارسی، بخش ۱، مقدمه ص XIV و ما بعد.

۴.لهجه شناسی متون ایرانی غربی تورفان.

هست و خلاف قاعده شمرده می شود، نتیجهٔ نفوذ کلمات لهجه شمالی در لغت زبان جنوب غربی است، که بعد از طلوع ساسانیان زبان رسمی کشور گردید. ۱

مردم ایالات شرق به زبانهای ایرانی دیگر تکلم میکردهاند[۵]. در ردیف قطعات مانوی مذکور، که به دو زبان پهلوی نوشته شده، در تورفان قطعاتی به دست آوردهاند، که آندرهآس آن را لغت سغدی تشخیص داد. وقتی که قسمتهایی از عهد جدید (انجیل) به زبان سغدی کشف گردید، مطالعه و فهم قطعات مذکور آسان تر شد. بعد از چندی متنهای بودایی به دست آمد، که به لغت سغدی قدیم نوشته شده بود و علما دریافتهند که زبان سغدیان دارای چقدر اهمیت بوده است. فعلاً در ناحیه «یغنوب Yaghnôb» پامیر لهجهای متداول است که از بقایای سغدی قدیم به شمار میآید. بنابر قول گوتیو Gauthiot در آغاز تاریخ مسیحی «زبان سغدی در طول خطی متداول بود، که از دیوار چین تا سمرقند و تا مغرب امتداد داشت». زبان سغدی در مدت چند قرن در آسیای مرکزی لغت بین المللی به شمار می رفت و به توسط این زبان بود که کتب مانوی و بودایی حتی در قبایل ترک هم نفوذ پیدا کود. ۲

علاوه بر اینها در حفاری ترکستان چین متونی از بوداییان به دست آمد، که به دو لغت، که تا آن

W. Lentz, Die nordiranischen Elemente in der neupersischen Literatursprache bei Firdosi

۱. به عقیده شدر (گنومون Gnomon، ۹، ص ۳۵۸) «لهجه شیمالی» میون تیورفان، هیمان زبان میداول مانویان خراسان می باشد (ناحیه شیمال شرقی شاهنشاهی ساسانی). مانویان پس از قتل پیشوای خود به خراسان پناهنده شدند تا از آزار و تعقیب در امان باشند و در این ناحیه زبان اشکانی بیش از نواحی غربی دوام یافته است.

۲. در باب زبان و ادبیات سغدی به منابع ذیل مراجعه کنید:

مولر، F.W.K.Müller بقایای آثار خطی Handschriften - Reste، ص ۱۰۳ ـ ۹۶ (مشتمل بر قطعاتی از متون مانوی): از همین مؤلف، متون سغدی Soghdische Texte، ج ۱، رسالات آکادمی پروس ۱۹۱۳ (قطعاتی از انجیل)

گوتیو R. Gauthiot یک ترجمه سغدی از وسنتره جاتکه یه R. Gauthiot گوتیو اداشتهای نام که بادداشتهای ادداشتهای آلم Sûtra du religieux Ongles - longs یادداشتهای ان همین مؤلف، سوترای انگل لونگ Essai de Grammaire sogdienne زبان شناسی، ج ۱۹۰۷ ایضاً از همین مؤلف، تحقیق در باب صرف و نحو سغدی Le Sûtra بادیساً ۱۹۲۹ میلو د معلولات ۱۹۲۹ میلو د باریس، ۲۳ د ۱۹۲۹، ج ۲. تألیف بنونیست (۱۹۲۹). گوتیو بلیو بنونیست، سوترای علل و معلولات ۱۹۲۰ میلود معلولات ۱۹۲۰ میلود و نحو سغدی ۲۸ میلود کاروس، ۲۸ میلود میلولات ۱۹۲۰ میلود کاروس، ۲۸ میلود کاروس، ۲۸ میلود کاروس، ۲۸ میلود کاروس ک

یادداشتهای روزنبرگ F.Rosenberg در زاپیسکی Zapiski به ۲۶ و در بولتن آکادمی علوم شوروی ۱۹۱۸ و ۱۹۲۰ و ۱۹۳۱.

ریشلت H.Reichelt بقایای آثار خطی سغدی در موزه بریتانیا H.Reichelt بقایای آثار خطی سغدی در موزه بریتانیا Brit. Museums، ج ۱ و ۲، هیدلبرگ، ۳۱ ـ ۱۹۲۸.

هانزن O.Hansen، در باب قسمت سغدی کتیبه سه زبانی کارابال گاسون

Zur soghdischen Inschrift auf dem dreisprachigen Denkmal von Karabalgasun. .۱۹۳۰ مجله انجمن فنلاندی واوگری،

مولر، متون سغدی ج ۲، که بعد از فوت مولر توسط لنتس Lentz ضمن گزارش آکادمی پروس، در سال ۱۹۳۴، منتشر شده است.

تدسکو Tedesco، مجله هند و ایران، ۱۹۲۵، ص ۹۴ و ما بعد.

روز از وجود آن اطلاع نداشتند، نوشته شدهبود. امروز آن دو لغت راسکایی و تخاری مینامند.

سکایی ازبان قوم هندوسکایی و از شعب زبانهای شرق ایران است، که امروز لغت افغانی (پشتو) و چند لهجه پامیری مثل سریکُلی شوغنی و وَخی و غیره از آن جملهاند. اما لغت تخاری، بنابر رأی مولر و زیگ Sieg و زیگلینگ Siegling و همچنین بنابر تأیید میه Meillet از جمله زبانهای هند و هند و اروپایی است، اما آریایی نیست. از عجایب این است که تخاری جزو دسته ای از زبانهای هند و اروپایی است، که آنها را طبقه کنتوم Centum می خوانند و نزدیک به زبان ایتالی و کلتی - Italo الروپایی است.

از میان لغات سامی از قدیم الایام زبان آرامی در سرتاسر آسیای قدامی رواج عام یافت، که در

لویمان Leumann لغت و آدبیات آریایی شمالی Zur nordarischen Sprache und Literatur نشریه انجمن علمی استراسبورگ، ۱۹۱۲؛ ادبیات بودایی به زبان آریایی شمالی و ترجمه آلمانی

Buddhistische Literatur, Nordarisch und Deutsch رسالات شرقی، ۱۹۲۰؛ تعالیم منظومه بودایس به زبان Buddhistische Literatur, Nordarisch und Deutsch رسالات شرقی، ج ۲۰: آریایی شمالی (سکایی) Das nordarische (sakische) Lehrgedicht des Buddhismus رسالات شرقی، ج ۲۰: جزوه ۲ ـ ۱.

ریشلت، سالنامه هندوژرمنی Indogermanisches، ص ۲۰ و ما بعد.

استن کونو، قطعاتی از یک کتاب بودایی به زبان آریایی قدیم Khotanese Manuscripts در کتاب نادداشتهای بنگاله، ۱۹۱۴ آثار خطی ختنی Khotanese Manuscripts در کتاب هورنلی R. Hoernle موسوم به Indoskythische Beiträge جا، آکسفورد ۱۹۱۶ مطالعات R. Hoernle موسوم به Indoskythische Beiträge هورنلی Indoskythische Beiträge، گزارش آکادمی پروس، ۱۹۲۶، ص ۷۸۷ و ما بعد؛ ترجمه سکایی بهد رکل مندوسکایی Saka Studies، اسلو ۱۹۲۹؛ مطالعات سکایی داده Bhadrakalpikâsûtra بیکاسوترا Saka Studies اسلو ایک متن جدید سکایی چاپ مرحوم پرفسور لویان Saka Versions of the Bhadrakalpikâsûtra بک متن جدید سکایی چاپ مرحوم پرفسور لویان ۱۹۳۸؛ دوازده ورق از ۱۹۳۲؛ یک متن جدید سکایی ۱۹۳۸؛ دوازده ورق از Zwölf Blätter einer Handschrift des Suvarnabhâsûtra بک نسخه خطی سوورنه بهاسوتره به زبان سکایی ختن ۱۹۳۵؛ یک لهجه جدید سکایی آماد (از انتشارات آکادمی علوم پروس، ۱۹۳۵؛ یک متن طبی به زبان ختنی ۱۹۳۵؛ یک لهجه جدید سکایی ۱۹۴۱؛ الز انتشارات آکادمی علوم به زبان ختنی AMedical Text in Khotanese، اسلو، ۱۹۳۱ (از انتشارات آکادمی علوم به زبان ختنی AMedical Text in Khotanese اسلو، ۱۹۴۱ (از انتشارات آکادمی علوم به زبان ختنی ۱۹۳۵).

لودرس H. Lüders، موراهای سکایی Die sâkischen Mûra، گزارش آکادمی پروس، ۱۹۱۹.

تدسكو، مجله هند و ايران، ١٩٢٥، ص ٩۴ و ما بعد.

بیلی، آثار ختنی Hvatanica، ج ۳ ـ ۱، بولتن شرقی، ج ۷، و ۹. مقصود از زبان «آریایی شمالی» Nordarisch و «ختنی» Khotanese همان زبان سکایی می باشد.

۲. در باب زبان و ادبیات تخاری به کتب و رسالات ذیل مراجعه کنید.

مولر؛ زبان تخاری Tocharisch: گزارش آکادمی پروس، ۱۹۰۷.

زیگ Sieg و زیگلینگ، Siegling، زبان تخاری، ایضاً گزارش آکادمی پروس، ۱۹۰۸.

میه، زبان تخاری Le Thokharien، سالنامه هندوژرمنی، ۱۹۱۳، ص ۱۲ و ما بعد.

سیلون لوی Sylvain Lèvi، قطعات کوشانی Kuchean Fragments، مجموعه آثار خطی هورنلی، ص ۳۵۷ و بعد. Holger میلون لوی ۱۹۲۰، مولگرپدرسن Tocharische Sprachreste زیگ و زیگلینگ، بسقایای زبسان تسخاری Tocharische Sprachreste، برلن، ۱۹۲۰، هولگرپدرسن آکادمی Pedersen طبقه بندی لهجه های هند و اروپایی Le groupement des dialectes Indo - و اروپایی ۱۹۲۵: تخاری از نظر مقایسه زبانهای هند و اروپایی ۱۹۲۰: تخاری از نظر مقایسه زبانهای هند و اروپایی ۱۹۲۰: میدادی از نظر مقایسه گزارش آکادمی دانمارک، ۱۹۲۱.

۱. راجع به زبان و ادبیات سکایی منابع ذیل را ببینید:

مقدمه

دیوان شاهنشاهان هخامنشی متداول بود و چون خط میخی، جز برای نگارش کتیبهها، در تحریرات دیگر به سهولت به کار نمی رفت، هخامنشیان خط آرامی را گرفتند و حتی اسنادی را، که به لغت فارسی است، با آن خط نوشتند. منشأ خط پهلوی و این رسم، که الفاظ آرامی را نوشته و معنی فارسی آن را بر زبان می رانده اند، از این جا برخاسته است. ا

در عهد ساسانیان زبان ادبی مسیحیانی که از نژاد سامی بودند و در کشور ایران مسکن داشتند، سریانی بود که منشأ آن شهر ادسا (الرها) است.

مهاجران یونانی که به فرمان اسکندر و جانشینانش در ممالک ایران اقامت گزیدند، تا مدتی مدید حافظ لغت یونانی محسوب می شدند. پادشاهان اشکانی نسبت به زبان و ادبیات یونانی تعلق خاطری نشان می دادند، که مقداری از آن عمدی و ظاهری و برای رعایت «مد» بود. لقب فیل هلن (یونان دوست) را، که میتریدات اول (مهرداد) اختیار کرد، همه اخلافش آن را به کار بردند و بعلاوه صفات یونانی دیگر نیز در مسکوکات خود ذکر می کردند، مانند: «اوثرگتس» Buergetès (نیکوکار) و «دیکایوس» Dikaios (عادل). طرز مسکوکات اشکانی در دوره اول سلطنتشان بکلی یونانی بود. ادراول، بعد از آنکه بر کراسوس غالب شد، فرمان داد تا با کشیدس اثراوریپید را به زبان یونانی نوشته شده، هنوز باقی است. رفته رفته نمایش دهند. چند کتیبه از شاهان اشکانی، که به زبان یونانی نوشته شده، هنوز باقی است. رفته رفته ایرنان مآبی ترک شد. مخصوصاً بعد از قرن اول میلادی، که گویی عهد تجدید حیات تمدن ایران است، اسلوب سکهها از شیوه یونانی خارج و خط پهلوی در ردیف یونانی، که روز به روز غلطتر و بدتر می شد، نوشته شد[۶]. با وجود این استعمال زبان یونانی در بعضی قسمتهای کشور ایران باقی ماند و نخستین شاهنشاهان سلسله ساسانی در ردیف دو نوع زبان پهلوی مذکور، تا مدتی در بعضی کتیبههای خود، زبان و خط یونانی را به کار می بردهاند.

۱. شدر، مطالعات ایرانی Iranische Beiträge, ج ۱، هاله Halle، آثار جمعیت علمای کونیگسبرگ L'aramaico استال ششم، دفتر ۵؛ مسینا Messina، آرامی قدیم der Königsberger Gelehrten Gesellschaft، رم، ۱۹۳۴.

# بخش دوم

## منابع تاریخ سیاسی و مدنی عهد ساسانیان

## ۱. مآخذ ایرانی معاصر ساسانیان. ادبیات پهلوی

نخست باید دانست که مقداری کتیبه موجود است، که بعضی از آنها را کاملاً نمی توان خواند و به طور دقت نمی توان بر اجزای آنها اطلاع حاصل کرد. مفصلترین کتیبه های عهد ساسانی یکی نقوش پایکولی واقع در کردستان، شمال قصر شیرین، و دیگری کتیبهای است که در نقش رستم بر دیوار شرقی بنای مشهور به «کعبه زردشت» منقور است. کتیبه اول را، که به دو زبان رسمی آن عهد، یعنی پهلوی اشکانی و پهلوی ساسانی نوشته شده، در روی چهار ضلع یک برج مربعی رسم کردهاند. پیکر برجسته نرسی یا نرسه پادشاه ساسانی در هر چهار طرف برج کنده شده بود، اما برج خراب شده و جز قاعدهٔ آن برجای نیست. بیشتر سنگهایی، که دارای خطوط بوده، از بین رفته و باقیمانده آنها در اراضي اطراف پراكنده گشته است. ترجمه بسيار ناقص از بعضي قطعات اين كتيبه در ١٨۶٨ به وسيله توماس در مجله انجمن پادشاهی آسیایی انتشار یافت و مأخـذ آن رونـویسیای بـود، کـه سـابقاً رالینسون Rawlinson نموده بود. بعد از آن که آندره آس توجه فضلا را به کتیبهٔ پایکولی جلب کرد، هرتسفلد در ۱۹۱۱ به دیدار آن شتافت و در ۱۹۱۳ مجدداً به آن نواحی مسافرت کرد و عکسها و قالبگیری هایی از قطعات موجود سنگ برداشت. در ۱۹۱۴ مقدمه شرحی از مندرجات این کتیبه را در یادداشتهای آکادمی برلن منتشر کرد و در ۱۹۲۴ صورت اصلی نقوش پایکولی را با کتیبههای دیگر در دو مجلد بزرگ طبع نمود <sup>۱</sup> و ترجمه انگلیسی و شرح و توضیح کاملی با فهرستی جامع از لغات مندرجه بر آن افزود. جلد دوم این کتاب مخصوص عکسهای احجار مـذکور است. مـؤلف كوشيده است، كه در اجزاى پراكنده اين كتيبه نظمي قرار بدهد و به اين ترتيب حتى الامكان صورت

۱. پایکولی، شرح بنا و کتیبه اوایل تاریخ شاهنشاهی ساسانیان، برلن، ۱۹۲۴ و همچنین رک صنایع ایران، پوپ، I، ص ۵۶۸ و ما بعد.

اصلی آن را تجدید کنداین کتاب حاوی اطلاعات بسیار سودمند است و انتشار این کتیبه، با وجود شکستگی و پراکندگی، موجب افزایش اطلاع ما نسبت به دو زبان پهلوی سابقالذکر شدهاست.

کتیبه «کعبه زردشت»، که به زبان پهلوی ساسانی است، در سال ۱۹۳۶ توسط هیئت علمی انستیتوی شرقی شیکاگو به سرپرستی اریش شمیدت Erich F. Schmidt و تـوسط اسـپرنگلینگ American Journal of Semitic Languages and در مجله امریکایی زبان و ادبیات سامی Literatures به سال ۱۹۳۷ منتشر شده است.

تصویری از آن نیز در طی مقاله دیگری از همین نویسنده در مجله انجمن شرقی آلمان، ج ۹۱، ص ۶۵۲ و بعد، دیده می شود. اسپرنگلینگ این کتیبه را از نرسه دانسته است، ولی من به دلایلی، که در گزارش تقدیمی خود به بیستمین کنگره مستشرقین (منعقده در سال ۱۹۳۸) بروکسل ذکر کردهام، معتقد بودم که بانی این کتیبه شاپور اول است. این گزارش قرار بود به صورت مقالهای در یادگارنامه و یلیامز جکسون Jackson در بمبئی طبع شود، ولی متأسفانه انتشار این کتاب به تعویق افتاد. بعد از آقای هنینگ W.B. Henning در بولتن شرقی، ج ۹، ص ۹۲۸ - ۲۲۸ با دلایل قطعی همین مطلب را ثابت کرد. در این کتیبه پس از ذکر عده ای از شهرهای سوریه، جنگهای شاپور اول با روم و اسارت والریانوس قیصر روم بیان شده است. این قسمت متأسفانه از گذشت زمان آسیب فراوان دیده، ولی آقای هنینگ آن را با کمال دقت مورد مطالعه قرار داده است. در آخر کتیبه، که بهتر محفوظ مانده و هنینگ به نقل بخشی از آن در مقاله فوق الذکر پرداخته است، شاپور اول به ذکر آتشگاههایی که برای خود و اعضای خاندان سلطنت و عده ای از بزرگان دولت تأسیس کرده، می پردازد.

### صورت کتیبههای ساسانی [۱]

کتیبه اردشیر اول در نقش رستم، که به سه زبان نوشته شده است (پهلوی ساسانی و پهلوی اشکانی و پهلوی اشکانی و یونانی) و حکایت میکند که دو تصویر نقش برجسته یکی پادشاه اردشیر و دیگر خداوند او او او او است. هرتسفلد، پایکولی، ج ۱، ص ۸۴ و ما بعد. عکس این نقش پایین تر در فصل اول بیاید.

کتیبه شاپور اول در نقش رجب، که به سه زبان مذکور نوشته شده است و نشان می دهد که نقش متعلق به شاپور پسر اردشیر است. هرتسفلد، پایکولی، ج ۱، ص ۸۶، ج ۲، تصویر ۲۰۹ عکس آن در فصل چهارم بیاید.

کتیبه شاپور اول در حاجی آباد، که به دو زبان پهلوی ساسانی و پهلوی اشکانی نوشته شده و حکایت تیرانداختن پادشاه است. متن این کتیبه در آخر کتاب بندهشن چاپ وسترگارد Westergaard انتشار یافته، همچنین عین کتیبه و آخرین ترجمهٔ آن در کتاب پایکولی، ج ۱ ص ۸۹ ـ ۸۷ مسطور است.

کتیبه بنای شاپور اول در شهر شاپور به دو زبان پهلوی اشکانی و پهلوی ساسانی. رک گیرشمن کتیبه بنای شاپور اول در شهر شاپور به دو زبان پهلوی اشکانی و پهلوی ساسانی. رک گیرشمن Ghirshman ، مسجله صنایع آسیایی Olaf Hansen در مجله انجمن شرقی آلمان، دوره ۹۲، ۹۳۸، ص ۴۴۱ و بعد.

کتیبه پهلوی ساسانی از شاپور اول در «کعبهٔ زردشت» نقش رستم، برای توضیح بیشتر رجوع شود به مقاله اسپرنگلینگ در مجله امریکایی زبان وادبیات سامی، دوره ۵۳، شماره ۲، ص ۱۲۶-۱۴۴، و نیز مقاله دیگر همین نویسنده در مجله انجمن شرقی اَلمان، دوره ۹۱، ص ۶۷۲-۶۵۲ و مقاله هنینگ دربولتن شرقی، دوره ۹، ص ۸۴۹-۸۲۳.

کتیبهٔ پهلوی ساسانی از موبد کردیر هرمزد در نقش رجب. صاحب کتیبه شرحی از پارسایی خود و خدماتی که به کشور ایران در عهد شاپور اول و هرمزد اول و وهرام اول و وهرام دوم نموده، بیان کردهاست. هرتسفلد، پایکولی، ج ۱، ص ۹۲ ـ ۸۹.

کتیبهٔ دیگر از همین شخص در بالای نقش برجستهٔ شاپور اول در نقش رستم کنده شده، ولی خیلی ضایع گردیده است. هرتسفلد، پایکولی، ص ۹۳ ـ ۹۲، مقایسه شود با تاریخ باستان، ص ۱۰۱-۱۰۰

کتیبهٔ نرسه در پایکولی، که به دو زبان پهلوی اشکانی و پهلوی ساسانی نوشته شده و شرح جنگ این پادشاه با و هرام سوم است و بتفصیل اطاعت بزرگان را نسبت به شاهنشاه بیان میکند. هر تسفلد، پایکولی ج ۱، ص ۱۱۹ ـ ۹۴.

کتیبه پهلوی ساسانی، که در روی نقش وهرام اول در شاپور فارس کنده شده و حاکی از اسامی و القاب شاه نرسه و پدر و جد اوست. هرتسفلد، پایکولی، چ ۱، ص ۱۲۰ (مقایسه شود با ص ۱۷۳ همانجا). صورت نقش مزبور در فصل پنجم بیاید.

کتیبه پهلوی ساسانی، که به امر شاپور دوم در غار کوچک طاق بستان در کنار نقش دو شاپور ساخته شده و حاکی از اسامی و القاب شاپور دوم و پدر وجد اوست. هرتسفلد پایکولی، ج ۱، ص ۱۲۳. صورت نقش مزبور در فصل پنجم چاپ شده است.

کتیبهٔ پهلوی ساسانی شاپور سوم، که در سمت چپ کتیبهٔ فوق واقع شده و حاوی نام و القاب شاپور سوم و پدر و جد اوست. هرتسفلد، پایکولی، ج ۱، ص ۱۲۴ صورت نقش در فصل پنجم بیاید.

کتیبهٔ پهلوی ساسانی تخت جمشید، که در سال دوم سلطنت شاپور دوم نقش شدهاست. هرتسفلد، پایکولی، ج ۱، ص ۱۲۱.

کتیبه دیگر،که به خط پهلوی ساسانی در تخت جمشید است، به امر دو تن از بزرگان کشور به نام شاپور دوم ساخته شدهاست. هرتسفلد، پایکولی، ج ۱، ص ۱۲۲.

کتیبه های متعدد کوچکی که در دربند به فرمان امرای آنجا ساخته شده و تاریخ آنها قرون اخیر عهد ساسانیان است. نیبرگ، سالنامه انجمن علمی آذربایجان، باکو، ۱۹۲۹ (به زبان روسی).

کتیبه هایی که در کنیسه جهودان شهر دورا نقش شده است. برای اطلاع بیشتر رجوع کنید به پالیارو، کتیبه های پهلوی کنیسه دورا (کاوشهای دورا، مرحله ششم، نشریات دانشگاه ییل، ۱۹۳۶).

A. Pagliaro, The Pehlevi Dipinti in the Dura Synagogue (Excavations at Dura - Europos, 6th Season, Yale University Press,1936).

\*\*\*

پاپیروسهای پهلوی: پاپیروسهای پهلوی در مجموعه پاپیروس موزههای دولتی برلن، ناشر اولاف هانزن (از نشریات آکادمی پروس، ۱۹۳۷).

Papyri: Die mittelpersischen Papyri der Papyrussamlung der Staatlichen Museen zu Berlin, herausg. von Olaf Hansen.

خطوط مهرهای ساسانی اسامی و القاب عده کثیری را نشان میدهد و مشتمل بر عبارات مختصر و بی تغییر است. ا

\*\*\*

سکههای پهلوی ساسانی برای تاریخ این عهد بسیار مهم است. از آنجاکه سلاطین ساسانی هر یک تاج مخصوصی داشتهاند، می توانیم از روی این سکهها در حجاریهایی، که دارای خط نیستند، پادشاهان را بشناسیم.

ظاهراً مسکوکات عهد ساسانی دو قسم بودهاست: یکی طلا و دیگری نقره، ولی میان قیمت طلا و نقره نسبت ثابتی موجود نبوده است. مسکوکات طلا (دینار) به ندرت به دست میافتد. پادشاهان نخستین این سلسله گویا سکه طلایی داشته اند که از حیث وزن، با سکه امپراتوران روم در آن عصر، که اوری Aurei نام داشته، مساوی بودهاست. بعلاوه فعلا پولهای طلایی از آن عهد در دست است، که از حیث بزرگی با هم اختلاف دارند. درهم نقره را همیشه تقریباً به یک وزن ضرب می کرده اند و آن وزن هم مأخوذ از درهم های فنیقی است، که آخرین پادشاهان اشکانی به تقلید آن سکه زده اند و آن سنگینی این درهمها بین ۳/۶۵ و ۳/۹۴ گرم است. به طور کلی قیمت درهم ساسانی معادل ۷۵/۰ فرانک طلا بوده است. ستیر (ستاتر) ارزش فرانک طلا بوده است. ستیر (ستاتر) ارزش معادل نیم درهم) و اوبول یا دانگ (معادل یک ششم درهم) و «همیوبول» (معادل یک دوازدهم درهم). مقداری سکه مخلوط مس و قلع و سرب از عهد اردشیر اول و شاپور دوم باقی است. انواع سکههای مس، که قیمت مختلف داشته و گویا اساس آنها مأخذ نقره بوده، در دست است. کوچکترین پولی که اسم آن به ما رسیده، پشیز است. امرا و فرمانفرمایان شرق، ملقب به کوشان شاه، سکههایی به تقلید مسکوکات شاهنشاهی ضرب کرده و صورت و نام و لقب خود را برآن

۱. هرن در مجله شرقی آلمان، ج ۴۴، ص ۶۵۰ و مابعد؛ مهرهای ساسانی Sassanidische Siegelsteine، ناشر هرن واشتاین درف Steindorff، برلن، ۱۸۹۱. هرتسفلد، پایکولی، ص ۷۴ و بعد. تاریخ صنایع، ج ۱، ص ۸۱۵ ـ ۸۱۵ Ackerman، ص ج ۴، ص ۵۶ ـ ۲۵۵.

نگاشتهاند.

در یک طرف درهمهای ساسانی تمثال شاهنشاه و در طرف دیگر نقش آتشدان دیده می شود. به خط پهلوی نام و لقب شاهنشاه را در یک طرف نگاشته اند و غالباً در طرف دیگر هم باز اسم شاهنشاه تکرار می شود. گذشته از این هر سکه دارای علامت و نشانی خاص است، که گاهی از حروف و گاهی از نقوش مختلف ترکیب گردیده است، گاهی هم سال سلطنت پادشاه را در آن قید کرده اند. ا

منابع دین رسمی کشور ساسانی کتب مقدسه بوده است به زبان اوستایی، که مجموع آن را اوستای ساسانی گویند و بیست و یک نسک بوده است. دیگر زند، که ترجمه متون اوستایی است با تفسیر و شرح به زبان پهلوی ساسانی ۲. اوستای کنونی قسمت کوچکی از اوستای عهد ساسانی است آما از ۲۱ نسک اوستا خلاصه ای در جلد هشتم و نهم دینکرد، که کتابی است به زبان پهلوی، محفوظ است و از روی آن خلاصه مطالب بسیار مهم برای تاریخ تمدن ساسانیان به دست می آید. در این کتاب مکرر از دینکرد سخن خواهیم راند. ۴ در این جا اسامی چند تن از مفسران و شارحانی را، که در کتاب زند و سایر کتب دینی نام برده اند، یادداشت می کنیم: ابرگ Abarag، ماه گشنسپ، گوگشنسپ، گوگشنسپ، گی آدر بوزید، سوشیانس، روشن، آدر هرمزد، آدرفرنبخ نرسه، میدو گماه Medôgmâh فرخ، افروغ، آزاد مرد. ظاهراً اکثر این مفسران در اواخر عهد ساسانیان می زیسته اند.

تقریباً همهٔ کتب زردشتی، که دینی محض است و به زبان پهلوی باقی مانده است، در قرون بعد از انقراض ساسانیان تألیف و تصنیف یافته است. مخصوصاً در قرن نهم میلادی (سوم هجری) علمای دین زردشتی فعالیت فوقالعاده در تحریر کتب به خرج داده اند. دادِستان ای مینوگ ای خرد که آن را می توان «تعالیم عقل آسمانی» یا «روح العقل» ترجمه کرد، گویا زمان تألیفش در اواخر عهد

١. كتب جديد راجع به مسكوكات ساساني به قرار ذيل است:

فسردنجی مسکسوکات ساسانی، بسمبئی، Furdonjee D.I. Paruch, Sasanian Coins. ۱۹۲۴ واسمر، مسکوکات ساسانی در موزه ارمیتاژ، مجله مسکوکات، ۱۹۲۸، ص ۲۴۹ به بعد.

R. Vasmer, Sassanian Coins in the Ermitage, Numismatic Chronicle, 1928.

مقاله ووندتستل Wundzettel به زبان روسی در کارهای دانشکده شرقی دانشگاه آسیای مرکزی، تاشکند، ۱۹۲۷. هرتسفلد، مسکوکات کوشان و ساسانی Kushano - Sasanian Coins (یادداشتهای باستانشناسی هند Mem. of به بعد. the Archeol. Survey of India، شماره ۳۸، سال ۱۹۳۰). مقایسه شود با پایکولی، ص ۳۵ به بعد.

جی. الن J.Allan و ترور C. Trever در تاریخ صنایع ایران پوپ، I، ص ۸۳۰ و ۱۷ و ۱۷، ص ۲۵۴ ـ ۲۵۱. راجع بـهاصـطلاحات پـهلوی رکفـرهنگ پـهلوی The Farhang i Pahlavîk، جـاپیونکرJunkerهایدلبرگ، ۱۹۱۲،فصل ۳۰.

شایست نی شایست (چاپ تاوادیا، هامبورگ، ۱۹۳۰، مقدمه، ص ۱۶ ـ ۱۴).

۲. در باب زند، رک شدر: مطالعات ایرانی، ص ۷۶ به بعد و کریستنسن، کیانیان، ص ۳۷ و ما بعد.

٣. رک فصل سوم کتاب حاضر.

۴. آنچه از کتاب هشتم و نهم دینکرد آوردهایم، نقل از ترجمه انگلیسی وست West است، مگر در مواردی که این ترجمه را ناقص دانسته ایم. در این موارد به متن پهلوی چاپ سنحانا استناد کرده ایم. در این جاب کتاب هشتم و نهم دینکرد مجلدات ۱۹ ـ ۱۵ را تشکیل می دهند.

ساسانیان بوده است، ولی صورت فعلی آن متعلق به دوره بعد از این سلسله است. اما کتاب ۱ردای ویراز (اردای ویراز نامگ = ارداویراف نامه) ، آنچه مسلم است، مضمون و مطلبش از دوره ساسانیان است. بعضی از تألیفاتی، که از روی مندرجات اوستای ساسانی و زند گرفته شده است، برای تاریخ تمدن ساسانی اهمیت فوق العاده دارد. مهمترین آنها دینکرد است، که سابقاً ذکر شد. دیگر بندهشن، که خلاصهٔ قسمتی است از اوستای ساسانی و زند، که مربوط به تکوین جهان و قصص و اساطیر و طبیعیات و غیره است. \*

اوستا و زند منابع حقوقی عهد سیاسانیان بود. قسمتی از یک کتاب حقوقی آن عهد، که (ماذیانای هزار دادستان = گزارش هزار فتوای قضایی) نام دارد، موجود است. این نسخهٔ منحصر به فرد، که مؤلفش فرخ مرد نامی است، مشتمل بر ۷۵ ورق است و امروز در «کتابخانه مانکجی لیمجی هوشنگ هاتریا» Mânockji Limji Hoshang Hâtariâ Library است. ۵۵ ورق آن را با یک مقدمه مودی مودی <sup>۵</sup>Modi طبع کرده و ۲۰ ورق دیگر را نیز انکلساریا به صورت چاپ، عکسی (فاکسیمیله) در سال ۱۹۱۳ منتشر کرده است. بارتلمه و پالیارو قطعاتی از این کتاب را، که به سبب فقدان مواد لازم و طبیعت مطالب بسیار مشکل است، به آلمانی و ایتالیایی ترجمه و با اصل آن و توضیحات زبان شناسی و قضایی چاپ کردهاند. در این کتاب اسامی چند تن از قضات دورهٔ ساسانی با نظر

#### Artâ Vîrâf - Nâmak ou Livre d' Ardâ Vîrâf.

دو نسخه قدیم از متن «ارادی ویراز نامگ» در کتابخانه دانشگاه کپنهاگ موجود است، که چاپ عکسی آن در جلد ۱ و ۲ مجموعه متون اوستایی و پهلوی این کتابخانه در سالهای ۳۲ ـ ۱۹۳۱ منتشر گردیده است. ۳. دینکرد، طبع پشوتن سنجانا، ج ۱۹ ـ ۱، بمبئی، ۱۹۲۸ ـ ۱۸۷۴ (متن و ترجمه انگلیسی)، ایضاً طبع مَدَن، ج ۱ و ۲، بمبئی ۱۹۱۱ (متن تنها)؛ چاپ عکسی چند قطعه از نسخه «K43» در جلد ۵ و ۶ مجموعه متون اوستایی و پهلوی کتابخانه دانشگاه کپنهاگ انتشار یافته است.

۴. از «بندهشن» دو نگارش موجود است، که بر حسب مکان استنساخ آنها، یکی را «بندهشن هندی» و دیگری را «بندهشن ایرانی» خوانند. نسخه هندی، که کوتاهتر است، به وسیله وسترگارد با چاپ عکسی در سال ۱۸۵۱ در کپنهاگ منتشر شده است Bundehesh, liber Pehlvicus، در این اواخر نیز در جلد اول مجموعه متون اوستایی و پهلوی کپنهاگ نشر شده است. همچنین در سال ۱۸۶۸ در شهر لیپزیگ با ترجمه آلمانی توسط یوستی منتشر گردید. وست نیز آن را به انگلیسی ترجمه و در مجموعه متون پهلوی خود جای داده است؛ اما «بندهشن ایرانی» را انکلسار یا در بمبئی در سال ۱۹۰۸ چاپ عکسی کرده است. مؤلف اصلی بندهشن از کتب عربی نکاتی را اقتباس نموده است، رک کریستنسن، کیانیان، ص ۴۴ و ما بعد. 

۵. «مادیانای هزار دادِستان»، چاپ عکسی، بمبئی، ۱۹۰۱.

۶. بارتلمه، دادستان؛ حقوق ساسانی؛ زن (رک فهرست اختصارات) همچنین رک به کتاب حاضر فصل ششم و هفتم و مقالات پالیارو در باب همین موضوع در مجله مطالعات شرقی رم

A. Pagliaro, L'anticresi nel diritto sâsânidico, Riv. d. Studi Orientali, XV, P.275 sqq.

۱. «آندرهآس» متن پهلوی آن را به صورت فاکسیمیله منتشر کرده است:

The Book of the Mainyo - i - Khard. Kiel, 1882. و بعد در جلد پنجم مجموعه متون اوستایی و پهلوی The Book of the Mainyo - i - Khard. Kiel, 1882. و پهلوی The Book of the Mainyo - i - Khard. Kiel, 1882. و پهلوی Codices Avestici et Pahlavici Bibliothecae Universitatis Hafniensis - کتابخانه دانشگاه کپنهاگ – ۱۹۳۵ است. در بمبئی هم چندین بار به چاپ رسیده و وست آن را به انگلیسی ترجمه کرده است. ۲. لفظ «ویراز» را سابقاً «ویراف» میخواندند. هوشنگ و هوگ، ارداویراف نیامه: لندن و بمبئی، ۱۸۷۲ (متن و Barthélemy (پارتلمی) برجمه فرانسه از «بارتلمی» المحلف باریس، ۱۸۸۷.

قضایی و فتوای هر یک قید شدهاست از این قرار:

وَهرام، دادفَرُّخ، سیاوُش، پُسانِوهای آزاد مردان، پُسانوِهای بُرز آدرفَرنبَغان، وِه پَناه، که شاغل مقام عالی مُغان اَندرزبَد بود، خودای بُد دبیر، وای یاوَر، رادهرمزد، وهرام شاد، یُوانیَم، زُروانداد پسرِ یُوان یَم، فرخ زُروان، وِه هرمزد، زاماسپ، ماهان داد و غیره.

دستوران Dastwarân گویا اسم کتابی قضایی بوده، که یک مرتبه در این تألیف ذکر آن رفته است. یک مجموعه قضایی از عهد ساسانیان، که در آغاز به زبان پهلوی بوده و در اکثر منابع با مادیانای هزار دادستان یکی است، فعلا به زبان سریانی موجود است. این نسخه در قرن هشتم میلادی به وسیله رئیس نصارای ایران یشوع بُخت Îsho'bôkht تألیف یا ترجمه شده است. اما مترجم عیسوی مزبور قواعد حقوقی ایران را تغییر داده است، تا با اوضاع و احوال همکیشان او مناسب تر باشد. ا

در قرن اخیر سلطنت ساسانیان، مقدار زیادی کتب اخلاقی نظری و عملی به نام اندرز و پندنامگ نوشته شده، که قواعد اخلاقی و کلمات حکیمانه را به بزرگان تاریخی یا افسانهای سابق نسبت دادهاند. از این نوع کتب رساده هایی فعلا باقی است که تألیف آن بعد از انقراض ساسانیان بوده، مثلا اندرز اوشنردانا، که از اشخاص افسانهٔ قدیم است، و اندرز خسرو کوادان (خسرو پسر قباد) و اندرز آدرباد مهرسپندان، که بزرگ موبدان عصر شاپور دوم بوده است، و پندنامه زردشت پسر آدرباد، اندرزی نیز از وزرگمهر (بزرجمهر) باقی است. وزرگمهر بنا به روایت نویسندگان ایران و عرب وزیر دانای خسرو اول بوده و قصههایی که به این شخص افسانهای نسبت داده اند و گویا به تقلید افسانه باستانی آحیقر Ahiqar نوده است. به اعتمال قوی این شخص مشهور و مرموز، که نام او را ملحق به قصه ورود شطرنج به ایران کرده اند، به ایمان برزویهٔ طبیب است، که در فصل هشتم از او سخن خواهیم راند. ظاهراً اندرز وزرگمهر در قرن نهم میلادی (دوم هجری) تألیف شده است، ولی نصایحی که از زبان وزرگمهر نقل کرده، قسمتی مأخوذاز مقدمهٔ کیده و دمنه است، که برزویه آن را از کتاب بنجه نتره Pančatantra سنسکریت ترجمه نموده، و قسمتی اقتباس از اندرزهای قدیمتر است.

چاپ متن كامل دادستان و ترجمه انگليسي آن توسط بلسارا، بمبئي، ١٩٣٧.

S. J. Bulsara, The Laws of the Ancient Persians.

۱. ایسن کتاب را زاخیو بیا تسرجیمه آلمانی آن به طبع رسانده است. زاخو، کتب حقوقی سریانی Syrische ایسن کتاب را زاخیو بیا ۱۹۱۴ مقایسه شود با بارتلمه، زن در حقوق ساسانی، ص ۵. Rechtsbücher

۲. مادیانای چترنگ، پایینتر را ببینید. این حکایت را فردوسی و ثعالبی و دیگران نیز آوردهاند.

۳. کریستنسن، وزرگمهر، Acta Orientalia، ج ۸، ص ۸۱ و ما بعد.

متن پهلوی اندرزها را جاماسپ اسانا ( متون پهلوی، ج ۲؛ بمبثی ۱۹۱۳) به طبع رسانده است؛ پند نامگای وزرگمهر، اندرزای آدربادای مهر سپندان و اندرزای خسروای کوادان را پشتوتن سنجانا در گنج شایگان (بمبثی، ۱۸۸۵) طبع کرده است (مجله شرقی وین، ج ۲۰، سال ۱۹۰۶). اندرز اوشنردانا را دبهر در بمبثی به سال ۱۹۳۰ چاپ کرد. در باب ارتباط متون سنجانا با متنهای چاپ حاماسپ اسانا رک فریمان مجله شرقی وین، مدخل و کریستنسن، Acta Orientalia، ج ۸، ص ۸۱ یادداشت ۳.

شرحهای دلپسند از خوشگذرانی و تفریح طبقات عالیه عهد ساسانیان در رسالهٔ پهلوی موسوم به خسروای کوادان اود ریدگی (خسرو پسر قباد و یک غلام) دیده می شود. در این باب رجوع نمایید به فصل نهم این کتاب.

قصههای تاریخی مختصر را در آن عهد خیلی می پسندیدهاند. متن بعضی از این رمانها، که از تاریخ ساسانیان حکایت میکند و در آخرین قرن سلطنت این دودمان تألیف یافته، موجود است. ولی نگارش آن از قرون بعد از انقراض ساسانی است، مانند کارنامگای اردشیرای پابگان و مادیانای چترنگ (قصهٔ بازی شطرنج). ۲

شرحهای مختصری راجع به بنای شهرهای ایران در کتاب شهرستانیهاای ایرانشهر (= شهرستانهای ایران) هست.

درخصوص ادبیات مانویان رجوع شود به فصل چهارم این کتاب. [۲]

## ۲. روایات ساسانی که در ادبیات عرب و ایران باقی است

چنانکه در زمان هخامنشیان مرسوم بود، دربار ساسانیان نیز سالنامههای رسمی داشت. \* تصور می رود که مؤلف یا مؤلفان خودای نامگ از مندرجات این سالنامهها استفاده کردهاند. خودای نامگ در آخر عهد ساسانیان و شاید در زمان یزدگرد سوم تدوین شده است. ۵ نلدکه ثابت کرده است که این تاریخ پهلوی مأخذ عمده تواریخ عربی و فارسی است، که از سرگذشت ایران قبل از اسلام سخن می رانند. عنوان این کتاب را، که پهلوی است، به عربی سیر ملوک العجم یا سیر الملوک نوشته اند و در فارسی آن را به شاهنامه ترجمه کرده اند. از جمله ترجمههای عربی کتاب خودای نامگ یکی آن است که ابن المقفع نموده است. ابن المقفع از ایرانیان زردشتی است که به دین اسلام در آمد و در حدود سال ۷۶۰ میلادی بدرود زندگی گفت، از جمله نویسندگان بسیار فعال و متبحر است، کتب دیگر هم از زبیان پهلوی به عربی نقل کرده است. متأسفانه هم اصل خودای نامگ پهلوی هم ترجمه دیگر هم از زبیان پهلوی به عربی نقل کرده است. متأسفانه هم اصل خودای نامگ پهلوی هم ترجمه

۱. متن پهلوی شاه خسرو اود ریدگی، ترجمه و طبع اونوالا، پاریس، ۱۹۲۱.

۲. کارنامگ چندین بار در بمبئی به طبع رسیده است. ترجمه آلمانی آن را نلدکه در مطالعات در باب السنه هندو ژرمنی Beiträge zur Kunde der indogermanischen Sprachen، ج ۴، جای داده است. مادَیانای چترنگ در متون پهلوی جاماسپ اسانا چاپ شده است و همین متن با ترجمه انگلیسی آن در گنج شایگان پشوتن سنجانا مندرج است. مقایسه شود با کریستنسن، شاهان، فصل ۲.

۳. مارکوارت، فهرست کرسیهای ایالات ایرانشهر .A Catalogue of the Provincial Capitals of Eranshahr (مارکوارت، فهرست کرسیهای ایالات ایرانشهر (Analecta Orientalistische کاپ مسینا، رم، ۱۹۳۱، (Analecta Orientalia, 3) مقایسه شود با تاوادیا در مجله ادبیات شرقی ـ ۸۸۳ و ما بعد.

۴. اگانیاس، کتاب ۲، بند ۲۷ و کتاب ۴، بند ۳۰ ۲۷؛ تئوفیلاکتوس، کتاب ۳، بند ۱۸.

۵. مطالب آینده را با اضافات و تغییراتی چند از کتاب خود موسوم به سلطنت کواد اول نقل کردهام.

۶. نلدکه طبری، مدخل، ص XIV و ما بعد، وفقهاللغه، II، ص ۱۴۱ و ما بعد.

ابن المقفع از دست رفته. همچنین ترجمه ها و اقتباسهای دیگر، که به وسیله نویسندگان بعد از ابن المقفع از این کتاب شده است و حمزهٔ اصفهانی به وجود آنها اشاره میکند، به کلی مفقو دالاثر است (کتاب حمزه در سال ۹۶۱ میلادی تألیف شده است).

به اعتقاد نلدكه سيرالملوك ابن المقفع نخستين ترجمه مستقيم خوداى نامك بوده و باقى مترجماني، که حمزه ذکر میکند، از او اخذ مطلب کردهاند و مأخذ روایت فردوسی در شاهنامه، که حکایت پادشاهان و پهلوانان باستانی است، ترجمه دیگری است، که مستقلا به زبان فارسی بوده و ارتباطی با كتاب ابن المقفع نداشته است. اما بعد از آنكه دانشمند روسى بارون روزن Rosen اين مطلب را مجدداً در رسالهٔ روسی خود موسوم به ترجمههای عربی خودای نامگ (۱۸۹۵) مورد بحث قرار داد، نظر نلدکه محل تردید قرار گرفت. تحقیقات دقیقه روزن را می توان به طریق ذیل خلاصه کرد: منابعی كه حمزهٔ اصفهاني و ساير مورخان عرب در رديف كتاب ابن المقفع قلمداد كردهاند، اگرچه محتملا همه آنها بعد از ابن المقفع نوشته شده است، اما لازم نيست كه عموماً و قطعاً مندرجات خود را از كتاب او گرفته باشند. فقط بعضى از مؤلفان مذكور تا اندازه از ترجمهٔ او استفاده كردهاند. در ميان منابع مزبور کتبی هم وجود داشته، که مستقیماً از اصل پهلوی نقل شده بـاشد. و بـا ایـنکه آوازه ابن المقفع رفته رفته نام ساير مترجمان را تحت الشعاع قرارداده است، هيچ دليلي نداريم كه در زمان حمزه اصفهانی ترجمه او را بر سایر کتب مزبور ترجیح داده باشند. منابعی که حمزه اصفهانی در دست داشته، بنابر تشخیص خود او به سه نوع منقسم تواند شد: ۱ ـ مترجمان یعنی ابن المقفع و محمد بن الجهم البرمكي و زاذويه بن شاهويه الاصفهاني، كه متن خوداى نامگ را تا اندازهاى از روى صحت نقل کرده بودند، ولی در ترجمهٔ آنها حذف و اختصار و اجرای سلیقه شخصی راه داشته است. ٢ ـ مترجماني كه مؤلف و خوشه چين بودهاند، مانند: محمدبن مطيار الاصفهاني \* و هشامبن قاسم الاصفهانی وقایع تاریخی و افسانهای را ازکتب دیگر پهلوی نیز اقتباس و در کتابهای خود وارد نمودهاند. ۳ مصنفان، مانند: موسى بن عيسى الكسروى و بهرام بن مردانشاه (موبد كوره شبا پور) ترجمه های مختلف خودای نامگ را با یکدیگر مقایسه و بعضی نکات را از سایر کتب گرفته و قصههایی نیز برای توفیق دادن منابع و رفع تضاد مآخذ خود اختراع کردهاند و مقصود آنها از ایـن تدابير آن بوده، كه حتى الامكان صورت اصلى متن قديم را به انتظام آورند و خوب مي توان حدس زد که نتیجه آن چیست. بنابر قول حمزه یکی از این مصنفان، که موبد بهرام نام داشته، بیش از ۲۰ نسخهٔ عربی خودای نامگ را محل آزمایش قرارداده است و دیگری به نام الکسروی که روزن نمونهٔ چند از انتقادات عجیب تاریخی او ذکر کرده، بعد از تفحص بسیار حتی دو متن را از ترجمه های خودای نامگ موافق و مطابق با یکدیگر نیافته است. <sup>۲</sup> بیرونی و بلعمی و دیگر مورخان نـام چـند تـن دیگـر از

 <sup>...</sup> حمزة اصفهاني (در سني) محمدبن بهرام بن مطيار الاصبهاني آورده است. (م.)

۱. بنابر عبارتی که در تاریخ حمزه (طبع گوتوالد Gottwald، ص ۲۱، ترجمه ص ۱۴) هست، الکسروی دو نسخه از سیرالملوک در دست داشته است، یکی بزرگ و یکی کوچک، که از لحاظ زمانی با هم تفاوت داشته اند.

٢. در باب خوداى نامگ مقايسه شود با مقدمه محمدنظام الدين بر جوامع الحكايات عوفى (لندن، ١٩٢٩، سلسله

مترجمان و مؤلفان سلف را، که در ترجمه و اقتباس از خودای نامگ رنج برده اند، ذکر میکنند. از جمله انتقادات روزن بحثی است، که در باب مقدمهٔ نسبهٔ جدید شاهنامه فردوسی کرده است. معروف است که مأخذ عمدهٔ فردوسی در نظم شاهنامه ترجمه منشور خودای نامگ پهلوی بوده و این ترجمه ارتباطی با نسخ عربی سیرالملوک نداشته است. این نظر را فضلا از مطالعه مقدمهٔ شاهنامهٔ مزبور یافته اند. روزن با قید احتیاط چنین گوید، که مآخذ عمده شاهنامه فردوسی کتابی فارسی است مأخوذ از همان منابع عربی، که سایر مورخانی، که فعلا آثارشان در دست است، آن منابع را به کار برده اند. ا

چنانکه نلدکه در شروحی که بر ترجمه ناریخ طبری قسمت ساسانیان نوشته، مکرر اثبات کردهاست، در کتاب خودای نامگ بیشتر قضاوتها، که نسبت به خصال و اعمال پادشاهان ساسانی شده، بنابر سلیقه و میل طبقه عالیه نجبا و روحانیان زردشتی است.

متأسفانه مورخان عرب و ایرانی، که کتابشان در دست ماست، جز در بعضی موارد مآخذ مستقیم خود را ذکر نمی کنند، ازین جهت ما نمی توانیم بگوییم کتاب هر یک از آنها مأخوذ از کدام ترجمه یا تألیف قدیم است.

تصور می رود پس از مرگ یزدگرد سوم، علمای زردشتی ملحقاتی، که حاکی از وقایع ایام اخیر سلسله ساسانیان است، بر اصل خودای نامگ پهلوی افزوده اند. در هر حال خودای نامگ اصلی تا مرگ خسرو پرویز بیشتر نیامده، ولی آثار مورخان عرب و ایرانی مشتمل بر روایات ایرانی است، که از مرگ خسرو پرویز تا انجام کار یزدگرد را حکایت می کند، با این تفاوت، که در روایات اخیر اختلاف قول بسیار است و همین تباین روایت حاکی از آن است که منبع واحدی نداشته اند.

حال به وصف کتاب پهلوی دیگر بپردازیم، که آن نیز مشتمل بر تاریخ ساسانیان بوده و به قلم ابنالمقفع ترجمه شده است. این کتاب آیین نامگ نام داشت. مسعودی گوید: ۲

«این کتاب مرکب از چند هزار صفحه بود و نسخه کامل آن جز در نزد موبدان و سایر اشخاص صاحب قدرت به دست نمی آمد.» آین نامگ خصوصیات تشکیلات دولت و جامعه ایران را قبل از عهد ساسانیان و در عصر شاهنشاهی این سلسله در بسرداشته و قواعد فن جهانداری را ذکر میکرده است. نام این کتاب در تاریخ نامهی آمده و همچنین در عیون الاخبار ابن قتیبه ۴ مکرر ذکر

اوقاف گیپ)، ص ۵۸ و بعد و همچنین گابریلی در بهاب ابن المقنع، .Rivista degli Studi Orientali, Xlll (1932 ص ۲۰۸ و ما بعد.

۱. مقایسه کنید با آینگه گyênag تملفظ قدیمی تر آذوینگه adhvênag کنید با آینگه گyênag تملوی Andreas - Barr, Bruchstücke einer Pehlevi برجمه پهلوی یک ترجمه پهلوی یک ترجمه بهلوی ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم به ترکم بهلوی ترکم به بهلوی ترکم به ترکم به ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم به ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم بهلوی ترکم به ترکم به ترکم بهلوی ترکم به ت

۲. التنبیه، جغرافیون، ج ۸، ص ۱۰۴؛ ترجمه کارا دوو، ص ۱۴۹. ۳. چاپ زتنبرگ، ص ۱۴.

۴. نریمان، نفوذ ایرانیان در ادبیات اسلامی، ج ۱، بسمبئی، ۱۹۱۸ (ضمیمه ۷)، ص ۱۶۴ و ۱۶۷ و Nariman, Iranian ۱۶۷ و بعد (رساله راجع به جنگ).

شده است. آثار مندرجات آن را در نامه تنسر و کتاب حمزه او جوامع الحکایات عوفی آیافته اند. آیین نامگ یا آیین نامگ یا آیین نامگه (بنابر تعدد آن) اطلاعاتی راجع به ورزشهای پسندیده مثل تیراندازی و گوی بازی و شرح چگونگی تطیر و تفاًل، که از ملاحظه پرش مرغان استنباط می شود و امثال آن، در برداشته است. آ

گاهنامگ یا فهرست رجال ساسانی، که در آن نام و منصب همه بزرگان ایرانی، به ترتیب مقامی که داشته اند، ثبت بوده  $^{7}$ ، جزوه ای از  $^{7}$ ین نامگ به شمار می آمده است. ظاهراً مطالبی، که یعقوبی  $^{0}$  و مسعودی  $^{2}$  و جاحظ در کتاب التاج  $^{7}$  در باب طبقات و درجات دربار ساسانی نقل کرده اند، مأخوذ از گاهنامگهای قدیم است.

یکی از مهمترین اسنادی که راجع به تشکیلات عهد ساسانی در دست ما مانده است «نامه تنسر به پادشاه طبرستان» است. تنسر شخصی تاریخی بوده. اوست که آیین زردشتی را در زمان اردشیر اول تجدید کرد. <sup>۸</sup> متن این نامه را نخست دارمستتر در مجله آسیایی (سال ۱۸۹۴، جلد اول، صفحه ۲۰۰ و ما بعد با ترجمه در صفحه ۲۰۰ و ما بعد) طبع کرد و اخیرا هم آقای مجتبی مینوی آن را در تهران به سال ۱۹۳۲ تجدید چاپ نموده. دارمستتر دو نسخه از نامه تسر را در دست داشته، ولی نسخه مینوی از آنها پنجاه سال قدیمتر و در بعضی موارد کاملتر بوده است. این نامه، که در تاریخ طبرستان ابن اسفندیار مندرج است، ترجمه فارسی است از نسخه عربی، که ابن المقفع از اصل پهلوی ترجمه کرده بود و اکنون هم اصل و هم ترجمه عربی مفقو دالاثر است.

یکی از قطعات نسخه عربی ابن المقفع را مسعودی ۹ و قطعه دیگر را بیرونی ۱ نقل کرده اند و در کتاب فارسامه ۱ نیز پاره ای از این نامه منقول است، که به منزله ذیل مندرجات تاریخ ابن اسفندیار به شمار می آید. نامه تسر حاوی مطالب تاریخی و سیاسی و اخلاقی است و به صورت مکاتبه ای، که مابین هیربد بزرگ تنسر و پادشاه طبرستان شده است، هم آن پادشاه را، که در اطاعت نمودن از اردشیر مردد و از اوضاع سلطنت جدید بی اطلاع بوده، به اطاعت خوانده و هم مردم زمان را در مباحث مذکور تعلیم داده است. در واقع از جنس اندرزهایی است، که در عهد خسروان می نگاشته اند و تاریخ

۱. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۴۸، یادداشت ۱؛ هرتسفلد، پایکولی، ص ۴۶.

٢. ديباچه محمد نظام الدين بر جوامع الحكايات عوفي، ص ٥٥ و بعد.

۳. روزن، اطلاعات گوناگون راجع به آسیا برگرفته از مجله آکادمی امپراتوری علوم سن پترسبورگ، ج ۱۳. ص ۷۷۷ ـ ۷. Rosen, Mélanges asiatiques tirés du Bull. de L'Acad. Imp. des Sciences de St. - Pètersbourg. ۷۵۵ الفهرست، ص ۱۳، اینوسترانتزف، مطالعات ساسانی، ص ۱۲؛ ترجمه انگلیسی در کتاب نریمان، نفوذ ایرانیان الخ، ص ۲۱۶ گابریلی Gabrieli، مجله مطالعات شرقی ایتالیا، ج ۱۳، ص ۲۱۳ و ما بعد.

۴. مسعودی، التنبیه، ص ۱۰۴ ترجمه کارا دوو، ص ۱۴۹. مسعودی، التنبیه، ص ۱۰۴ ج ۱، ص ۲۰۲.

۶. مروج، ج ۲، ص ۱۵۳، التنبيه، ص ۱۰۳ ترجمه كارادوو، ص ۱۴۷ و بعد.

۷. چاپ قآهره، ص ۲۲ و بعد. راجع به این کتاب **جاحظ** رک به مقاله گابریلی در مجله مطالعات شرقی ایتالیا، ج ۱۱، ص ۲۹۲ و بعد. ۸. رک پایین تر، فصل سوم. ۹. التنبیه، ص ۹۷؛ ترجمه کارادوو، ص ۱۴۲.

١٠. كتاب الهند، چاپ زاخو، ص ٥٣ ترجمه از هم او، ص ١٠٩.

۱۱. کریستنسن، ابرسام و تنسر، AO، ج ۱۰، ص ۵۵ ـ ۵۰

نگارش این نامه هم زمان خسرو اول است نه عصر اردشیر بابکان.

در نامه تسر آمده است که اردشیر مجازات از دین برگشتگان را تخفیف داد. «چه در روزگار پیشین هر که از دین برگشتی، حالا عاجلا قتل و سیاست فرمودندی، شهنشاه فرمود که چنین کس را به حبس بازدارند و علما به مدت یک سال به هر وقت او را خوانند و نصیحت کنند و ادله و براهین بر او عرض دارند و شبهه را زایل کنند، اگر به توبه وانابت واستغفار باز آید، خلاص دهند و اگر اصرار و استکبار او را بر استدبار دارد، بعد از آن قتل فرمایند.» اما در حقیقت سختگیریهایی که نسبت به مرتدان مرسوم شد ممکن نیست، قبل از آنکه اردشیر دین زردشتی را آیین رسمی دولتی کرد، معمول بوده باشد. بالعکس تخفیفهایی که ذکر میکند، مربوط به زمانهای بعد بوده، که انصاف و انسانیت جلوه بیشتری یافته و برای آنکه این تغییر نظر دیانتی را بنیان متینی بدهند، آن را منتسب به اردشیر مؤسس سلسله ساسانی میکردهاند، و همین نکته در باب تخفیف مجازاتهای مربوط به گناهانی که نسب به شاه (دولت) و نسبت به مردمان دیگر مرتکب شدهاند و در نامه تسر درج است، صدق میکند. از میان پادشاهان این سلسله نسبة خسرو اول در باب وسعت مشرب و مسامحه در عقاید دینی و رعایت انصاف و حقوق انسانیت شهرتی بسزا دارد.

حال نکته دیگر را، که مسئله جانشینی پادشاه است، محل دقت قراردهیم، که در نسخه دارمستتر (صفحه ۲۲۷، ۲۲۷ و ۲۳۹ و ما بعد و ۵۳۳ و ۵۴۳ و ما بعد) مندرج است. بنابر مندرجات این نامه، اردشیر در اختیار جانشین خود میلی نداشت، زیرا که می ترسید قصد هلاک او کند، از این سبب انتخاب جانشین را به ترتیب دیل قرارداد: پادشاه در نامههای سر به مهر جز اندرزها و پندهایی به موبد بزرگ و فرمانده کل لشکر و دبیر بزرگ چیزی ننوشت و مقرر کرد که، پس از مرگ او، اشخاص مذكور جانشين وي را از ميان شاهزادگان خاندان شاهي اختيار كنند. اگر ميان اين بزرگان اختلافي واقع شود رای مؤبد بزرگ قاطع خواهد بود: «اما اردشیر این معنی سنت نکرد که بـعد او کسـی را وليعهد نكنند و ختم نفرمود، الا آن است كه آگاهي داد از آنكه چنين بايد» و گفت: «تواند بودك روزگاری آید متفاوت رأی ما و صلاح روی دیگر دارد.» تردیدی که ما در این روایت داریم، مبتنی بر چند اصل است، یکی آنکه وضع چنین قاعده به هیچوجه شایسته یک پادشاه سیاسی صاحب تدبیری چون اردشیر نیست، دیگر آنکه بنابر قول طبری، که تابع اسناد رسمی عهد ساسانیان است، اردشیر و شاپور اول و شاپور دوم جانشینان خود را مشخصاً معین کردهاند. اما در زمانی که فاصله عهد اردشیر دوم و کواد اول است، غالباً انتخاب پادشاه با بزرگان بودهاست. بنابراین ترتیبی که تنسر ذكر كرده، در اين دوره متداول بودهاست. به علاوه اين نكته كه تنسر گويد اردشير فرمود قانون من قطعی نیست، دیگران می توانند به مقتضای احوال آن را تبدیل کنند، حکایت می کند که نامه تنسر در زمانی نبوشته شده که آن قاعده اگرچه منسوخ بوده، ولی یاد آن در اذهان ثباتی داشته است. پس نامه تسر متعلق به عهدی است که پادشاهان مجدداً اختیار تعیین جانشین خود را در زمان حیات به دست آوردهاند، یعنی دورهای که فاصلهٔ سلطنت کواد اول و هرمزد بهارم بوده است.

در نامه تسر (چاپ دارمستتر، ص ۲۱۰ و ص ۵۱۳، چاپ مینوی، ص ۹) به اردشیر نسبت داده

شده، که گوید: «هیچ آفریده را (غیر از شاهان زیر دست)، که نه از اهل بیت ما باشد، شاه نمی باید خواند، جز آن جماعت که اصحاب ثغوراند: آلان و ناحیت مغرب و خوارزم و کابل». مقصود از «صاحب ثغور آلان» بی شبهه یکی از چهار مرزبانی است که خسرو اول نصب کرد و او را این امتیاز داد، که بر سریر زرین نشیند و مقام او به طور استثنا به اولادش نیز انتقال می یافت. این مرزبانان را پادشاهان صاحب تخت (ملوک السریر) نیز می گفته اند (مأخوذ از نهایة الارب در مجله انجمن همایونی آسیایی، سال ۱۹۰۰، صفحه ۲۲۷).

و نیز از مطالب جغرافیایی، که در نامه تسر آمده است، می توان تاریخ نگارش آن را بهتر تعیین کرد. مثلا نام بردن از ترکان و تعداد نقاط سرحدی «جوی بلخ تا آخر بلاد آذربایگان وارمنیه فارس و فرات و خاک عرب تا عمان و مکران و از آنجا تا کابل و تخارستان». از این رو نامه تسر بعد از فتوحات انوشیروان در نواحی شرق و قلع و قمع هپتالیان و پیش از تسخیر یمن به رشته تحریر آمدهاست، یعنی بین سنوات ۵۵۷ و ۵۷۰ میلادی. ا

مارکوارت از راههای دیگر به همین نتیجه، که ما رسیده ایم، رسیده است و او گوید که نامه تسر رسالهٔ جعلی است، که در زمان خسرو اول نگاشته اند. <sup>۲</sup> از فروض مارکوارت این است که در نامه مزبور حاکم کرمان را به جای آنکه مطابق تواریخ موجوده ولخش بنویسد، قابوس نوشته است و این همان کاووس (کیوس) برادر خسرو اول است، که به جای پادشاه کرمان، که در عهد اردشیر بوده، مذکور شده است. <sup>۳</sup>

در ساست نامه نظام الملک عباراتی از کتاب موسوم به پیشینگان نامگ (کتاب پیشینگان) نقل شده است.

گذشته از این کتابی به نام تاج نامگ داشته اند، حاوی صورت نطقها و دستورها و فرمانهای سلاطین و نظایر آن. فعلا دشوار است که بگوییم در این مجموعه چند سند تاریخی مندرج بوده است. نام کتاب تاج نامگ در فهرست ابن الندیم مذکور و نقلهایی از آن در عبون الاجار ابن قتیبه مسطور است. بعضی از این عبارات منسوب به پادشاهانی است، که نام ایشان ذکر نشده، و بعضی استخراج از اندرز خسرو پرویز است، که گویند خطاب به فرزندان و دبیران و گنجوران و حاجبان خویش کرده است. ذکری که طبری از نامه های سلاطین می کند (مثل نامه شاپور سوم به حکام ایالات و نامه بهرام چهارم به سران سپاه و نامه خسرو اول به پادگوسبان آذربایجان)، ظاهراً مأخوذ از تاج نامگ است.

چنین پیداست، که کتابهای خاصی هم به نام ناج نامگ موجود بودهاست، زیسرا که در الفهرست

۱. ثعالبی گوید (ص ۶۰۶) که خسرو اول «مخصوصاً شرح اعمال اردشیر اول را مطالعه میکرد و آن را سرمشق اعمال خود قرار میداد.» همین مطلب را در طبری (ص ۸۹۸، نلدکه، ص ۱۶۵) و فارسنامه ابن البلخی (ص ۸۸) می بینیم. ۲. ایرانشهر، ص ۴۸، یادداشت ۱.

۳. ایضاً ص ۳۰، و یادداشت ۲. راجع به نامه تنسر رکگابریلی، مجله مطالعات شرقی. ج ۱۳، ص ۲۱۷ به بعد و کریستنسن، شاهان، ص ۹۰ ترجمه، ص ۱۲.
 کریستنسن، شاهان، ص ۹۰ ـ ۸۳.

۵. چاپ فلوگل، ص ۳۰۵، سطر ۱۱.

(ص ۱۱۸، سطر ۲۸) اسم یک تاج نامه مذکور شده، که حاوی شرح اقوال و افعال انوشیروان (خسرو اول) بوده و ابنالمقفع آنرا ترجمه کردهاست. لکن گابریلی بر آن است، که تاج نامگ منحصر به فرد بوده و عبارت اقوال و افعال انوشیروان الحاقی است. ۱

در سال ۹۱۵/۱۶ میلادی، مسعودی در استخر پیش یکی از بزرگان فارس «کتاب دیگر دیده است حاوی اغلب علوم ایرانیان با شرح تواریخ و ابنیه و مدت سلطنت پادشاهان» و به علاوه تصویر شاهنشاهان ساسانی را نیز در برداشته است. «رسم چنان بود که در روز وفات هر شهریاری تصویر او را می کشیدند ـ چه پیر چه جوان ـ و جامه رسمی و تاج و هیئت محاسن و نشانههای چهره او را در آن نقش نشان می دادند. «آنگاه تصویر را در گنج شاهی می سپردند «تا سیمای پادشاه مرده از خاطر آیندگان نرود». اگر شاه در لباس جنگی مصور می شد، او را ایستاده می کشیدند. و اگر در حیال رسیدگی به امور کشور کشیده می شد، وی را نشسته نقش می کردند. در این نقوش پادشاه را در میان بزرگان و زیردستان درگاه چنان می کشیدند که وقایع مهم ایام دولت او از آن مستفاد می گشت.

هم مسعودی گویده که این کتاب را از روی نسخه ای نقل کرده اند، که در گنج پادشاهان ایران در نیمه ماه جمادی الثانیه ۱۲ (۷۳۱ میلادی) به دست آمد. این کتاب را به امر هشام بن عبدالملک بن مروان از پهلوی به عربی ترجمه کرده بودند و نقوش آن را با الوانی محیرالعقول (که امروز به دست نمی آید) مانند محلول طلا و نقره و مس مذاب رنگ آمیزی نموده بودند و هم او گوید «از بس اوراق این کتاب زیبا بود، و در ساختن آن دقت کرده بودند، که من درست ندانستم از کاغذ بود یا از پوست». ظاهراً حمزه اصفهانی در شرحی که از سیما و صورت هر یک از سلاطین سیاسانی داده است، استنادش به این کتاب بوده است. البته تصویرهایی که از پادشاهان به دست آمده، همه اصیل و موافق طبیعت نبوده است"، زیرا که علی الظاهر این رسم، یعنی کشیدن صورت سلاطین در روز وفات، در را از روی خیال و حدس و قیاس ساخته و به نقوش موجود افزوده اند. پس اگر پادشاهان سلف را از روی خیال و حدس و قیاس ساخته و به نقوش موجود افزوده اند. پس اگر نسبت به صورت پادشاهان نخستین ساسانی مشکوک باشیم، دلیلی در دست نیست که شرحی را که از هیئت و سیمای سلاطین اخیر آن سلسله نگاشته اند، قبول نکنیم، لباس و سلاح و هیئت افراد این پادشاهان به قدری مطابق با حجاری ها و ظروف نقره عهد ساسانی است، که نمی توان گفت نقوش مذکور را بعد از انقراض ساسانیان جعل و اختراع کرده اند.

به عقیده گوتشمید $^{4}$  این کتاب همان تاج نامه بوده است و اینوسترانتزف $^{0}$  و بعدها شدر $^{2}$  نیز این

۱. گابریلی، مجله مطالعات شرقی، ج ۱۳، ص ۲۱۵ و بعد.

۲. التنبیه، جغرافیون، ج ۸، ص ۱۰۶ ترجمهٔ کارادوو، ص ۱۵۰ و بعد.

۳. مقایسه کنید با هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۹، ص ۱۰۳.

۴. رسالات مختصر Kleine Schriften، ج ۳، ص ۳۵ و بعد و ص ۱۵۰ و بعد.

۵ مطالعات ساسانی، ص ۳۱ ـ ۲۷؛ نریمآن، ص ۷۲ ـ ۶۷. و نیز اضافات نریمان را بهینید، ص ۱۶۴، ۱۶۵ و ۱۶۷.

۶. سالنامه مجموعههای هنری پروس، Jahrb. d. preuss. Kunstsammlungen. سیال ۱۹۳۶، ص ۱۹۳۱ و

عقیده را، که بسیار محتمل به نظر میرسد، پذیرفته اند. سخنانی که روایات عربی و فارسی هنگام بر تخت نشستن به شاهان ساسانی نسبت داده اند، به عقیده اینوسترانتزف مآخوذ از این کتاب است.

استخری گوید که در ناحیه شاپور نقش پادشاهان و بزرگان فارس و موبدان و سایر مردان را بر کوهها رسم کرده اند و نیز گوید که تصویر این اشخاص و شرح اعمال و تاریخ دولت آنان را در کتابهایی درج کرده و به نگاهبانی سپرده بسودند، که در قلعه شیز ناحیه ارجان مقام داشتند. اینوسترانتزف Inostrantzev این گفته را نیز با تاج نامه مربوط می داند.

نام عده کثیری از کتب پهلوی، که به عربی ترجمه شده است، در انهرست دیده می شود، مخصوصاً ص ۳۰۵ و صفحات ۱۶ ـ ۳۱۵. نام برخی ازین کتب در تواریخ دیگر هم مذکور است. بعضی از آنها جزء سلسله اندرزهاست و بعضی قصه تاریخی محسوب می شود. ولی چون از اکثر آنها جز نامی باقی نیست، به تحقیق نمی توان گفت هر کتابی از کدام قسم بوده است.

از جمله افسانه های عامه پهلوی، که مشتمل بر موضوعاتی از تاریخ عهد ساسانیان بوده و ترجمه عربی هم داشته است، یکی مزدک نامگ است و دیگر وهرام چوبین نامگ.

مزدک نامگ قصه ای است راجع به مزدک معروف، که در زمان کواد اول قیام کرد. ابن المقفع آن را به عربی ترجمه کرد و اللاحقی شاعر آن را به نظم آورد (الفهرست ۱۱۸/۲۷ و ۱۶۳/۱۰). حمزه نیز اسمی ازین کتاب می برد. (ص ۴۱)، در نهایة هم مذکور است (برون، ص ۲۱۶). برای اینکه به همهٔ مندرجات، این افسانه واقف شویم باید عباراتی را، که در سیست نامه نظام الملک و در یک روایت پارسی منفول است، مخلوط کنیم. شعالبی و فردوسی و بیرونی و صاحب فارسامه و مؤلف مجمل الثواریخ در مطالبی، که ذکر کرده اند، به این کتاب نظر داشته اند.

وهرام چوبین نامگ سرگذشت سردار معروف است، که جبلةبن سالم آن را به عربی ترجمه کرد (الفهرست ۳۰۵/۱۰). کلیات این قصه را می توان از روایات مورخان عرب و فسردوسی به دست آورد. ۷

منابع عمده تاریخ ساسانیان، که از کتب موجوده مورخان عربی و ایرانی به دست می آید، از این قرار است: قدیمترین و مهمترین تألیفات عبارتاند از: تاریخ یعقوبی (نصف اخیر قرن نهم میـلادی)^

۱. جغرافیون، ج ۱، ص ۱۵۰. ۲. شرح اندرزها را در چند صفحه قبل ببینید.

۳. رک رساله این جانب در باب داستانهای تاریخی ایرانیان قدیم به زبان دانمارکی از نشریات دانشگاه کپنهاگ (۱۹۳۵) Heltedigtning og Fortællingslitteratur hos Iranerne i Oldtiden, (۱۹۳۵) ممچنین شاهان، فصل دوم و سوم. ۴. فصل ۴۵ چاپ شفر و فصل ۴۴ ترجمه آن.

۵ داراب هرمزیار، روایات، ج ۲، ص ۲۳۰ ـ ۲۱۴.

۶.رک: نلدکه، طبری، ص ۴۵۵ و بعد؛ کریستنسن، سلطنت کواد، ص ۴۴ به بعد و دو روایت از داستان میزدک در یادنامه مودی، ص ۳۲۱ و ما بعد.

۷. نلدکه، طبری، ص ۴۷۴ و ما بعد، کریستنسن، رمان بهرام چوبین

و تاریخ ابن قتیه (متوفی به سال ۸۸۹)؛ ا در کتاب عیون الاخبار ابن قتیبه هم مطالب مهم راجع به تاریخ عهد ساسانیان مسطور است. ۲ دیگر کتاب اخبارالطوال دینوری (متوفی به سال ۸۹۵)، ۳ دیگر تاریخ طبری (متوفی به سال ۹۲۳) دیگر تاریخ اوتیکیوس Eutychius (سعیدبن بطریق پیشوای مسیحیان اسکندریه متوفی به سال ۹۴۰<sup>۵</sup>، دیگر مروجالذهب مسع**ودی** (متوفی در حدود ۹۵۶)<sup>۶</sup> و کتاب التبیه و الاشراف همین مؤلف ۷ دیگر تاریخ حمزه اصفهانی، که در سال ۹۶۱ تألیف شدهاست، ۸ دیگر تاریخ فارسی بلعمی 9 که در ۹۶۳ از طبری نقل شده است دیگر تاریخ مطهربن طاهر المقدسی که در ۹۶۶ تألیف گردیدهاست. ۱<sup>۱</sup> و دیگر شاهنامه فردوسی ۱۱ (متوفی در حدود ۲۰ ۱). مندرجات این حماسه ملی ایران برای فهم چگونگی تمدن ساسانیان بسیار مفید و مهم است، حتی قسمتهایی از ۱۵هنامه، که حاکی از ادوار افسانهای مقدم بر زردشت است، انعکاسی از اوضاع عهد ساسانیان محسوب می شود، زیراکه مآخذ اصلی فردوسی در نظم شاهنامه متعلق به آن عهد است. دیگر غرر اخبار الملوک **تعالبی** (متوفی به سال ۱۰۳۸ (۱۰۳۸ دیگر نهایة الارب فی اخبار الفرس و العرب، که کتابی عربی و مؤلف آن مجهول و ظاهراً در نیمه نخستین قرن یازدهم میلادی تدوین شده است. ۱۳ دیگر فارس نامه فارسی که در اوایس قرن دوازدهم به قلم مؤلفی که او را ابن البلخی می خوانند نگاشته شده است. ۱۴ دیگر مجمل اشواریخ و المقصص که کتاب فارسی دیگری است و مؤلفش گمنام است و در سال ۱۱۲۶ میلادی تألیف گردیده است.۱۵ مطالبی که راجع به تاریخ ساسانیان درکتاب پهلوی موسوم به بندهش میبینیم، مستخرج از ترجمهها و تبدیلاتی است، که عربها از متن خودای نامگ کردهاند. ۱۶

۱. ابن قتیبه، چاپ ووستنفلد Wüstenfeld، گوتینگن، ۱۸۵۰.

۲. چاپ بروکلمان Brockelmann، ج ۲ ـ ۱، برلن، ۱۹۰۸ ـ ۱۹۰۰؛ چاپ قاهره، ج ۲ ـ ۱، ۳۰ ـ ۱۹۲۵.

۳. چاپ گیرگاس، لیدن، ۱۸۸۸ و دیباچه و اختلاف نسخ و فهرست این کتاب از کىراچکووسکی Kratchkovsky. لیدن، ۱۹۱۲.

<sup>.</sup> ۴. چاپ دخویه، سری ۱، ج ۲، ترجمه آلمانی توسط نلدکه موسوم به «تاریخ ایرانیان و تازیان الخ» چاپ لیپزیگ، ۱۸۷۹.

٧. جاپ دخویه، جغرافیون، ج ۸، لیدن، ۱۸۹۴، ترجمه فرانسه ازکارادوو، پاریس، ۱۸۹۶.

۸ چاپ گوتوالد Gottwald، ج ۱ و ۲، سن پترسبورگ و لیپزیگ، ۴۸ ـ ۲۸۴ (با ترجمه به زبان لاتین).

۹. متن به طبع نرسیده، ترجمه زتنبرگ H. Zotenberg مخصوصاً رک به ج ۲ (پاریس، ۱۸۶۹).

۱۰. چاپ و ترجمه کلمان هوار Cl. Huart. مخصوصاً ج ۳، پاریس، ۱۹۰۳.

۱۳. تلخیص و انتخاب براون در مجله انجمن همایونی آسیایی، سال ۱۹۰۰، ص ۱۹۵ و ما بعد (مقایسه شود با همین مجله، سال ۱۸۹۹، ص ۵۱ تا ۵۳).

۱۴. چاپ لسترنج و نیکلسون، لندن، ۱۹۲۱ (سلسله اوقاف گیب، دوره جدید، ۱).

۱۵. ترجمه و چاپ مهل در مجله آسیایی، سریسوم، ج ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۴، و سری چهارم، ج ۱.

۱۶. رک کریستنسن، کیانیان، ص ۴۹ تا ۵۱ و ۶۱ به بعد.

کتب ابن مسکویه و ابن الاثیر و مورخان جدیدتر مثل ابوالفداء و حمدالله مستوفی قروینی (تاریخ گزیده) و میرخوند و غیره از حیث اهمیت به پایه کتب سابق الذکر نمی رسند، زیراکه در خصوص تاریخ ساسانیان چندان چیزی، که اضافه بر کتب پیشین باشد، در برندارند.

در باب ارتباط منابع عمده عربی و فارسی با یکدیگر ما خوانندگان را ارجاع میکنیم به مقدمه کتاب «تاریخ ایرانیان و تازیان» تألیف نلدکه، که به واسطه یادداشتها و توضیحات زیادی که دارد، واجد اهمیت خاصی است. همچنین رجوع شود به دیباچهای که زتنبرگ Zotenberg بر چاپی که از کتاب ثعالبی کرده، نوشته است. نیز مراجعه شود به تحقیقاتی که من در کتاب خود موسوم به «کواد اول و مزدك» انمودهام، و مقالاتي كه در باب بوزرجمهر حكيم و ابرسام و تنسر انوشتهام. بنابر رأى نلدكه (كتاب سابق الذكر، مقدمه، ص XXI) او تيكيوس Eutychius و ابن قتيبه در تواريخ خود از ترجمه ابن المقفع از خودای نامگ پیروی و اقتباس کردهاند. ۳ طبری جداگانه مطالبی را، که در این خصوص یافته است، بدون ذکر مأخذ نقل نموده و نکاتی به تناسب مقام در باب تاریخ دولت عربی حیره در آن داخل کردهاست. بلعمی، پس از مزج کردن مطالب طبری، نکته هایی چند، که از مآخذ دیگر گرفته، در آن وارد نموده است. فارس نامه نیز، که به طور کلی تابع روایات طبری است، نکاتی که از جای دیگر اخذ کرده، افزوده است. کتاب حمزه، که خلاصهای بیش نیست، حاوی مطالب بسیاری است، که از ترجمه ها و تحریف های عربی خودای نامگ اتخاذ کرده است. مجمل الثواریخ مبتنی بر تألیفات حمزه اصفهانی است و علاوه برکتاب مختصری، که از حمزه در دست است، صاحب مجمل سایر مؤلفات آن مورخ را، که فعلا اثری از آن باقی نیست، در پیش نظر داشته است. دینوری از نسخهٔ مستقلی از خودای نامگ استفاده کرده است و مندرجات نهایة الارب همان است که دینوری آورده، با قدری تفصیل، و از این دو حال خارج نیست، یا صاحب نهایة منبع اصلی خود راکتاب دینوری قرار داده بودهاست، یا کتاب او و کتاب دینوری هر دو مأخوذ از منبع مشترکی بودهاند. روایات دیگری، که باز از خودای نامگ گرفته شده، در کتابهای یعقوبی و مسعودی و کتاب مختصر مطهر و فردوسی و ثعالبی دیده می شود. سرچشمه اطلاعات فردوسی و ثعالبی یکی بودهاست. در اکثر روایاتی که مؤلفان مذکور از خودای نامگ نقل کردهاند، مطالبی از سایر مآخذ پهلوی مثل آیین نامگ و گاهنامگ و تاجنامگ و اندرزها و رمانهای عامیانه گرفته و داخل نمودهاند.

سرچشمه مشترکی که فردوسی و ثعالبی از آن بهرهمند شدهاند، خود حاوی اقتباساتی از اندرزها و رمانهای عامیانه ساسانیان بودهاست و فردوسی مخصوصاً از این دو سرچشمه اخیر استفاده بسیار کردهاست.

اطلاعات بسیار مهم، که مأخوذ از روایات مختلف عهد ساسانیان است، به حد وفور در کتب منسوب به جاحظ (متوفی در ۱۶۹ میلادی) آمدهاست، مخصوصاً در کتاب الناج، ۴که انتساب آن را به

۱. گزارش آکادمی دانمارک. Acta Orientalia ۲۰ م و ۱۰.

٣. مقایسه شود باگابریلی، مجله مطالعات شرقیه، ج ١٣، ص ٢٠٩ و ما بعد.

۴. جاپ قاهره (توسط احمد زکیپاشا)، ۱۹۱۴؛ مقآیسه شود با گابریلی در مجله مطالعات شرقی، دوره ۱۱ (رم، ۱۹۲۸)، ص ۲۹۲ و ما بعد.

جاحظ رشر Rescher تردید کرده است و به نظر ما این تردید صحیح نیست. در هر حال کتاب الهاج ناقل روایات صحیحهٔ قدیم است. تألیف دیگر به نیام کتاب المحاسن و المساوی است، که محققاً انتسابش به جاحظ مخدوش است مغانیح العلام خوارزمی (که در حدود ۹۷۶ تألیف شده) و آثار الباقیة بیرونی (متوفی به سال ۱۰۴۸) و سیاستنامه نظام الملک، که در ۹۳ \_ ۱۰۹۲ تألیف شده، همچنین حاوی روایات عدیده از عهد ساسانیان هستند.

در سلسله کتبی که موسوم به ادب است و ظاهراً به تقلید اندرزهای ساسانی رواج گرفته است، می توان نکات و حکایات بسیار یافت و گرداورد. از جمله این نوع کتب علاوه بر کتاب المحاس سابق الذکر، یکی کتاب الاذکباه (عربی) ابن الجوزی است (متوفی در ۱۲۲۰ <sup>۶</sup>، دیگر مرزبان نامه (فارسی) سعدالدین وراوینی است، که در فاصله سال ۱۲۱۰ و ۱۲۲۵ تدوین یافته است. در کتب جغرافیون عرب هم نکات پراکنده بسیار است، مثل کتب ابن خرداذبه (قرن نهم) و ابن الفقیه الهمدانی (متوفی در آغاز قرن دهم) و استخری و ابن حوقل (قرن دهم) و یاقوت (متوفی در ۱۲۲۹ همچنین می توان بعضی وقایع محلی را از کتاب ناریخ طبرستان ابن اسفندیار (تألیف شده در ۱۲۲۹) همچنین می توان بعضی وقایع محلی را از کتاب ناریخ طبرستان ابن اسفندیار (تألیف شده در حدود ۱۲۷۶) اقتباس نمود. درخصوص فرقههای مذهبی عهد ساسانیان، سرچشمه مهم کتاب ملا و نحل شهرستانی است درخصوص فرقههای مذهبی عهد ساسانیان، سرچشمه مهم کتاب ملا و نحل شهرستانی است مختصری راجع به فرقههای دینی آن عهد از بیان الادیان ابوالمعالی، که فارسی است و در ۱۰۹۲ تحریر شده است، ۱۳ می توان به دست آورد. نکتهٔ چند در باب دین ایرانیان باستان در کتاب فارسی موسوم به بتمرة الدوام هست، که در نصف اول قرن سیزدهم میلادی نوشته شده و منتسب به سید موسوم به بتمرة الدوام هست، که در نصف اول قرن سیزدهم میلادی نوشته شده و منتسب به سید موسوم به بتمرة الدوام هست، که در نصف اول قرن سیزدهم میلادی نوشته شده و منتسب به سید

۱. ترجمه هایی از آثار جاحظ چاپ اشتوتگارت، ۱۹۳۱، ص ۲۶۳ و ما بعد.

Excerpte und Übersetzungen aus den Schriften des Gâhiz

جاپ فان فلوتن van Vloten، لیدن، ۱۸۹۸، ترجمه آلمانی رشر، ج ۱ (اسلامبول، ۱۹۲۶) و ج ۲ (اشتوتگارت، ۱۹۲۲). مقایسه شود با کتاب بیهقی به همین اسم (نیمه اول قرن دهم)، چاپ شوالی Schwally (گیسن Giessen)، مقایسه شود با کتاب بیهقی به همین اسم (نیمه اول قرن دهم)، خاپ شوالی ۱۹۲۲ (گیسن ۱۹۲۳).

٣. چاپ فان فلوتن، ليدن، ١٨٩٥. اونوالا، ترجمه منتخبي از مفاتيح العلوم الخوارزمي، مجله كاما، ١٩٢٨.

۴. چاپ زاخو، لیپزیگ، ۱۸۷۸، ترجمه آن به زبان انگلیسی از همین شخص، لندن، ۱۸۷۹.

۵ چاپ شفر (پاریس، ۱۸۹۱) و ترجمه فرانسه آن توسط همین شخص.

۶. ترجمه رشر Rescher، گالاته، ۱۹۲۵. ۷. چاپ قزوینی، لیدن، ۱۹۰۹ (سلسله انتشارات اوقاف گیب، ۸). ۸. جغرافیون، چاپ دخویه، ج ۶ و ۵ و ۱ و ۲.

۱۱. تاریخ طبرستان ظهیرالدین مرعشی، چاپ درن B. Dorn، سن پترسبورگ، ۱۸۵۰.

۱۲. چاپ کورتن Cureton، ج ۱، لندن، ۱۸۴۶، تجدید چاپ در ۱۹۲۳. ترجمه آلمانی هاربروکر Haarbrücker، ج ۱، هاله، ۱۸۵۰.

۱۳. درجلداول (ص ۱۳۲ و ما بعد) منتخبات متون فارسی شفر به چاپ رسیده است. فصل دوم آن را پیتزی I. Pizzi به ایتالیایی ترجمه کسل ایتالیایی توسط به ایتالیایی ترجمه نموده. تسرجمه کسامل ایتالیایی توسط گابریلی. رک انتقادات کریستنسن در «جهان مشرق» ۱۹۱۱، ص ۲۰۵ و ما بعد.

مرتضی بن داعی حسنی رازی است. درخصوص حمله عرب به کشور ایران منبع درجه اولی در دست داریم موسوم به خوح الملدان بلاذری (متوفی در ۸۹۲) نصف اول این کتاب، که به قلم رشر Rescher به آلمانی ترجمه شده است، مشتمل بر نکاتی است که به مناسباتی راجع به حوادث تاریخی ایران از قرن پنجم تا قرن هفتم میلادی ذکر نموده است.

### ۳. منابع یونانی و لاتینی

دیون کاسیوس Dion Cassius (متوفی در حدود ۲۳۵ میلادی) در ناریخ روم خود، که تا سال ۲۲۹ می رسد، شرحی از تشکیل دولت ساسانی نوشته است.

کیفیت تغییر سلسله سلطنتی ایران و حوادث متعلقه به آن به تفصیل در تاریخ روم تألیف هرودیانوس Herodianus (متوفی در ۲۴۰ میلادی) مسطور است.

اما راجع به دوره اول عهد ساسانیان اطلاعاتی از قسمتهای موجوده تاریخ دکزیوس آتی Trebellius Pollio (نیمهٔ دوم قرن سوم میلادی) و در تاریخ قیمران ردم تألیف تربلیوس پولیو، Dioclétien که در Dioclétien میزیسته، دیده می شود. لاکتانتیوس فیرمیانوس، Dioclétien عهد دیوکلسین Dioclétien میزیسته، دیده می شود. لاکتانتیوس فیرمیانوس، Dioclétien می خشونتهای که معاصر مورخ سابق الذکر بود و به دین نصارا در آمد، تاریخی مبالغه آمیز راجع به خشونتهای شاپور اول نسبت به والریانوس امپراتور روم، که به دست ایرانیان اسیر شد، نگاشته است. اشاراتی به تاریخ عهد ساسانیان در تاریخ اورلیوس امپراتور روم، که به دست ایرانیان اسیر شده نگاشته است. اشاراتی به ۴۰۰ بعد از میلاد آن را تألیف کرده است. و همچنین مطالبی در تاریخ اوسیوس قیصری Eusebius کرده است. و همچنین مطالبی در تاریخ اوسیوس را تا سنه ۳۹۵ نوشته (متوفی در حاین تصنیف اورلیوس ویکتور Aurelius Victor قرن چهارم میلادی)، که به سال است و در تاریخ قیمران تصنیف اورلیوس ویکتور Eunapios حکیم نوافلاطونی (متوفی در حدود ۴۰۰)، به طور پراکنده دیده می شود. تمام این مؤلفان از تاریخ ایران آنچه را که راجع به روابط ایران و روم بوده، ضبط کرده اند.

برای تفصیل جنگهای شاپور با رومیان منبع عمده تاریخ آمیانوس مارسینوس است، که از مجلدات آن فقط از جلد ۱۴ تا ۳۱ باقی مانده، مشتمل بر ذکر وقایع سالهای ۳۵۳ و ۳۷۸ است. چون آمیانوس در لشکرکشی های روم به آسیا در ۳۶۳ شخصاً حاضر بوده، تفصیل این مجادلات را نگاشته و اطلاعات بسیار مهمی درخصوص ایران و ایرانیان بر آن افزوده است. مورخ رومی دیگر که در لشکرکشی ۳۶۳ میلادی حاضر بوده، او تروپیوس Eutropius مؤلف تاریخ ملخص روم است. مواعظ و مراسلات نویسنده مشرک به لیبانیوس Libanius (متوفی در ۳۹۳) و تاریخ کشیش موسوم به

سولپیسیوس سِوِروس Sulpicius Severus (متوفی در فاصله ۴۲۰ و ۴۲۵) همچنین در باب روابط روم و ایران حاوی مطالب مفیده هستند.

یکی از علمای دینی مسیحیان به نام تئودورموپسوستی Théodore de Mopsueste (متوفی در ۴۲۸) عبارت جالب توجهی راجع به آیین زروان پرستی زردشتیان ذکر می کند و فو تیوس خلاصه آن عبارت را نقل کردهاست. تقودوره Théodoret که اسقف کورس Kyros بوده و در مجادلات و مباحثات دینی نصف اول قرن پنجم فعالیتی نشان داده، تاریخ روحانیان سالهای ۳۲۵ ـ ۴۲۸ را به مباحثات دینی نصف اول قرن پنجم فعالیتی نشان داده، تاریخ روحانیان سالهای ۳۲۵ ـ شما را به رشته تحریر در آورده است. در اینجا مناسب است که نام یک سلسله کتب یونانی، که موضوع آنها تاریخ روحانیان و حاوی مطالبی راجع به مجادلات مذهبی فرقههای نصارای شرق و مشتمل بر تاریخ جنگهای سیاسی و دینی دو کشور بزرگ ایران و روم است، ذکر شود. مثلا کتاب سفراط اسکولاستکوس Sozorate Scholastikos و کاب موزوین Sozomène (نیمه اول قرن پنجم) و کاب اواگریوس، که به عنوان دفاع و تبلیغ نوشته شده و حاوی تاریخ عالم تا سنه ۴۱۷ است و تاریخ قیمران دوم (تا سال که به عنوان دفاع و تبلیغ نوشته شده و حاوی تاریخ عالم تا سنه ۴۱۷ است و تاریخ قیمران دوم (تا سال باب تاریخ پیروز ساسانی از کتاب پریسکوس Priskos و نون پنجم) به دست توان آورد.

پروکوپیوس قیصری Prokopius، که در لشکرکشی های بلیساریوس همراه او بوده و یکی از نویسندگان درجه اول به شمار است، کتابی که راجع به جنگ با ایرانیان نوشته، مخصوصاً از منابع عمدهٔ تاریخ ایران در زمان شاهنشاهی کواداول و خسرو اول است و نکات مهم راجع به اوضع داخلی و تشکیلات دولتی ایران در بردارد. پتروس پاتریسیوس Petrus Patricius که از جانب دربار بیزانس به حضور خسرو اول به سفارت سیاسی فرستاده شد و عامل مصالحه ۵۶۱ گردید، یک سفرنامه تاریخی نوشته است (گزارش سفارتها کشورید) که قطعاتی از آن باقی مانده است.

آگاثیاس اسکولاستیکوس Agathias Scholastikos (متوفی به سال ۵۸۲) دنباله تاریخ بروکوپیوس را گرفته است. تاریخ جات یوستیناوس، که او نوشته، برای تبیین احوال ایران اهمیت خاص دارد، زیرا که از جمله منابع مختلفی که داشته، به قول خودش، مجموعهٔ سالنامههای رسمی مخازن دولتی تیسفون بوده است. در آن زمان مترجمی بوده سرجیوس نام، که خسرو اول او را دانشمند ترین مترجمان دو کشور می دانسته است. این سرجیوس بنا به خواهش آگاثیاس از نگاهبانان مخازن سلطنتی خواسته است که سالنامههای رسمی را به او نشان بدهند. پس از تحصیل اجازه، نام شاهنشاهان ایران و مدت سلطنت و کارهای مهم آنان را یادداشت نموده، به زبان یونانی ترجمه و به آگاثیاس تقدیم کرده است. علاوه بر اینها آگاثیاس در یادداشتهای خود، که راجع به تاریخ ساسانیان نوشته، از منابع دیگسر نیز استفاده نموده است. مثلا شرحی که راجع به نسب اردشیر و سرگذشت ایسام دیگسر نیز استفاده نموده است. مثلا شرحی که راجع به نسب اردشیر و سرگذشت ایسام

۱. پایین تر فصل سوم را ببینید.

جوانی او نگاشته، تحقیقاً از روایات عامه مأخوذ است. شروحی که در باب دین زردشتی تحریر کرده، خالی از اشتباه نیست، ولی مشتمل بر نکات معتبر و سودمند است. تاریخ ملالاس Malalas (قرن ششم) حاوی اطلاعات مفیدی درخصوص فرقه مزدکی است.

تاریخ سنوات ۵۵۸ تا ۵۸۲ را مناندروس پروتکتور Menandros Protector (نیمه دوم قرن ششم) ذکر کردهاست. برای سنوات ۵۸۲ تا ۶۰۲ تاریخی از تثوفیلاکتوس سیموکاتا Theophilactus ششم) ذکر کردهاست. برای سنوات ۵۸۲ تا ۶۰۲ تاریخی از تثوفیلاکتوس سیموکاتا Simokatta (قرن هفتم) در دست داریم، که در باب تشکیلات ایران مشتمل بر مطالب مهم است. تاریخ ایام سلطنت سلاطین ساسنی، که سونکلوس Synkellos (متوفی بعد از ۸۱۰) تألیف کرده، مأخوذ از Theophanes یادداشتهای آگاثیاس است. برای زمان خسرو دوم و جانشینان او در ناریخ نئوفانس Theophanes (قرن هفتم) (متوفی در حدود ۸۱۷) و در کتابی که آن را کرونیکون پاسکاله Chronicon Paschale (قرن هفتم) میخوانند، نکات مهم مندرج است. مطالبی در باب عهد ساسانیان می توان از کتب نویسندگان متأخر بیزانسی به دست آورد مثل کاب نیکنوس ۸۱۵ در سالهای ۸۰۶ تا ۸۱۵ بطریق متأخر بیزانسی به دست آورد مثل کاب نیکنوس Kédrénos (قرن یازدهم) و زوناراس Zonaras (متوفی بعد از قسطنطنیه بوده، و کتابهای کدرنوس Kédrénos (قرن یازدهم) و زوناراس Zonaras (متوفی بعد از

ویلیامز جکسن ۲ وس.کلمن ۳ از نویسندگان یونانی و رومی عصر ساسانیان مطالبی درخصوص دیانت ایرانیان استخراج کردهاند و شروود فاکس Sherwood Fox آنها را نقل به انگلیسی نموده است. ۴

## 4. منابع ارمنی

تاریخ ارمنستان در عهد ساسانیان کاملا با تاریخ شاهنشاهی ایران پیوسته است. از این جهت در تواریخ مورخان ارمنی آن عصر نه تنها مطالب بسیار مهم راجع به سرگذشت سلاطین ایران به دست می آید، بلکه کیفیت ارتباط ایران و ارمنستان از آنها مستفاد می گردد. همچنین نکات و تفاصیل بی شمار درخصوص تشکیلات کشوری و دینی و تمدنی ایران عهد ساسانیان در آن کتب مندرج است.

۱. رک به نلدکه، طبری، ص ۴۰۰.

۲. زردشت، پیغمبر ایران قدیم. Zororster ,The Prophet of Ancient Iran جاپ جدید، نیویورک، ۱۹۱۹، ص ۲۴۲ و بعد.

۳. تاریخ دیانت ایران، ص ۶۹ و ما بعد. Pontes historiae religionis persicae, Bonnae, 1920.

۴. مطالب موجود در ادبیات یونانی و لاتینی راجع به زردشت و دین او، مجله کاما، شماره ۱۴، ص ۸۱ و بعد. Passages in Creek and Latin Literature relating to Zoroaster and Zoroastrianism.

راجع به منابع یونانی و لاتینی در باب کیش مانی فصل چهارم را ببینید.

۵. پاتکانیان، تـاریخ سـاسـانیان بنـا بر اطلاعـات مـورخان ارمنی (به زبان روسی)؛ ترجمه فرانسه آن به قلم پرودم

کتابی منسوب به آگانانجلوس Saint Grégoire راجع به تاریخ تیریدات پادشاه ارمنستان و دعوتهای گرگوار قدیس Saint Grégoire ملقب به روشنی بخش و الهام کننده در دست است. از این کتاب یک نسخه به زبان یونانی و یک نسخه به زبان ارمنی موجود است و مشتمل بر چند بخش است، که در آغاز هر یک قسمتی مستقل بوده، ولی بعد از سال ۴۵۶ آنها را به هم پیوستهاند. اقصه ها و روایتهای افسانه آمیز در باب ظهور مسیحیت در ارمنستان و نکاتی چند درخصوص دوره اول سلطنت ساسانیان در این کتاب مندرج است. کی کتاب کهن دیگر، که مؤلفش نامعلوم و عنوانش سرگذشت نوس قدیس Saint Nersès است، در این باب قابل مراجعه است. تاریخ ولایتی از ارمنستان موسوم به تارون Taraun، که تألیف زنوب Zenob اسقف سریانی است، از زمان گرگوار سابق الذکر حکایت میکند، اما صحت و اعتبار آن مشکوک است. دنباله آن را یوحنای ممیکونی Lean le Mamikonien

تاریخ ارمنستان تألیف فوستوس بیزانسی Faustus که در نیمه اول قرن پنجم تألیف شده و تقریباً احوال سالهای ۳۲۰ را تا ۳۸۵ در بردارد، ۶ از لحاظ تاریخ ایران در قرن چهارم میلادی کتاب نسبه معتبری است.

ازنیک کولبی Eznik de kolb در مابین سنوات ۴۴۵ و ۴۴۸ کتاب خود را، که موسوم به «ددبرفرقه ما» است، تألیف کرده و مشتمل بر مطالبی راجع به آرای زردشتیان آن عصر است.  $^{V}$  تاریخ ارمنستان  $\mathbf{Y}$ زارفار پی Lazare de Pharp که در سال ۵۰۴ نوشته شده  $^{A}$ ، مشتمل بر وقایع

E. Prud'homme پاریس، ۱۸۶۶ (مستخرج از مجله آسیایی، ۱۸۶۶).

Patkanian, Essai d'une histoire de la dynastie des Sassanides d'après les renseignements fournis par les historiens arméniens.

مهمترین آثار مورخان ارمنی را مکیتاریستها چاپ و منتشر کردهاند.

۱. رک گوتشمید، Kleine Schriften ج ۳، ص ۳۹۴ و بعد. کتاب اگاثانک Agathange ارمنی را ترمکرتیچیان G. Ter\_Mkrtitschian و کانایانس S. Kanayeanç با انتقادات علمی به چاپ رسانیده اند (تفلیس، ۱۹۰۹).

۲. دولاگارد P. de Lagarde (گوتینگن، ۱۸۸۷) متن یونانی آن را چاپ کرده و متن ارمنی آن در ونیز به سال ۱۸۶۲ نشر یافته و ترجمه فرانسوی آن در مجموعه مورخان ارمنی لانگلوا به چاپ رسیده است. مقایسه شود با پیترز، Analecta Bollandiana ج ۱، ص ۲۰.

٣. چاپ ونيز ١٨٥٣، ترجمه فرانسه در مجموعه لانگلوا، ج ٢، ص ٢١ و بعد.

۴. چاپ ونیز، ۱۸۳۲، ترجمه فرانسه مجموعه لانگلوا، ج ۱، ص ۳۳۷ و ما بعد.

۵ چاپ ونیز، ۱۸۳۲، ترجمه فرانسه لانگلوا، ج ۲، ص ۳۶۱ به بعد.

۶. چاپ ونیز، ۱۸۳۷ و ۱۸۸۹ و سن پترسبورگ، ۱۸۸۳ (چاپ پاتکانیان؛ ترجمه فرانسه، لانگوا، ج ۱، ص ۲۰۹ به بعد. ترجمه آلمانی لوثر M. Lauer نصله المانی لوثر Des Faustus von Byzanz Geschichte Armeniens کُلن، ۱۸۷۹؛ مقایسه شود با پیترز، تلخیص بولتن ادبی آکادمی پادشاهی بلژیک، سری پنجم، ج ۱۷ (۱۹۳۱)، س ۱۶ به بعد.
 ۷. چاپ ونیز، ۱۹۱۴ (تجدید طبع چاپ ۱۸۲۶)؛ ترجمه فرانسه توسط لووایان دوفلوریوال ۱۹۲۱ (پاریس، ۱۸۵۳ (پاریس، ۱۸۵۳) و تلخیص آن در مجموعه لانگلوا، ج ۲، ص ۳۷۵ و بعد. ترجمه آلمانی توسط شمید الله از نیک Eznik Wider die Sekten وین، ۱۹۰۰ مقایسه کنید با کتاب ماریه L. Mariès کولبی Le De Deo d'Eznik de Kolb پاریس، ۱۹۲۴.

سالهای ۳۸۸ تا ۴۸۵ می باشد. لازار مورخی عالی مقام است، که رعایت بی طرفی را نیز نموده ۱. به عکس کتاب «تاریخ وردن و جنگ ارمیان» (وقایع سالهای ۴۵۱ ـ ۴۳۹) تألیف الیزه وارداپت Elisée عکس کتاب «تاریخ وردن و جنگ ارمیان» (وقایع سالهای ۲۵۱ ـ ۴۳۹) تألیف الیزه وارداپت کمال «کاریخ» که ظاهراً در نیمه اول قرن هفتم می زیسته ۲، چندان قابل اعتنا نیست و از روی کمال تعصب نوشته شده. ۳

تاریخ لشکرکشی های هرفل به ایران تـألیف سبئوس Sébéos به اختصار وقایع ایران را از زمان پیروز تا سال ۵۹۱ ذکر کرده و راجع به ۵۰ سال اخیر عهد ساسانیان و آغاز تسلط عرب مفصلتر نوشته است. ۲

تاریخ ارستان منسوب به موسی خورنی Moïse de Chorène تألیفی است، که ظاهراً در قرن نهم میلادی شده، و از دوره ساسانیان مطالب سودمند و مفصل در بردارد. از ملحقات تاریخ موسی شرحی اجمالی است در باب ممالک قلمرو ساسانیان، که حائز اهمیت فوقالعاده است. آخرین چاپ این مبحث جغرافیایی موسی خورنی همان است، که مارکوارت با ترجمه آلمانی همراه تألیف خود موسوم به «ایرانشهر بنابر روایت موسی خورنی» Rrânšahr nach der Geographie des Ps. Moses خود موسوم به «ایرانشهر بنابر روایت موسی خورنی» تقسیر و انتقادات بسیار مفصل و بحثهای تاریخی و تبوگرافی، که نویسنده آلمانی مذکور به این کتاب افزوده است، آن را برای مطالعه کنندگان تاریخ دوره ساسانی مخزنی ضروری و مرجعی لازم ساخته است.

از تواریخی که برای سرگذشت عهد ساسانیان در درجه دوم اهمیت است، باید کتاب هجوم عرب تألیف لووند Lévond (گوند Ghévond) قرن هشتم) را نام برد. همچنین تواریخ متأخر از او مثل تاریخ المیستان تسوماس آرتسسرونی Thomas Artsruni (قرن دهم) و تاریخ المانها تسمنیف موسی کالانکواسی Kalankvaçi (قرن دهم) و تاریخ ارمنستان آسولیک Asolik (قرن یازدهم) و ترجمه ارمنی تاریخ میشل سریانی Michel le Syrien (قرن دوازدهم) و امثال آن.

پاتکانیان Patkanian در کتاب خود مندرجات همه این کتب را مورد استفاده قرار داده است.

۱. جاب ونیز، ۱۸۷۳، چاپ تفلیس، ۱۹۰۴ (به تصحیح و تحشیه ترمکرتیچیان و مالخاسیان)؛ لانگلوا، ج ۲ ـ ص ۲۵۹ و بعد. ۲ . کینیان، ص ۲۷۲.

۳. جاپ ونیز، ۱۸۵۹؛ جاپ میکائل پرتوگال Michael P'orthugal، ۱۹۰۳ لانگلوا، ج ۲، ص ۱۷۷ و بعد، اکینیان، ص ۲۷۰ و بعد، اکینیان، ص ۳۷۱ و بعد. ۴. هاپ پاتکانیان، سن پترسبورگ، ۱۸۷۹؛ ترجمه ماکلر F. Macler پاریس، ۱۹۰۴.

۵. چاپ ونیز، ۱۸۶۵، چاپ انتقادی توسط ابلیان M. Abelian و هاراطونیان S. Haruthiunian ته تفلیس ۱۹۱۳ لانگلوا، ج ۲، ص ۵۳ و ما بعد. راجع به مسئله زمان حیات موسی دروغی، رک مارکوارت تحقیقات ایرانی لانگلوا، ج ۲، ص ۱۹۳۸ و اکینیان در مجله (Caucasica مال ۱۹۳۰، ص ۱۹۲۰ و اکینیان در مجله شرقی وین، ۱۹۳۰ میل ۱۹۳۰، ص ۱۹۲۱ مجله شرقی وین، ۱۹۳۸ میل ۱۹۲۱ مجله شرقی وین، ۱۹۳۵ میل ۱۹۲۰ میله شرقی وین، ۱۹۳۵ میل ۱۹۲۸ میل ۱۹۳۸ میل ۱۹۲۸ میل ۱۹۳۸ میل ۱

۶. ترجمه در مجموعه مورخان ارمنی بروسه Brosset, Collection d'historiens arméniens سن پترسبورگ، ۱۸۷۴.

### ۵. منابع سریانی

کتبی که مسیحیان به زبان سریانی نوشته اند، از مآخذ مهم تاریخ دولت ساسانی به شمار است. نخست باید از چند تاریخ نام برد، که لااقل چهار عدد آنها را معاصران ساسانیان نوشته اند. از این قرار: تاریخ استینس دروغی Pseudo - Stylites کتابی است، که در حدود سال ۵۰۷ میلادی تألیف شده و حاکی از وقایع ۴۹۴ تا ۵۰۶ است، و به خطا آن را به یوشع استیلیتی Joshua le Stylite نسبت داده اند. این کتاب یکی از منابع عمده تاریخ نیمه اول عهد سلطنت کواداول است و در فصول مقدماتی آن خلاصه زمان مقدم بر قباد را، یعنی از جلوس پیروز به بعد، ذکر می کند.

تاریخ ادسا (= الرها)، که قدری بعد از ۵۴۰ به تألیف آمده، شامل وقایع زمانی است که از ۱۳۲ قبل از میلاد تا ۵۴۰ بعد از مسیح را فرا میگیرد. آاز جمله منابع این کتاب یک تاریخی از ایران بوده، که فعلا موجود نیست.

تاریخ اربل Arbèle، که از نیمه قرن ششم است، تاریخ مسیحیت این ایالت را از قرن دوم تا حدود سال ۵۵۰ میلادی روایت میکند. بنابر رأی پولپیترز P. Paul Peeters اعتبار ایس کتاب خیلی مشکوک است، ولی به عقیده مسینا این نظر فقط درباره قسمت آخر کتاب صحیح است، که موضوع آن ذکر آزار مسیحیان توسط شاپور دوم و وقایع بعد از آن است. <sup>۴</sup>

تاریخ اجمالی موسوم به بینام گویدی Anonyme de Guidi <sup>۵</sup> قدری بعد از سال ۶۷۰ نـوشته

۱. متن تاریخ یوشع استیلیتی با ترجمه آن توسط رایت W. Wright کمبریج، ۱۸۸۲ استیلیتی با ترجمه آن توسط رایت the Stylite مقایسه شود با کریستنسن، کواد، بخش ۱، ص ۵ و ما بعد.

۲. رک به مقاله آبهنو L'Abbé Nau در Suppl. de l'Orient chrétien، ۱۸۹۷ و کتاب دوال Duval موسوم به ادبیات سریانی Littérature syriaque، چاپ دوم، ص ۱۸۸.

۳. هالیر. تحقیقات در باب تاریخ الرها، متن سریانی و ترجمه آن به آلمانی در مجموعه «متون و تحقیقات» گبهارد و هارناک، ج ۹، بخش ۱ (لیپزیگ، ۱۸۹۲)

L. Hallier, Untersuchungen über die Edessenische Chronik mit dem syrischen Texte und einer بالم المالية بالمالية بالمال

Syr., ser. III, t. IV, Pars 1 در پاریس به سال ۱۹۰۳ انتشار یافته است.

۵ این تاریخ راگوئیدی در مجموعه هشتمین انجمن بینالمللی مستشرقین در استکهلم (۱۸۸۹) چاپ کرده است و نلدکه آن را با ترجمه و تفسیر و انتقادات در گزارشهای آکادمی امپراتوری اتریش وین، قسمت تـاریخ وفقه اللخا

شده است و از روی منبع معتبری که داشته حوادث تاریخ ایران را بعد از مرگ هرمزد چهارم، که در ۵۹۰ واقع شد، شرح داده و سوانح بعد از آن سال را، که خود به چشم دیده تا بعد از انقراض دولت ساسانی به رشته تحریر کشیده است.

تاریخ الیاس نصیبنی Élias de Nisibeکه در سال ۱۰۰۸ میلادی نوشته شده، در مقدمه خود جدولی دارد، که شامل سنوات عهد پادشاهان ساسانی نیز هست. این کتاب را لامی Lamy طبع کرده است. انسخه سریانی آن با ترجمه لاتینی به اهتمام بروکس Brooks و شابو Chabot چاپ گردیده است. میگر از تواریخ مهم کتاب میشل سریانی بطریق انطاکیه (۱۱۶۶ ـ ۱۱۹۹) است. میم کتاب میشل سریانی بطریق انطاکیه (۱۱۶۶ ـ ۱۱۹۹) است. میم کتاب میشل سریانی بطریق انطاکیه (۱۱۶۶ ـ ۱۱۹۹) است. میم کتاب میشل سریانی بطریق انطاکیه (۱۱۶۶ ـ ۱۱۹۹)

گریگوریوس بارهبراوس Grigorius Barhebraeus (ابوالفرج)، که در سال ۱۲۸۶ فوت شده، صاحب دو تاریخ است: یکی تاریخ سوریه Chronicon syriacum دیگر تاریخ روحانیت Chronicon دیگر تاریخ است: یکی از منابع بسیار معتبر او محسوب می شود. ۲ تاریخ عربی بارهبراوس ۵ نسخه جدیدی است از تاریخ سوریه سابق الذکر.

برای تاریخ نصرانیت در ایران عهد ساسانی باید رجوع به کتب ذیل نمود: اعسمال انجمنها Actes برای تاریخ نصرانیت در ایران عهد ساسانی باید رجوع به کتب ذیل نمود: اعسمال انجمنها <sup>۶</sup> des conciles در <sup>۶</sup> کتاب حکام تألیف توماس مرگایی Thomas de Marga، که در <sup>۸</sup> نوشته شده است، <sup>۷</sup> از روابط فرقه نستوری با پادشاهان ایران بحث میکند و تاریخ عهد هرقل و خسرو دوم را شرح می دهد. دیگر ترجمه احوال بطریقهای نستوری ماربهای اول Marabha و سبریشوع <sup>۸</sup> Sabrishô و دنحا و یهبلاهای سوم <sup>۸</sup> Yahbalâhâ و شرح زندگانی ربن هرمزد Denha

کتب اعمال شهدای ایران ۱۰ نه تنها برای دانستن آزار و تعقیب عیسویان ایران، بلکه برای تمدن

<sup>(</sup>۱۸۹۳)، ج ۱۲۸، انتشار داده است، چاپ جدید در مجموعه کتب مقدس مسیحیان مشرق، متون سریانی، سری ۳، جلد ۴. ۱. دالیاس نصیبینی و تاریخ او Élie de Nisibe et sa chronologie، بروکسل، ۱۸۸۸.

۲. تاریخ الیاس مطران نصیبین، ۲ جلد (مجموعه کتب مقدس مسیحیان مشرق، متون سریانی، سری ۳، ج ۸ و ۷)

Eliae Metropolitae Nisibeni Opus chronologicum.

۳. ناشر و مترجم فرانسه شابو J.-B.Chabot ۴ جلد، پاریس، ۱۹۱۰ ـ ۱۸۹۹.

۴. تاریخ سوریه را بجان Bedjan انتشار داده است (پاریس، ۱۸۹۰)، تاریخ روحانی را ابلوس Abbeloos ولامی در ۳ جلد در لوون (بلژیک) در سالهای ۷۷ ـ ۱۸۷۲ منتشر کرده اند.

۵ ملخص تاریخ سلسله ها Histoire abrégée des dynasties چاپ صالحانی P. Salhani بیروت، ۱۸۹۰.

ع. لاگارد، آثار فقهی سریانیان وین، ۱۸۵۶. P. de Lagarde, Reliquiae juris ecclesiastici syriace.

۷. کتاب حکام The Book of Governors متن سریانی و ترجمه انگلیسی والیس باج Wallis Budge در ۲ جلد، لندن، ۱۸۹۳.

A بسجان Bedjan تساریخ مسریبَبلَهَه و سسه بسطریق دیگر و غیره Bedjan ,de trois autres , بسجان ۱۸۹۵.

۹. تاریخ ربن هرمزد ایرانی The History of Rabban Hôrmizd the Persian، متن سریانی و ترجمه انگلیسی والیس باج، ج ۱ و ۲ (کتب سامی لوزاک، ج ۱۱ ـ ۹ ، Luzac's Semitic Series)

۱۰. اعمال شهدای مقدس Acta Sanctorum Martyrum، جاب آسمانی Assemani، جان، اعمال

ساسانیان به طور کلی از منابع بسیار معتبر محسوب میشوند.

از جمله کتب دینی سریانیان، که وضع عیسویان ایران را در عهد ساسانی روشن میکند، باید رساله تبیینه افراآت Afraat را نام برد، که ترجمه و اقتباس مجموعه قوانین ساسانیان است به زبان سریانی (رجوع شود به صفحهٔ ۵۷ آن کتاب).

همچنین چند کتاب رد و اثبات و جدال قلمی از این زمان باقی است، که ما را از افکار و عقاید دینی آن عهد در ایران و آسیای غربی واقف میکند از قبیل: محاربه قلمی آذر هرمزد و اناهید باموبدان موبد ، که مسلماً از عصر ساسانی است، و جلد یازدهم شروح تؤدور بارکونائی، Théodore bar Kônaï که ظاهراً در حدود سال ۸۰۰ تألیف شده، آرای گنوستیکها را به اختصار و عقاید زردشتیان و مانویان را به تفصیل بیان میکند. "

تفاصیل دیگری راجع به مانویه در ترجمه سریانی یکصدو بیست و سومین رسالهٔ تبیینه سور انطاکی Sévère d'Antioche به دست توان آورد. مؤلف این کتاب، که اصل آن از بین رفته، <sup>۴</sup> سِـوِر است، که از ۵۱۲ تا ۵۱۸ بطریق انطاکیه بودهاست.

## ٦. منابع چيني

در سفرنامه یکی از زوار بودایی چین موسوم به هیوئن تسیانگ (هوان تسانگ) Hiuen Tsiang (هوان تسانگ) از زمان (Hüan - tsang)، که در سنه ۶۲۹ ـ ۶۳۰ مسافرت نموده، یادداشت کو تاهی راجع به ایران آن زمان مسطور است. ولی باید دانست که سیاح مزبور شخصاً ایران را ندیده و فقط شنیده های خود را درباره این کشور و ساکنان آن یادداشت کرده است. <sup>۵</sup>

شهیدان و مقدسان Acta Martyrum et Sanctorum و ۱۸۹۴ و ۱۸۹۴. هوفمان، اعمال شهدای ایران، لیپزیگ، ۱۸۹۴.

این کتاب دارای ضمائم بسیار مفید است. برون O. Braun، منتخبی از اعمال شهدای ایران، مونیخ، ۱۹۱۵. نیز مقایسه شود با پول پیترز Paul Peeters در Analecta Bollandiana به ۴۳، ص ۳۰۴ و جلد ۴۹، ص ۲۱ و مقایسه شود با پول پیترز Patrologia syriaca در مجموعه سریانی Parriaca به (پاریس ۱۸۹۴)؛ ترجمه آلمانی از برت Bert ۱۸۸۸. و مارناک Alarnak به المانی از برت Gebhardt در «متون و تحقیقات» «Harnak به البزیگ ۲۵۸۸. ک. نلدکه، مناقشات سریانیان علیه دین ایران Syrische Polemik gegen die persische Religion در جشن نامه روت Festgruss an R. v. Roth ص ۳۵ و بعد.

۳. پسونیون، کستیبه های مساندایسی جامهای خوابیر (پاریس، ۱۸۹۸)، ص ۲۳۲ ـ ۱۰۵ ـ ۱۰۵ مساندایسی جامهای خوابیر (پاریس، ۱۸۹۸)، ص ۲۳۲ ـ Recherches sur le Recherches sur le کستومون، تستحقیقات در بساب مسذهب مسانوی manichéisme بروکسل، ۱۹۰۸، ص ۱۹۰۸، ص ۲۱۵ ـ ۱۷۰.

۴. کومون، تحقیقات مانوی، ص ۱۷۲ ـ ۸۳.

نلدکه در ملحقات کتاب خود موسوم به «تاریخ ایرانیان و تازیان» (صفحه ۴۰۰ و ما بعد) جدول آغاز و انجام سلطنت پادشاهان ساسانی را بر طبق مآخذ شرقی و غربی و مسکوکات قدیم ترتیب داده و پس از آن شجره نسب ساسانیان را افزوده است و هرتسفلد بعد از وقوف بر مندرجات کتیبه پایکولی ا بعضی از قسمتهای آن را اصلاح کرده است.

۱. هرتسفلد، پایکولی، ص ۵۱، راجع به تقویم دوره ساسانی پایین تر فصل سوم را ببینید.

# فصل اول

# تأسيس سلسلة ساساني

پارس در زمان سلوکیان و اشکانیان ـ بازرنگیان و خانواده ساسان ـ شـورش پـابگ و پسـرانش ـ فتوحات اردشیر و انقراض سلسله اشکانی ـکتیبه تاجگذاری اردشیر ـ شهر استخر ـ قصر و آتشکده فیروز آباد ـ دولت حیره و دولت غسانیان ـ شخصیت اردشیر ـ اردشیر در افسانهها. ۱

از تاریخ ایالت پارس در زمان سلوکیان و اشکانیان اطلاع بسیار کمی در دست است. سکههایی، که در پارس کشف شده ۲، نام چند تن از پادشاهان را معرفی میکند. ولی نمی توان توالی سلطنت آنان را به طور تحقیق معین نمود. بعضی از این سلاطین همنام پادشاهان هخامنشی بودهاند (مثل ارتخشتر Artaxšatr اردشیر، داریو Paryav داریوش) و بعضی از آنان نام خود را از افسانههای بادشاه باستانی اقتباس کردهاند (مثل منوچیتر Manuščiθra که مقتبس از منوش چیثره Manuščiθra پادشاه داستانی مذکور در یکی از یشتهای دستست). اسامی و تصاویری که بر این سکهها نقش شده، از بقای آداب و رسوم باستانی در ایالت پارس، که مهد سلطنت هخامنشیان به شمار است، حکایت می نماید.

در عهد پادشاهی سلوکی ها (قرن سوم ق.م.) در ایالت پارس چهار شهریار حکمرانی میکردهاند، که آنان را فرترکه frataraka یعنی والی میخواندهاند. "اینان دسته اول از شاهان پیارس هستند.

در تاریخ قدیم معروف به کمبریج The Cambridge Ancient History، ج ۱۲، من به طور اجمال شرحی در باب تمدن ایران در قرون اول عهد ساسانی بیان کردهام.

۲. لوی، مجله شرقی آلمان، ج ۲۱، ص ۴۳۰ و ما بعد؛ مردتمان Mordtmann، مجله سکه شناسی ۱۵۲ و ما بعد؛ کو تشمید، تاریخ ایران و همسایگانش، ص ۱۵۷ و ما بعد: گوتشمید، تاریخ ایران و همسایگانش، ص ۱۵۷ و ما بعد: یوستی در فقه اللغه، II، ص ۴۸۶ و ما بعد؛ آلوت دولافوی Allotte de la Fuţe، مطالعه در بیاب مسکوکات بارس، مجله آسیایی، ۱۹۰۶، ص ۷۵۷ و ما بعد؛ مورگان، گزارش اجلاسات آکادمی موسوم به ۱۹۲۰، و ما بعد؛ مورگان، گزارش اجلاسات آکادمی موسوم به ۱۹۲۰، و عراق و ایران و در عربستان و عراق و ایران و ما بعد، ۱۹۲۰، ص ۶۸ و ما بعد، ۱۹۲۲؛ هر تسفلد، پایکولی، ص ۶۸ و ما بعد، اکتاده آلدره آس این کلمه را چنین خوانده است (فرترکا (fratarakâ)، رک ۱۹۲۳؛ میه د بنونیست، صرف و نحو فرس قدیم، ص ۱۵۹؛ ایلرس Ellers با المهای کارداران ایرانی طبق ۷، ص ۲۱۳؛ میه د بنونیست، صرف و نحو فرس قدیم، ص ۱۵۹؛ ایلرس Ellers با المهای کارداران ایرانی طبق

سکههایی که از این والیان به جای مانده در یک طرف صورت صاحب سکه را با عبارتی به خط آرامی نشان می دهد و در جانب دیگر آن تمثال پادشاه دیده می شود، که بر تختی نشسته و به پرچمی می نگرد. این پرچم شبیه رایتی است که در موزائیک معروف «جنگ اسکندر و دارا» ترسیم کردهاند. در بعضی سکهها پادشاه در برابر آتشگاه یا معبدی ایستاده و همان پرچم در نزدیک او دیده می شود. در سکه وات فردات اول تصویر اوهرمزد بابال گشاده در روی آتشدان رسم شده است. یکی از این والیان و هوبرز نام داشته است، که گویا همان ابرزس باشد، که مقدونیان ساخلوی پارس را مانند سلاطین سلسلههای بعد لقب شاهی داشته اند، همچنین سکههایی به یادگار گذاشته اند. در مسکوکات این سلاطین، که دو نفر بوده اند، نقش معبد و پرچم سابق الذکر ترسیم شده است، با این اختلاف که در بالای پرچم تصویر مرغی (که گویا عقاب است) دیده می شود، اما دسته سوم شاهان پارس، که سه نفر بوده اند و در قرن اول ق. م. سلطنت می رانده اند، همچنین سکههایی دارند، که تصویر شاه را در حال عبادت در برابر آتشدانی نشان می دهند. سکههای دسته چهارم شاهان پارس با ربین قرن اول ق.م. و آغاز قرن سوم میلادی) نیز اغلب شاه را در حالتی نشان می دهند، که دست راست را دراز کرده و در مقابلش هلالی و ستاره ای ترسیم شده است.

\*\*\*

شورش و اختلالی که در آغاز قرن سوم میلادی در ایالت پارس حکمفرما بود، انحطاط قدرت اشکانیان را در آن عهد آشکار میسازد. اظاهراً هر شهری، که تا اندازهای قابل اعتنا بوده، پادشاه کوچکی داشته است. مهمترین این امارات کوچک شهر استخر بود، که پایتخت پادشاهان باستانی پارس محسوب میگردید. در این تاریخ شهر استخر به دست گوچهر از سلسله بازْرَنگیان افتاد. این شخص گویا از سلاله همان گوچیهر باشد، که در قرن اول میلادی برادر خود ارتخشترنام را به قتل آورد. همچنین در گوپانان (ناحیه دارابگرد، طبری: جوبانان) و در کونوس Konus و لورویس آورد. که میخرافیایی وجود داشتند. قرائت صحیح این اسامی جغرافیایی که طبری نقل کوده، میسرنشد ولی از عبارات طبری معلوم می شود که این نامها را از منابع معتبر نقل

کتیبه های میخی Iranische Beamtennamen in der Keilschriftlichen Überlieferung، ج ۱، ص ۱۱۹. هر تسفلد این کلمه را فرته داره fratadara ونیبرگ (دین، ص ۴۰۶) فراته داره frâtadara خوانده است.

۱. راجع به درفشای کاویان، پایین تر فصل دهم را ببینید.

<sup>2.</sup> Oborzos

٣. گوتشميد، تاريخ ايران الخ، ص ٢٨؛ هرتسفلد، پايكولي، ص ٩٩.

۴. مردم پارس از خود پادشاهانی داشتند. اما این شاهان دارای قیدرتی نبودند، زیرا تبابع شاهان پیارت بودند (استرابو، کتاب ۱۵، فصل ۳، فقره ۳ و فصل ۳، فقره ۲۴).

۵ ویکاندر (مردان، ص ۶ ـ ۱۰۵) کلمه **«وازرتک** Vâzrang» را عنوان امرای پارس می داند.

۶. رک يوستي، نام نامه، کلمه گئوچيئره Gaočiθra. ۷. چاپ دخويه، ص ۱۵ ب نلدکه، ص ۶.

کر ده است.

ساسان که مردی از دودمان نجبا بود، با زنی از خانواده بازرنگی، که نامش ظاهراً دینگ بود، وصلت کرد. اساسان در معبد اناهید (اناهیتا) در شهر استخر سمت ریاست داشت. پس از او پسرش پابگ جانشین شد و روابط خود را با بازرنگی ها مغتنم شمرده، یکی از پسران خود را که اردشیر (ارتخشتر) نام داشت، در دارا بگرد به مقام عالی نظامی ارگبد رسانید. اردشیر چند تین از ملوک پارس را مغلوب و هلاک کرد و مقام آنان را صاحب شد. مقارن این احوال پابگ بر گوچهر شاه، که خویشاوند او بود، شورید و مکان گوچهر را، که معروف به کاخ سفید بود، به تصرف آورد و گوچهر راکشته، خود براریکه سلطنت نشست.

البته اردشیر مایل بود که پادشاه سرتاسر ایالت پارس شود، ولی پابگ از قصد پسر جاهطلب خود هراسان شده، نامه ای به حضور شاهنشاه اردوان (ارتبان پنجم) نوشت و رخصت طلبیده که تاج گوچهر را به سر فرزند ارشد خویش شاپورگذارد.

شاهنشاه در پاسخ نوشت که او پابگ و پسرش اردشیر را یاغی می شناسد، پابگ اندکی بعد از این واقعه بدرود حیات گفت و شاپور به جای او نشست. میان او و برادرش اردشیر نزاع در گرفت. اتفاقاً شاپور به طور ناگهانی وفات یافت و سبب را چنین نوشتهاند که هنگام حمله به دارابگرد، شاپور در خانهای ویرانه فرود آمد، ناگهان سنگی از سقف جدا شد و او را از پای درآورد. برادران دیگر تخت و تاج را به اردشیر تقدیم کردند و بدینسان او در سال ۲۰۸ میلادی شاه شد. آردشیر چندی بعد برای جلوگیری از خیانت و طغیان برادران فرمان داد که همه آنان را به قتل آوردند. اردشیر بعد از آنکه طغیان دارابگرد را فرونشاند، به استحکام مبانی قدرت خویش پرداخت و ایالت کرمان را، که در جوار کشور او بود، مسخر و پادشاه آنجا موسوم به وَلخش را اسیر کرد. سواحل خلیج فارس جزو قلمرو آن شهریار جهانگشا گردید. گویند در این ناحیه سلطانی بوده، که مردم او را چون خدایی می پرستیدهاند، و وی به دست اردشیر از پای درآمد. اردشیر بعد از بسط قدرت خود در تمام پارس و کرمان، که دنباله جغرافیایی آن به شمار می آید، فرمان داد تا در گور (فیروز آباد کنونی) قصری و آتشکدهای برآوردند و یکی از فرزندان خود را، که هم اردشیر نام داشت، والی کرمان کرد.

عاقبت میان اردشیر و شاهنشاه اشکانی جنگ در گرفت. اردوان پادشاه اهواز (شوش) را فرمان داد که به جنگ اردشیر شتافته، او را مغلولا به تیسفون فرستد. اردشیر مهلت نداد. بعد از آنکه شاد شاپور شهریار اصفهان را مغلوب و هلاک کرد، رو به جانب اهواز نهاد و شهریار آنجا راکاملا مغلوب و کشور او را به قلمرو خود ملحق نمود. آنگاه ولایت کوچک میشان را، که در مصب شط دجله و ساحل خلیج فارس بود، به تصرف آورد. این ولایت در دست اعرابی بود، که از عمان آمده بودند و

۱.کتیبه کعبه زردشت، بخش ۱، سطر ۲۷ و ۲۸.

۲. کارنامه در نسب اردشیر با خدای نامه و کتیبه های اردشیر و شاپور اختلاف دارد (مقایسه شود با آگاثیاس).

۳. شهر نسا در شمال شیراز.

۴. این تاریخ درکتیبه شهر شاپور ذکر شدهاست. رک ملاحظات کریستنسن در مقاله گیرشمن، مجله صنایع آسیایی، ج ۱۰، شماره ۳، ص ۱۲۸ ـ ۱۲۷. مقایسه کنید با لوی، ۱۹۴۱، Orientalia، ص ۴۹.

پیشرو طوایف عربی محسوب می شوند، که درست در آغاز سلطنت ساسانیان ناحیه حیره را در مغرب فرات فرو گرفتند. آخر الامر نبرد بزرگی میان اردشیر و شاهنشاه اشکانی، که خود فرماندهی اشکر را داشت، در جلگه هرمزدگان، که تعیین موقع جغرافیایی آن میسر نیست، واقع شد. بنابر روایات عهد ساسانیان اردوان به دست اردشیر کشته شد و اردشیر سر خصم را لگد کوب کرد. این کار وحشیانه گویا حقیقت نداشته باشد و منشأ آن ظاهراً نقوش برجسته نقش رستم است (که بعد خواهد آمد). پس از این نبرد، که در روز ۲۸ آوریل ۲۲۴ رخ داد. اردشیر فاتحانه وارد تیسفون شد و ایالت بابل را به اطاعت خود آورده، جانشین اشکانیان گردید.





J. Company of the Com

شکل ۱ ـ سکههای اردشیر اول، الف ـ به سبک اشکانی، ب ـ به سبک جدید (موزه ملی کپنهاگ)

او رسماً در سال ۲۲۶ میلادی تاجگذاری و عنوان شاه شاهان ایران را اختیار کرد.

بنابر روایات موجود اردشیر دختر یا دختر عموی اردوان بیا برادرزاده فَرُخُان پسر اردوان را به نکاح خویش در آورد. آنچه مورخان عرب و ایرانی در باب این ازدواج نقل کردهاند، شبیه افسانه است، معذلک هرتسفلد معتقد است که این ازدواج در حقیقت صورت گرفته است، زیراکه اردشیر میخواست به وسیله وصلت با خانواده اشکانی، اساس دولت خود را استوار کند. اما من به دو

۱. سال ۵ / ۲۲۴ میلادی رسماً آغاز تاریخ دوره ساسانی است. رک لوی، Orientalia، ۱۹۴۱، ص ۴۵ و ما بعد. تقیزاده (Acta Orientalia)، ۱۸، ص ۲۵۸ و ما بعد) در تعیین تاریخ سلاطین اول سلسله ساسانی به طور کلی با علمای دیگر کمی اختلاف دارد.

۲. طبری، ص ۸۱۳ و ما بعد، نلدکه، ص ۱ و بعد؛ گوتشمید، تاریخ ایران، ص ۱۵۹ تا ۱۶۳.

۲. نهایه، براون، ص ۲۱۸.

۳. طبری، ص ۸۲۳ نلدکه، ص ۲۶؛ فارس نامه، ص ۵۹

۵ پایکولی، ص ۴۰.

دلیل نسبت به صحت این روایت ظنین هستم. یکی اختلاف آرایی که در درجه قرابت زوجه اردشیر نسبت به اردوان هست، دیگر آنکه مقصود مورخان عرب و ایران از ذکر این ازدواج، اثبات این نکته است که چون مادر شاپور پسر اردشیر از سلسله سابق بوده، پس شاپور حقاً جانشین اشکانیان به شمار می رود. اما در واقع قبل از آنکه اردشیر به تخت نشیند، شاپور به حد بلوغ رسیده بود و اپن مطلب از یکی از روایات نخستین طبری مستفاد می شود، که گوید شاپور در «نبرد هرمزدگان» شرکت جست (طبری، ص ۱۹۸، نلدکه، ص ۱۴). سلسله این روایت ظاهراً به کتاب خودی نامگ می رسد، در صورتی که روایت عروسی اردشیر با یکی از بانوان اشکانی و تولد شاپور از او، که در ضمن نوشته های طبری دیده می شود ۱، ماخوذ از یکی از افسانه های عامیانه است. ۲

در سالهای بعد، پس از آنکه اردشیر شهر مستحکم الحضر Hatra را مدتی محاصره کرد و نتیجه ای حاصل نشد، به تسخیر کشور ماد و شهر همدان پرداخت و به آذربایجان و ارمنستان حمله برد و اگرچه در آغاز موفق به فتح نشد، گریا بعد این دو کشور را به تصرف آورده است. ممالک سکستان و ابرشهر (خراسان فعلی) و مرو و خوارزم و بلخ را متصرف شد و به این ترتیب قدرت خود را بر نواحی شرق بسط داد. به مسوجب روایت طبری، که هرتسفلد صحت آن را تصدیق می کند، پادشاه کوشان، که دره کابل و پنجاب را در دست داشت، و پادشاهان توران و مکوران (ناحیه فعلی قودار در جنوب کویته و مکران واقع در سواحل خلیج عمان و اقیانوس هند) سفرایی به حضور اردشیر فرستادند و او را به شاهنشاهی شناختند. سلطنت او در آن تاریخ شامل ایران فعلی و افغانستان و بلوچستان و صحرای مرو و خیوه بود، حد شمالی به شط جیحون می رسید و حد غربی به آخر بابل و عراق. شاهزادگان خانواده سلطنتی، که پی در پی حکومت خراسان یافتند، لقب کوشان شاه گرفتند. اردشیر در سال ۲۳۸ میلادی به شهر «دورا» حمله برد. ۲

گفتیم که اردشیر رسماً در سال ۲۲۶ میلادی تاج شاهنشاهی ایران را به سرگذاشت ولی درست نمی دانیم این تشریفات در کجا انجام یافته است.

بر طبق عقیده زاره <sup>۵</sup> احتمال می رود که مؤسس سلسله ساسانیان این تاجگذاری را در زادگاه خود پارس انجام داده باشد، یعنی یا در معبد آناهیتا (ناهید) واقع در شهر استخر، که روزگاری جد او ساسان موبد بزرگ آن بود و در همانجا چهارصد سال بعد از اردشیر، آخرین شاهنشاه ساسانی نیز تاج بر سر نهاد. و یا در تنگه نقش رجب نزدیک استخر، زیراکه اردشیر و شاپور در این نقطه نقش جلوس خود را در سنگ حجاری کرده اند.

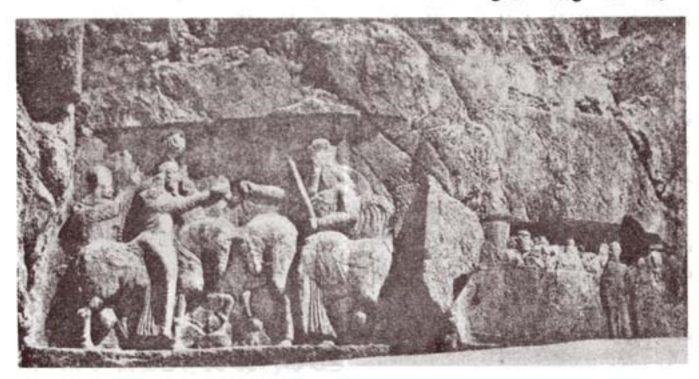
مجلس «گماردن او هرمزد اردشیر را به شاهنشاهی» در دو محل دیده می شود: یکی در نقش رجب

۱. رک ۵۵، ج ۱۰، ص ۴۵ ـ ۴۴.

۲. به عقیده هرتسفلد، این که در کارنامگ آمدهاست که اردشیر در درگاه اردوان تربیت یافت، خالی از حقیقت تاریخی نیست و به اعتقاد او در این موقع اردشیر جوان دختر اردوان راگرفت و پس از قلیل مدتی شاپور از این وصلت به وجود آمد. اما نص کارنامگ و سایر اسناد دلالت بر این دارد که ازدواج اردشیر بعد از قتل اردوان صورت گرفته است.
 ۳. پایکولی، ص ۳۶ و بعد، ونیز ص ۵-۲۰۴.

۴. رستووتزف، شهرهای کاروانی (آکسفورد، ۱۹۳۲)، ص ۱۱۶. ۵۰ زاره هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۹۸.

و دیگر در نقش رستم کنار دخمه های سلاطین هخامنشی. بنابر احتمال زاره کتیبه نقش رجب از نظر زمانی مقدم بر نقش رستم است. مجلس نقش رجب درست حفظ نشده و بسی از جزئیات آن در اثر فساد و تجزیه سنگ محو گردیده و درست شناخته نمی شود. او هرمزد (اهورهمزداه) حلقه سلطنتی را در دست راست گرفته و عصای پادشاهی را در دست چپ، و هر دو علامت شاهی را به شاهنشاه عطا می کند. شاه آن حلقه را با دست راست گرفته و دست چپ را برافراشته، انگشت سبابه را به نشانه احترام و اطاعت به طرف جلو دراز کرده است، خدا تاج زرین کنگره دار بر سر دارد و شاه در این مجلس برجسته به همان وضعی که در سکه های اوائل سلطنت دارد دیده می شود. ریشی دراز و مربع شکل و گیسوانی کوتاه دارد. خدا و شاه و سایر اشخاص آن نقش پیاده اند. زاره در فاصله خدا و شاه صورت دو طفل را تشخیص داده است.



شکل ۲ ـ نقش رستم: اوهرمزد مقام شاهنشاهی را به اردشیر عطا میکند (دیولافوا، صنعت باستانی ایران)

یکی از خواجه سرایان مگس پرانی در بالای سرشاه نگاه داشته و خود در پشت سر ایستاده است. یکی از اعیان که ریش دارد دست راست خود را به علامت احترام چنانکه ذکر کردیم، بلند کرده است. در پشت سر اوهرمزد دو تصویر هست، که گویا تصویر بانوان است. این بانوان در کنار و در زیر قبهای شبیه به چتر قرار دارند و پشت به اوهرمزد کرده اند. به عقیده زاره این دو بانو از خاندان سلطنتی هستند و جداگانه در قصر سلطنتی یا در آتشکده ا مراسم احترام را نسبت به شاه به جا می آورند.

مجلس برجسته نقش رستم خیلی بهتر از نقش رجب محفوظ مانده است (شکل ۲) در این نقش

۱. زاره - هرنسفلد، نقوش برجسته، ص ۹۴ و بعد و تصویر ۱۲؛ دیولافوا، ۷، تصویر ۱۷.

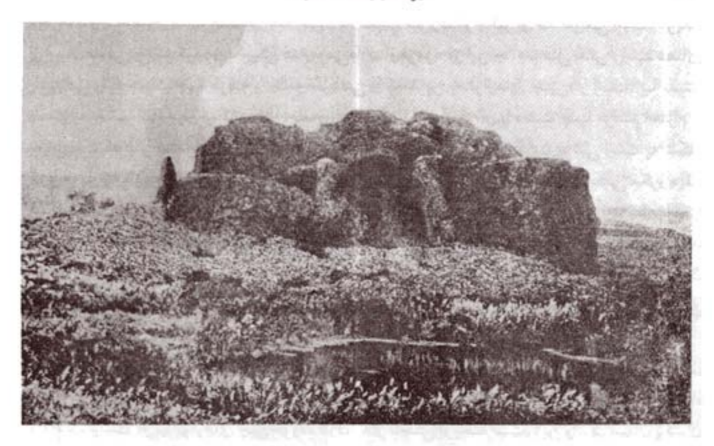
اوهرمزد و شاه سوار اسب هستند. جثه اسبان به نسبت سواران کوچکتر از حد طبیعی است. هریک از اسبان دستی را بلند کرده و به پیش قدم برمی دارد. اوهرمزد در این جا هم مثل نقش رجب عصای پادشاهی را به دست چپ گرفته و حلقه سلطنتی را که مزین به نوارهای چین دار است، با دست راست به جانب شاه دراز می کند. شاه حلقه را با دست راست گرفته و با دست چپ مراسم احترام را به ترتیبی، که ذکر شد، به جا می آورد. کلاه اردشیر مدور است و در آن گردن پوشی است به شکل گری و پارچه نازکی آن را پوشیده است. این زینت عجیب در نقشها و سکههای ساسانی مکرر دیده شده است افقط در بعضی مسکوکات اوایل سلطنت اردشیر این علامت نیست و در آنجا شاهنشاه را با افسر بلند اشکانیان رسم کرده اند. گیسوان بلند و منظم اردشیر حلقه وار بردوش او ریخته است، انتهای ریش اردشیر باریک شده در حلقه فرو رفته است و قسمتی از ریش از زیر آن حلقه نمایان است. پادشاه گردنبند مرواریدی آویخته و ردای آستین داری پوشیده که به بدنش نوارهای پهن چین خورده به کلاه او اتصال دارد و دنباله نوارها به پشت سر او افتاده است.

اوهرمزد تاجی کنگرهدار بر سر نهادهاست و گیسوان مجعدش از بالای سر و میان تاج پیداست. حلقههای گیسو و ریش دراز و مربع او هیئتی بسیار عتیق دارد، لکن از حیث لباس چندان با شاه متفاوت نیست. او نیز نوارهای چینخورده دارد، که از تاجش آویخته است. زین و برگ اسبان یکسان است. فقط لوحی که در قسمت مقدم زین شاه نهادهاند، منقش به سر شیران برجسته است. اما زین اسب اوهرمزد دارای نقش گل است. در میان پاهای این اسبان گوی سبکی به شکل گلابی نمایان است، که آن را به وسیله زنجیری از پهلوی اسب آویختهاند و این گوی در اکثر نقوش برجسته ساسانی در کنار زین اسبان نقش شدهاست. در پشت سر شاه خواجه سرایی ایستاده، که کلاهی نمدی با علامت مخصوص بر سردارد و مگس پرانی را برافراشته است. مردی که کلاه خودی بر سردارد، زیر پای اسب شاه بر زمین افتاده و احتمال می رود که تصویر اردوان باشد، که به دست اردشیر مغلوب و پای اسب شاه بر زمین افتاده و احتمال می رود که تصویر اردوان باشد، که به دست اردشیر مغلوب و ریشش ازهم گسسته و سرماری چند از میان گیسوانش آشکار است.

این تصویر گویا اهریمن یا یکی دیگر از ارواح خبیثه را نشان میدهد، که اوهرمزد او را پایمال سم ستور کرده است. خطوطی به زبان یونانی و پهلوی ساسانی بر اسب شاه نقر شده است، که گوید: «این سوار پرستنده مزدا خدایگان اردشیر شاهنشاه ایران و از نژاد ایزدان پسر پابگ شاه است.» و کتیبه دیگر به همان زبانها خدا را، که اوهرمزد است، معرفی میکند (در قسمت یونانی نام او را زئوس کوند است). ۲

۱. این گوی در حقیقت یک نوع آرایش گیسوان (یا کلاه گیس) است، که از بالای دیهیم بیرون آمده و هرتسفلد آن را Korymbos نامیده است و آن اغلب از پارچه ابریشمی، که مراورید یا جواهر نشان است، پوشیده شده. (هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۹، ص ۱۰۴ و بعد).

۲. دیولافوا، ۷، تصویر ۱۴؛ زاره مرتسفلد، نقوش برجسته ، ۴۷ و بعد و تصویر ۵ تاریخ صنایع پوپ، IV 154 A. کتیبه ها را هرتسفلد در کتاب پایکولی نقل کرده است. نقش برجسته ای که در کوه نزدیک سلماس آذرب ایجان دیده



شکل ۳ ـ قصر فیروز آباد (دیولافوا، صنعت باستانی ایران)

اولین پادشاهان سلسلهٔ ساسانی را علاقه طبیعی نسبت به ولایت پارس، زادگاه خود بود، و از این جهت نقوش خود را در صخرههای حوالی استخر کندهاند. اما علاوه بر مسئله حب وطن این انتخاب سبب دیگر هم داشت و آن تذکر عهد پر افتخار دولت هخامنشی بود، که قبور شهریارانش در صخره نقش رستم قراردارد. استخر شهری مستحکم و دارای حصارهای متین بود و چون وارث شهر قدیم پارسه محسوب می شد، که و یرانه آن حکایت از مجد و عظمت گذشته می کرد، آن جا را ساسانیان

جزئيات تاريخي أن دوره حتى در أغاز عهد ساساني هم فراموش بودهاست. رک کريستنسن، کيانيان، ص ١۴۶ و ما

می شود، به عقیده اغلب محققان مربوط به عصر اردشیر است. در آنجا دو نفر سوار مشاهده می شود، که هر دو لباس شاهان ساسانی پوشیده اند، نوارهای لباسشان آویخته و گوی بافته شده از بالای سرشان نمایان است و دست بر شمشیر دارند. سوار دست چپ دارای ریش است و ظاهراً از سوار دست راست، که مو ندارد، پیرتر است. در جلوی هر یک از سواران یک نفر پیاده دیده می شود، که متوجه اوست. لهمان هو پت المسال المی کند که آثار محو شده یک کتیبه پهلوی را در روی جامه یکی از آن دو پیاده تشحیص داده است. به عفیده زاره، نه لهمان هو پت به نقل آن پرداخته است، کتیبه محتمل است مربوط به اردشیر اول و پسرش شاپور باشد که مورد ستایش ارمنیان شده اند. رک جکسن، ایران در گذشته و حال Persia Past and Present س ۸۰ و بعد: لهمان هو پت، ارمنستان در گذشته و حال ۱۳۷۰ هر نسفد، پایکولی، ص ۳۷.

کرسی مقدس و محترم دودمان خود ساختند. اظاهراً مؤسس سلسله ساسانی گاهی در شهر گور (فیروز آباد کنونی)که جنوبی تر از استخر واقع و دارای باغها و گلستانهای بسیار بود، مقام میکرد و آنجا را اردشیر خوره (یعنی: فر اردشیر) نامید.

در روزگار جوانی قصری در این مکان ساخته بود، که آثار ویرانه آن هنوز پدیدار است (شکل ۳). تالار ورود و تالارهای جانبی را به وسیله طاقهای قوسی پوشیده بودند، دیوارهای خارج پنجره نداشت، اما دارای ستونهای برجسته و طاق نما بود. کرر آن شهر اردشیر آتشکدهای بناکرد، که آثارش هنوز نمایان است.

#### \*\*\*

پنج قرن و نیم پس از سقوط دولت هخامنشی، پارسیان همه اقوام ایرانی را مجدداً در تحت قدرت خویش آورده، شاهنشاهی جدیدی در شرق تأسیس کردند، که با امپراتوری روم پهلو می زد. تمدن ساسانی اگرچه دنبالهٔ تمدن اشکانی بود، ولی مجدد و مکمل آن محسوب می شد. بقای رسوم عهد اشکانی از آثاری نمایان است، که در زبان دوره ساسانی باقی گذاشته است، زیرا که لهجه ایالت پارس، یعنی ایرانی جنوب غربی، که زبان رسمی دولت شاهنشاهی جدید گردید و مقام زبان ایرانی شمال غربی را، که در دربار اشکانی متداول بود، احراز کرد، مقدار کثیری از لغات و اصطلاحات مختلفه از سلف خود عاریه نمود. بعلاوه پادشاهان ساسانی در قرن سوم میلادی هنوز در کتیبههای خود زبان پهلوی ساسانی توأماً به کار می بردند.

اما ایالت پارس و پایتخت آن استخر شایستگی اقامت شاهنشاه را نداشت. در اثر حوادث تاریخی بینالنهرین مرکز شاهنشاهی مشرق شدهبود. سلوکیه و تیسفون وارث نقش سیاسی بابل عتیق شدند، چنانکه در زمان اسلام این میراث به بغداد انتقال یافت. اما دولت بزرگ مغربی یعنی روم تقریباً در پشت دروازههای پایتخت ایران بود. شهر تیسفون خارج از متن حقیقی کشور ایران و واقع در اراضی آرامیان بود و نواحی عرب نشین از پشت دیوارهای شهر «ویه اردشیر» شروع می شد (ویه اردشیر، یا سلوکیه جدید، شهری بود که اردشیر به جای سلوکیه عتیق، که در سنه ۱۶۵ به دست آویدیوس کاسیوس Avidius Cassius سردار رومی ویران شد، بنا نهاد). در ماورای فرات، در محلی که این شط به جانب دجله متمایل شده، به فاصله ۵۰ کیلومتری آن می رسد، امارتی عربی در این زمان تشکیل شد بنام حیره، که تابع دولت شاهنشاهی ایران بود و حصاری محسوب می شد، که

۱. راجع به استخر رک شوارتز P. Schwarz ایران در قرون وسطی Iran im Mittelalter، ج ۱، لیپزیگ، ۱۸۹۶، ص ۱۳ و بعد. به موجب کتاب پهلوی شهرستانیهاای ایرانشهر این شهر را یکی از پادشاهان اشکانی موسوم به اردوان بنا کردهاست. مصنفان ایرانی و عرب بنای آن را به شاهان مختلف تباریخ داستانی نسبت می دهند. رک مبارکوارت، فهرست کرسیهای ایالات ایرانشهر، ص ۹۱ و ما بعد.

۲. هرتسفلد درکتاب زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۱۲۸ و بعد، و مجله شرقی آلمان، ۱۹۲۶، ص ۲۵۴؛ صنایع پوپ، IV، ص ۴۷ و بعد) به غلط کاخ
 پوپ، IV، ص ۴۷ ـ ۴۴۶؛ اردمان، آتشکده، ص ۴۶ و بعد. دیولافوا (صنایع ایران قدیم، ج ۴، ص ۴ و بعد) به غلط کاخ فیروز آباد را مربوط به دوره هخامنشی می داند.

۳. رک بالاتر، بخش مربوط به گویشهای ایرانی.

ایران را از تاخت و تاز بدویان چادرنشین محفوظ می داشت. در شمال بادیة الشام دولت عربی دیگری به نام غسانیان وجود داشت، که خراجگزار و متحد رومیان بود. ۲

#### \*\*\*

منابعي كه در دست داريم، به ما اجازه نمي دهد كه كاملاً در شخصيت اردشير تعمق كنيم. مورخان مشرق زمین در توصیف اخلاق و صفات شخصی مهارتی ندارند. تعریفی که میکنند نوعی و صنفی است. چند تن از سلاطینی که محبوب مورخان ساسانی بودهاند و نویسندگان عرب و ایران اطلاعات خود را از کتب آن مورخان اخذ کردهاند، در نظر ما پادشاهانی پرهیزکار و نیرومند و قوىالاراده جلوه ميكنند، كه هم خويش را صرف توسعه و ترقى مادي و معنوي كشور شاهنشاهي کرده و نصایح و اندرزهای بسیار به یادگار گذاشتهاند. اردشیر نیز در زمره این سلاطین محبوب است، نصایح و اندرزهای فراوان از او نقل کردهاند. ۳ بعلاوه اعمال شاهنشاه گواه لیاقت نظامی و قدرت نفسانی و تدبیر سیاسی اوست و نیز از کارهای او پی میبریم که زندگی اشخاص در نظر او قدری نداشته است. در ظرف چند سال با دستی قوی و محکم اجزای پراکنده کشور اشکانی را شیرازه بست و آن مملکت متشتت را به واحدی مستحکم مبدل ساخت و حتی بعضی از نواحی شرق را هم، که از اشکانیان فرمان نمی بردند، به اطاعت آورد و چنان تشکیلاتی در سیاست و دیانت آماده کرد، که بیش از چهارصد سال دوام یافت. مورخان مشرق هر وقت بخواهند در توصیف و تمجید پادشاهی داد سخن بدهند، بنای بلاد و حفر ترعهها و سایر اعمال عامالمنفعه را به او منتسب میکنند. در مورد اردشیر، چه از کتب مورخان مزبور و چه از نام شهرهایی که با کلمه اردشیر ترکیب گردیده، معلوم می شود که این شاهنشاه در این باب نیز فعالیت و اهتمام بسیار به خرج می داده است. از جمله شهر سلوکیه، که اردشیر آن را مجدداً بنا نهاده، و یه اردشیر خواند و اردشیر خوره وریـو اردشـیر ورام اردشیر، که هرسه در پارس بودند، از بناهای اوست. دیگر شهر باستانی میشان Mésène (کرخای میشان)، که به نام استراباد اردشیر، مجدداً آبادی یافت. دیگر شهر وهشت آباد اردشیر، که در آغاز اسلام به نام بصره آبادی از سرگرفت و غیره. ۴

به مرور زمان سرگذشت این شهریار صورت افسانه به خودگرفته است. در افسانه کوچکی، که به نام کارنامگای اردشیرای پابگان  $^{0}$  معروف و شرح اعمال و افعال اردشیر در آن مندرج است، مطالبی دیده می شود، که متعلق به حکایت کوروش کبیر است.  $^{3}$  حتی کشتن اردشیر اژدها را مقتبس از قصه

١. رتشتين، سلسله لحميان درالحيره، برلن، ١٨٩٩

G. Rothstein, Die Dynastie der Lahmiden in al-Hîra.

G. Olinder, Tke Kings of Kinda.

اليندر، سلاطين كنده، لوند، ١٩٢٧

٢. نلدكه، غسانيان، رسالات آكادمي علوم برلن، ١٨٨٧.

Die Ghassânischen Fürsten aus dem Hause Gafna's.

٣. كريستنسن، شاهان، فصل سوم.

۴. طبری، ۸۲۰ نلدکه، ص ۱۹ و بعد؛ شدر و حسن البصری، اسلام، ج ۱۴، ص ۳۱. ۵ رک بالاتر.

ع. گوتشمید، مجله شرقی آلمان، ج ۳۴، ص ۵۸۶ و بعد.

مردوک خدای ملی بابلیان قدیم است. مردوک بادی وحشتناک برانگیخت تا در دهان عفریت عظیم، موسوم به تیامت Tiamat، فرو رفت و آن دشمن خدایان را از پادرآورد. اردشیر در کشتن اژدهای هفتان بُخت فلز گداخته در کام آن ریخت، تا به حالتی فجیع هلاک شد.

# فصل دوم

## تشكيلات دولت شاهنشاهي

صفات مختصه دولت ساسانی \_طبقات سیاسی و اجتماعی ملت \_ تشکیلات اداری مرکزی \_صدراعظم \_ دیانت \_ مالیه \_ صناعت و تجارت و شوارع \_ سپاه \_ وزراء و غیره \_ اداره ایالات.

مورخان روم کاملا اهمیت تغییری را، که در نتیجه تأسیس سلسله جدید در ایران رخ داد، درک نکردهاند. دیون و هرودیانوس پیروزی اردشیر را بر اردوان به طریق اختصار نقل کردهاند. رومیان ملاحظه نمودند که دولت جدید از دولت سابق مقتدرتر و در نتیجه برای سبرحدات شبرقی روم خطرناک تر است، اما نمی دانستند که این دولت با دولت سابق تفاوت اساسی پیداکردهاست. در واقع دولت ساسانی آخرین مرحله یک سلسله تحولات طولانی بود، که در زمان اشکانیان در زیر قشری از تمدن یونانی سیر کرده و به این پایه رسیده بود. عناصر تمدن یونان، قسمتی از تشکیلات ایرانی طرد شد و قسمتی مجذوب شد و یا تغییر شکل داد. هنگامی که اردشیر زمام حکومت را به دست گرفت، کشور ایران برای نخستین بار صورت و جدانی ملی یافت و بیش از پیش آثار مختصه این صورت در اجزای حیات اجتماعی و معنوی ملت ظاهر شد.

بنابراین، تغییر سلسله سلاطین فقط یک حادثه سیاسی نبود، بلکه نشانهٔ پیدایش روح جدیدی در شاهنشاهی ایران به شمار آمد. دو چیز موجب امتیاز دولت ساسانی از دولت متقدم است: یکی تمرکز قدرت، دیگر ایجاد دین رسمی. اگر عمل نخستین را بازگشت به سنتهای زمان داریوش کبیر بشماریم، عمل دوم را حقاً باید از مبتکرات ساسانیان بدانیم. اما این ابتکار هم نتیجه تکامل کند سیری بود، که در این وقت پا به دایره تحقق نهاد، چنانکه سیزده قرن بعد تشکیل مذهب رسمی تشیع نیز به همین نحو نتیجه تحولات بسیار بود.

در مدت چهار قرن، که دولت اردشیر دوام یافت، شرایط زنندگانی عمومی و اداری کشور ا دستخوش تغییرات مختلف شد، اما در کلیات و اصول همان بنای اداری و اجتماعی، که مؤسس

<sup>·</sup> ما این تغییرات را بترتیب به مناسبت آن با حوادث تاریخی ذکر خواهیم نمود.

سلسله پی افکند پا به کمال رسانید، تا پایان عهد ساسانیان بر یک حال باقی ماند.

در اوستای جدید جامعه ایرانی را به سه طبقه تقسیم کردهاند: یکی روحانی (آثرون αθταναη)، دیگر جنگاور (رثه ایشتر ταθαεξταν)، دیگر کشاورز (واستریوفشوینت vâstryô fsuyant). این طبقه بندی از تقسیمات اجتماعی بسیار قدیم است. فقط یک عبارت در اوستا (یسنای ۱۹، فقره ۱۷) موجود است، که از طبقه رابعی نام می برد و آن طبقهٔ صنعتگر (هویتی hûiti) است.

چون نوبت به ساسانیان رسید، تشکیلات جدید در جامعه پیدا شد، که آن نیز مبتنی بر چهار طبقه بود. تفاوت این شد، که طبقه سوم را دبیران قرار دادند و کشاورزان و صنعتگران را در رتبه چهارم گذاشتند. بنابراین چون طبقه بندی اجتماعی را به این نحو با اوضاع سیاسی زمان تطبیق کردند، طبقات اربعه ذیل پیدا شد: ۱ ـ روحانی (آسرون) ، ۲ ـ جنگاوران (ارتیشتاران)، ۳ ـ مستخدمان ادارات (دبیران)، ۴ ـ توده ملت (روستاییان یا واستریوشان) و صنعتگران و شهریان یا هو تخشان) ۲.

هریک از این طبقات به چند دسته تقسیم می شد. طبقه روحانیان مشتمل بوده است بر: قاضی (دادور)، و علمای دینی (پست ترین و متعدد ترین مرتبه این علماء صنف مغان بوده، پس از مغان موبدان و هیربدان و سایر اصناف روحانی، که هر یک شغلی و وظیفه خاصی داشتند)، دیگر از شعب طبقه روحانی دستوران و معلمان بوده اند و این صنف اخیر را مغان اندرزبد می گفته اند. اما طبقه جنگیان مشتمل بر دو صف سوار و پیاده بوده است، که وظایف مختلف داشتند. اصنافی که در طبقه مستخدمان ادارات تشخیص داده شده، از این قرار است: منشیان، محاسبان، نویسندگان احکام محاکم و نویسندگان اجاره نامه و قراردادها و مورخان و پزشکان و منجمان نیز جزء این طبقه به شمار بوده اند. طبقه توده هم مرکب از اصناف و شعبی بود مثل تجار و فلاحان و سوداگران و سایر

۱. مقایسه شود با مقاله بنونیست موسوم به طبقات اجتماعی در روایات اوستایی، مجله آسیایی، ۱۹۳۲، ص ۱۱۷ و معد.

۲. رک نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۱۴ و ۱۸ - ۱۵۷ مینوی، ص ۱۲ دارمستتر گوید: شاید محسوب داشتن دبیران به عنوان طبقه سوم ناشی از اشتباه مترجمان ایرانی و عرب بوده است، ولی این عقیده صحیح نیست، زیرا وجود طبقه مخصوص دبیران در عبارت دیگر همین نامه تنسر تأیید شده است (دارمستتر، ص ۲۱۵ و ۱۵۲، مینوی، ص ۲۱)، که گوید: «و هر یک از سران اعضای اربعه را فرمود که اگر در یکی از ابناء مهنه اثر رشد و خیر یابند و مامون باشد بر دین یا صاحب بطش و قوت و شجاعت یا بافضل و حفظ و فطنت و شایستگی بر ما عرض دارند تا حکم آن فرماییم»، صفت حفظ و فطنت خاص دبیران بوده است. این نکته کاملا موافق است با عملی که قبل از کواد اول و خسرو ابل مجری بوده است، یعنی سه شخص در انتخاب پادشاه صاحب اختیار بوده اند. موبد بزرگ و سپهبد و رئیس دبیران و این سه تن رؤسائ سه طبقه نخستین بوده اند، (نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۳۹ و بعد و ۳۴۵ و بعد، مینوی، ص ۳۸ و ما بعد). در کتاب مسعودی (التنبیه، ص ۱۰۳) فهرستی از مامورین عالی مقام دولت مذکور است و در آن پس از نام و زرگ فرمَدار یا وزیر اعظم صاحبان منصب ذیل شمرده می شوند: ۱ ـ موبد (رئیس روحانیان)، ۲ - سهاهبد (رئیس سنعتگران و پیشه وران)، که واستریوش بد (رئیس کشاورزان) نیز نامیده می شده و این کاملا مندرجات نامه تنسر را تایید می کند. بنابر کتاب التاج جاحظ (چاپ قاهره، ص ۲۲) اردشیر اول ملت را به چهار طبقه تقسیم فرمود: ۱ ـ سوارانی که از نژاد شاهی بودند، ۲ ـ روحانیان و محافظان تشکده ها (هیریدان)، ۳ ـ پزشکان و دبیران و اختر ماران، ۴ ـ کشاورزان و پیشه وران.

پیشه و ران.

هریک از این طبقات رئیسی داشت، رئیس روحانیان موبدان موبد، رئیس جنگیان ایران سپاهبد، رئیس جنگیان ایران سپاهبد، رئیس دبیران، ایران دبیربد (یا به اصطلاح دیگر دبیران مهست، رئیس طبقه چهارم را واستریوشان سالار (یا باصطلاح دیگر واستریوش بد یا هوتخشبد) میگفتند. هر رئیس یک نفر بازرس در تحت اختیار داشت، که مأمور سرشماری طبقه بود. بازرس دیگر موظف بود که به در آمد هر فردی از افراد طبقه استدار داشت، که مأمور سرشماری طبقه بود. بازرس دیگر موظف بود که به در آمد هر فردی از افراد طبقه استدار کودکی کند و نیز یک نفر آموزگار (اندرزبد) در اختیار او بود «تا هر کس را از اوان کودکی علمی یا پیشهای بیاموزد و او را به تحصیل معاش قادر کند». ۲

در ازمنهٔ نخستین عهد ساسانیان، یک تقسیم اجتماعی دیگر وجود داشته، که بی شبهه از بقایای عهد اشکانیان بوده است. نام این طبقات را در کتیبه حاجی آباد، که به دو زبان نوشته شده، می بینیم. شاپور در آن سنگ نبشته کیفیت تیراندازی خود را با حضور شهرداران (امرای دولت) و واسپوهران (مقصود نجبا یا به طور کلی افراد خاندانهای بزرگ) و وزرگان (بزرگان) و آزادان شرحمی دهد. در

۱. در چاپ مینوی لفظ «دغل» به جای «دخل» آمدهاست.

۲. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۱۸ ـ ۲۱۷ و ۵۲۲، و مینوی، ص ۱۵.

۳. شهرداران (املای تاریخی آن شترداران است و در اواخر عهد ساسانیان شاید تلفظ آن شهریاران بوده) و واسپوهران از ترکیبات پهلوی اشکانی میباشد. واسپوهر، که هُزوارش آن بَربَیتا bar - baitâ است، تحریفی است (بیلی، بولتن شرقی، ۱۹۳۳، ص ۷۵) از لفظ ویس پوهر به معنی «پسر طایفه». مقایسه شود با لفظ «ویس پتی» و «ویس بد» ص ۱۷ و ما بعد. در زمان هخامنشی هم لفظ فوق دیده میشود (پاپیروسهای آرامی الفانتین). در زبان ارمنی هنم کلمه **ویسپوهر** هست و هم کلمه **واسپوهر** و هر دو در آن لغت دخیل هستند و این در صورتی است که لفظ سِپوه sepuh ارمنی واقعاً ويس پوهر ايراني باشد. اما كلمه واسپوهر در تركيب كلمه وَسپورَكان Vaspurakân، كه نام يكي از ايالات است، ديده می شود (نلدکه، طبری، ص ۵۰۱؛ بنونیست، مجله تنبعات ارمنی، ج ۹، ص ۱۰ ـ ۹؛ مقایسه شود با هرتسفلد، پایکولی، لغتنامه شماره ۱۶۵، ۲۲۵ و ۳۰۰). از این گذشته درباره دو لفظ ویسپوهر و «واسپوهر» بحث بسیار کردهاند، در این باب رک هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۷، ص ۱۸ و بعد بخصوص مقاله شدر (تحت عنوان «یک لقب پارتی در زبان سغدی» Ein parthischer Titel im Sogdischen در مجموعه «مطالعات هندی و ایبرانی تقدیم به مسرجورج کریرسون» Indian and Iranian Studies presented to Sir George Grierson بولتن شرقی، ج ۸، ص ۳ ـ ۲، ۱۹۳۶، ص ۷۳۷ و بعد. آقای شدر در این مقاله ثابت میکنند که هر دو کلمه که پهلوی اشکانی میی باشند، در تیمام دوره اشکانی و ساسانی وجود داشته اند و مراد از کلمه ویس پوهر («پسرطایفه») پسر ویس پتی یا ویس بد (رئیس طایفه) نبوده است، بلکه این لفظ دارای ارزش اجتماعی بیشتری شدهبود و شاهزادگان خانواده شاهی را بدان مینامیدند. اما لفظ واسپوهر در مورد اعضای طبقه نژادگان و نجبای درجه اول به کار میرفت. معذلک در متن پهلوی سور سَخوَن (ترجمه تاوادیا، مجله شرقی، ۲۹، ۱۹۳۵) بی شک لفظ پُسای واسپوهر همچنانکه تآوادیا دریافته است، به ممنای «ولیعهد» به کار رفته است. تعبیری که آقای شدر در این مورد پیشنهاد کردهاست، این است که واسپوهر در اینجا لقب نیست؛ ستایش و توصیف است و مواد از آن «فرزند والاگهر» der hochadliche Sohn شاهنشاه است، که در عبارت ما قبل از او نام بردهاند. اما این تعبیر این سؤال را بلاجواب میگذارد که چرا بر «ولیعهد» پُسرای واسپوهر (فرزند والأگهر der hochadliche Sohn) نام نهادهاند نه پُسای ویس پوهر» (شهزاده پسر der prinzliche Sohn)؟

به هرحال لفظ «ویس پوهر» به شکل ایرانی خود، یعنی بی آنکه در پس اندیشه نگار آرامی (= هزوارش) نهفته باشد، فقط در متون مانوی تورفان دیده می شود. آقای شدر بر آن است که این کلمه را در زبان سغدی با تغییر مختصری به صورت ویس پوس بازیافته، ولی هنینگ (رسالات آکادمی پروس، ۱۹۳۷، کتاب دعای مانوی، ص ۷۳) بر این ادعا خرده گرفته است. از طرف دیگر باید دانست که متون مانوی لغات و اصطلاحات را به صورت مصطلح در

این صورت فقط طبقات ممتاز ذکر شده است و نمی توان از روی یقین معلوم کرد که چه نسبتی بین این صورت و طبقه بندی اجتماعی سابق الذکر بوده است. آنچه مسلم است ترتیب مذکور همیشه ثابت نمی مانده است. خلاصه باید گفت ترتیب مقامات و طبقات امری بسیار پیچیده و تاریک است.

تخالف و تعارض ظاهری، که در تقسیمات اجتماعی و سیاسی ملت دیده می شود، نسبت مستقیم دارد با میراثی که از اشکانیان به ساسانیان رسیده و آن میراث عبارت بود از تلفیق دو مسلک مخصوص، یکی ملوک الطوایفی و دیگر حکومت مطلقه دیوانی. اگر کسی بخواهد حقیقت تحولات اجتماعی و سیاسی ایران را از عهد اردشیر تا زمان کسرایان در یابد، باید تلفیق این دو جزء را در نظر بگیرد، از طرفی اسلوب ملوک الطوایف و از جانبی حکومت مطلقه دیوانی.

### شهرداران

در دولت ساسانی افراد طبقه اول را به لقب شاهی میخواندند و از این جهت پادشاهان ایران را شاهنشاه میگفتند. این طبقه مرکب بود از امرای تیولداری که در اکناف کشور فرمانروایی میکردند، دیگر شاهان کوچکی که خود را به پناه شاهنشاه ایران کشیده بودند و شاهنشاه در عوض شاهی را در دیگر شاهان کوچکی که خود را به پناه شاهنشاه ایران کشیده بودند و شاهنشاه در عوض شاهی را در دودمان آنها موروثی کردهبود، مشروط بر آنکه پیوسته سپاه خود را در اختیار سرور و مخدوم خود بگذارند و گویا از جمله شرایط، دادن خراج هم بودهاست. در نامه تسر این عبارت از قول اردشیر نقل شدهاست: «هرکه به اطاعت پیش ما آید یا بر جاده فرمانبرداری مستقیم باشد نام شاهی از او نیفکنیم» امرای عرب حیره نیز آز این شاهان بودهاند. آمیانوس در ضمن تعداد ملتزمان رکاب شاپور دوم از شاهان خیونیان Chionites والبانیان Albans نام برده است. در بین النهرین پادشاهی پولَر Pūlar (؟) نام مطبع شاپور بود، که فرزندانش نام ایرانی داشتند. کلمه ساتراپ، که در کتیبه پایکولی دیده میشود، ظاهراً اشاره به کشتر په Kšatrapa کرجستان ابتدا لقب بیدخش (بدشخ bdeashkh) را کمافی السابق نگاه داشتند، ولی در سنه ۴۳۰ میلادی ارمنستان یکی از ایالات دولت شاهنشاهی ایران شد و حکومت آن را به یک نفر مرزبان میلادی ارمنستان یکی از ایالات دولت شاهنشاهی ایران شد و حکومت آن را به یک نفر مرزبان

<sup>-</sup>

آغاز دوره ساسانی نشان می دهند و در آن زمان فرقی، که اشکانیان بین دو لفظ ویسپوهر و واسپوهر میگذاشتند، هنوز از یاد نرفته بود، ولی ظاهراً ما مثالی از موارد استعمال لفظ ویسپوهر در ادبیات پهلوی اواخر دوره ساسانی در دست نداریم. به این جهت من گمان میکنم که قبل از پایان این دوره لفظ ویس پوهر فراموش شده و اصطلاح واس پوهر جای آن را گرفته بود.

۱. دارمستتر، ص ۲۱۰ و ۵۱۳، مینوی، ص ۹.

۲. بحرین از زمان شاپور دوم جزو ایران بود و ملوک حیره یک نفر امیر عرب از جانب خود در آنجا میگماشتهاند.
 لااقل در قرون اخیر عهد ساسانی یکی از عمال عالی مقام ایران ناظر این امیر بودهاست (رتشتین، ص ۱۳۱ و بعد).
 ۳. کتاب ۱۸، بند ۶، فقره ۲۲.

۵. هرتسفلد، پایکولی، لغت نامه، شماره ۷۰۶.

۶. بالاتر را ببینید و نیز مقایسه شود با اشکال مختلف کلمه پادشاه در زبانهای گرجی و یونانی و سریانی (آندرهاس). هرتسفلد، پایکولی، لغتنامه، شماره ۲۱۴ و ۷۸۱.

محول كردند.

ساسانیان تقسیمات سابق کشور را، به چهار قسمت مطابق جهات اربعه، به حال خود باقی گذاشتند. به هرحال از آغاز قرن پنجم می بینیم که فرمانفرمایان این ایالات را مرزبان می گفته اند. این چهار مرزبان در مرتبه قرین خانواده های سلطنتی مذکور بودند و مثل آنان لقب و عنوان شاهی داشتند. ۱

حكامي كه از خانواده ساساني بودند، همين امتيازات را داشتند. از قديم الايام عادت بر اين جارى بوده كه پسران پادشاه به حكومت نصب مىشدهاند، على الخصوص شاهزادگانى كه احتمال مى رفت روزى براريكه سلطنت نشينند، مجبور بودند با قبول فرمانفرمايي ايالات، خود را براي حرفه پادشاهی مهیا و آماده کنند. دو برادر شاپور اول، اردشیر و پیروز نام، به ترتیب به حکومت کرمان و کوشان گماشته شدند، شخص اخیر لقب «پادشاه بزرگ کوشان» داشت. ۲ در میان شاهنشاهان ساسانی شاپور اول و هرمزد اول و وهرام اول و وهرام دوم پیش از جلوس حکومت خراسان و پادشاهی کوشان داشتند. مرمزد اول (هرمزد اردشیر) نیز حکومت ارمنستان داشت (شاه بـزرگ ارمنیان). وهرام اول با لقب (گیلانشاه) بر گیلان حکومت می کرد. از پسران شاپور اول نرسه (شاه آتی) حکمران سیستان (سکانشاه) و شاپور حاکم میشان (میشان شاه) بود<sup>۴</sup> و همچنین وهرام سوم حاکم سیستان (سکانشاه) بود و اردشیر دوم والی ادیابن Adiabène و هرام چهارم فرمانفرمای کرمان بود و لقب کرمانشاه داشت. **هرمزد سوم** نیز حاکم سیستان شد و عنوان سکانشاه یـافت.<sup>۵</sup> بزرگان وقتی که خواستند وهرام پنجم را از حق پادشاهی محروم کنند، این بهانه را پیش کشیدنده که چون هنوز فرمانفرمایی ایالتی نیافته است، لیاقت او معلوم نیست.<sup>۶</sup> اما سیاست شاهنشاه اقـتضا نمی کرد، که مقامات عالیه فوق را به طور موروث به این شاهزادگان واگذارد، زیرا که شاهنشاه میخواست که هر طور منافع مملکت اقتضا کند، آن فرمانفرمایان را تغییر و تبدیل بدهد. برای این شاهزادگان و مرزبانان عنوان شاهی لقبی بیش نبود و تنها این فایده را داشت، که آنها را در صف نخستين طبقات عاليه اجتماع قرار ميداد.

شاهزادگان مکلف بودند که «جمله به درگاه بنوبت ملازم باشند و تکالیف خود را به جا آورند» $^{\mathsf{V}}$ ،

۱. راجع به مرزبانان رک به فصل اداره ایالات ایران.

۲. پیروز، رک هرتسفلد، پایکولی، لغت شماره ۸۱۱ در یکی از قطعات مانویه نام برادر سوم شاپور مهر شده که پادشاه میشان بوده، ذکر شدهاست (M. 47)

۳. هرتسفلد، پایکولی، ص ۴۱، ۴۵، ۴۷، ۴۷ و سکههای کوشانی و ساسانی در «دفاتر باستان شناسی هند» Memoirs ... of the Archeolog. Survey of India، شماره ۳۸.

۴. کعبه زردشت، سطر ۲۳ ـ ۲۲ رک، هنينگ در بولتن شرقي، ج ۹، ص ۸۴۶ و بعد.

۵. هرتسفلد در لغات پایکولی (شماره ۶۳۲) عناوین دیگری را که باکلمه شاه ترکیب شده، ذکر نموده است. زن شاه را بانیشن مینامیدند؛ مثلا در کتیبه کعبه زردشت (سطر ۲۹) ملکهای به نام میشان بانیشن ذکر شده است.

۶. طبری، ص ۸۵۸، نلدکه، ص ۹۱.

۷. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۱۰ و ۵۱۳، مینوی، ص ۱۰. باید به خاطر داشت که شهرداران در موقع تشریفات رسمی تیراندازی شاپور اول حضور داشتهاند.

اما نبایستی در آنجا شغل معینی داشته باشند، زیراکه بنابر مندرجات نامه تنسر «اگر مرتبه جویی کنند به منازعات و جدال و قیل و قال افتند، حشمت ایشان بشود و به چشمها حقیر گردند.»

#### واسيوهران

ساسانیان اصول ملوک الطوایفی را از اشکانیان میراث یافتند. به همین جهت در شاهنشاهی جدیدی که اردشیر تأسیس کرد، در مرتبه دوم از حیث درجات و مراتب، طبقه مقتدر رؤسای طوایف را باز می یابیم و در رأس آنان هفت دودمان ممتاز قراردارند. از این هفت دودمان، لااقل سه خانواده در عهد اشکانیان حائز این مقام عالی و ممتاز شدهاند:

کارِن<sup>۲</sup>، سورِن و اسپاهبکه، که همه از نژاد اشکانیان بودند و لقب پَهلَو یعنی «پارتی» داشتند. انتساب به سلسله اشکانی را علامت امتیاز میدانستند و از این رو بود که از میان سایر دودمانهای ممتاز عهد ساسانیان بعضی اهتمام داشتند که خود را به تخمه اشکانی منسوب کنند، مثل دودمانهای سپندیاد (اسفندیار) و مِهران.<sup>۳</sup>

ا. نگاه کنید نلدکه، طبری، ص ۴۳۷، اعضای این هفت خاندان ممتاز ایران حق داشتند تاج بر سر نهند و از حیث نسب همرتبه شاهان بودند؛ فقط تاج آنان از تاج شاهنشاهان ساسانی کوچکتر بود (بلعمی، زتنبرگ، ج ۳، ص ۴۴۸).
 ۲. اکنون میدانیم. که صورت صحیح این نام کارِن Kârin است (کعبه زردشت، سطر ۲۸ و ۳۰ (K'lny)، نه کارین Kâren.
 ۸. مقایسه شود با بیلی، بولتن شرقی، ج ۹، ص ۲۳۲.

۳. بنابه روایت موسی خورنی اَرشَویر Arshavir شاه بارتیان، که همان فرهاد چهارم است سه پسر داشت: اَردَشِس Ardashes (= اردشیر)، کارن و سورن، و دختری به نام کُشم Koshm (نام اخیر، بنابر عقیده مارکوارت، همان ایالت كومِش Kômish است، كه به اين صورت در آمده، نگاه كنيد مجله شرقي آلمان، ج ۴۹، ص ۶۳۹). پسر ارشد جانشين پدر شد (بنابراین همان فرهاد پنجم است)، دو پسر دیگر سر سلسله دودمانهایی شدند، که بدین نامها معروفاند: دختر ارشویر «سردار کل ایرانیان» را به شوهری اختیار کرد و اعقاب ایـن زن و شــوهر اَســپَهَپت پَــهلُو Aspahapet Pahlav نام گرفتند. اسپهپت همان سپادَپَتي - Spâda - pati قديم است، که به پهلوي س**پاهبَد** ميشود. همين کلمه را در زبان ارمنی به صورت سپَوَیِت Sparapet به عاریت گرفتهاند. این کلمه نامی بوده که سردار لشکر را بدان میخواندند و در قرن پنجم هم با یک مصوت اضافی به صورت آسپَرَهت asparapet نزدلازار فرپی و غیره دیده می شود (آندره آس). اسپهپت نزد پروکوپیوس به صورت: هه Aspebéde، نزد فوتیوس به صورت: Aspenédes دیده می شود و تثوفانس آن را به شکل Aspétios آورده است. تثوفیلاکتوس (کتاب ۴، بند ۳، فقره ۵) از شخصی به نام Aspabédes اسم میبرد، که خویشاوند خسرو دوم و پدر ویندوی و ویستَهم بود؛ همچنین مقایسه شود با نلدکه، ص ۲۷۳، یادداشت ۱. این است آنچه که نزد مورخان بیزانسی دیدهمی شود. از این گذشته فقط نزدِ یک نویسنده مذهبی موسوم به کوریل Kyrill به این کلمه به صورت Aspébetos برخورد میکنیم.کلمه آسپَبرَ Aspabar سریانی محققاً در اثر اشتباه کاتبان به این صورت در آمده و در اصل آسپَبَد Aspabad بوده است، که همان سپاهبد باشد. اسپبر جز در داستان یولیانوس، که تـوسط هوفمان انتشار یافته است، در جای دیگری دیده نشد. (آندرهآس). طبری سپاهبد را در زمرهٔ هفت دودمان ممتاز می شمارد (نگاه کنید به تصحیحی که مارکوارت از متن کرده است، مجله شرقی آلمان، ج ۴۹، ص ۶۳۵)، باید دانست که این روایت موسی خورنی تاریخی نیست. می دانیم که سورن دشمن کراسوس بود و لشکرکشی کراسوس به ایران در زمان سلطنت پدر و سلف فرهاد چهارم صورت گرفت. ولی به هر حال ثابت شدهاست که این سه خاندان مدتها قبل از ظهور ساسانیان از تیولداران و امرای بزرگ بودهاند. انتساب خانواده سپندیادبه اشکانیان محققاً بعدها جعل شده است، یعنی اوقاتی که تاریخ حقیقی اشکانیان از خاطرهها محو شده بود؛ در سلسله نسب یکی از افراد این خاندان (مهر نرسه، نگاه کنید طبری، ص ۶۹\_۸۶۸ نلدکه، ص ۱۰۹) به نام دارا (داریوش سوم) و پسرش کُی اشک بر

خاندان ساسانی نخستین دودمان از دودمانهای هفتگانه محسوب می شد. ا پنج دودمان ممتاز دیگر را نام چنین بودهاست:

-

به مشابهت کلمه ماقبل آن، که سیسپد بوده، به این صورت در آمده. بعلاوه شجره نامهٔ سوخرای کارنی، که در طبری، ص ۷۸ ـ ۷۸، نلدکه، ص ۲۸ ـ ۱۲۷ هست، همچنین علایمی دارد، که می توان گفت در ازمنه بعد تنظیم یافته است و بالنسبه جدید است و به این قیاس می توانیم بگوییم که انتساب خاندان مهران نیز به اشکانیان مجعول است. بدون شک قول مارکوارت صحیح است، که گوید که منشأ میلاد، پهلوان داستانی، به یکی از شاهزادگان یا شاهان اشکانی، که مهرداد نام داشته اند می رسد، اما از این نکته نباید چنین نتیجه گرفت که انتساب خانواده مهران به گرگین پسر میلاد دلالت بر تعلق آن خانواده به یکی از مهردادهای تاریخی دارد.

۱. شاهزاده پیروز، برادر شاپور اول را واسپوهرای ساسانگان می خوانده اند. رک هرتسفلد، پایکولی، ص ۴۵ و ۴۹. ۲. در کتابِ فوستوس بیزانسی به دوسورن برمی خوریم، که پارسیگ لقب داشته اند و ظاهراً متعلق به شعبه کوچک سورن پَهلَو بوده اند.

۳. بنابه روایت مناندرس، زیخ Zikh یکی از مقامات بسیار عالی ایرانیان بوده است (مجموعهٔ مورخان بیزانسی ایرانیان را با Corp. script. hist. Byz. (Corp. script. hist. Byz.) اما باید دانست که معمولاً مورخان بیزانسی نام خانوادگی ایرانیان را با القاب و عناوین آنان اشتباه می کرده اند، مثلا زسیموس Zosimus سورن را اَرخِه Arkhe می خواند و پروکوپیوس جنین پنداشته است که مهران مقامی یا لقبی است و گوید که پیروز سردار سپاه به مقام Mirránės رسید. هوبشمان (دستور ارمنی، ج ۱، ص ۴۱) گوید که لفظ زیک Zik نزد فوستوس بیزانسی، و Zèkas نزد آگاثانجلوس را این دو مولف نام خانوادگی پنداشته اند و لقب مخصوص زیک مورد بحث را اضافه کرده اند. زیک و کارن Karinas و گفیر از کولاکس Cylaces و ارتابانس Artabannes نزد آگاثانجلوس) دو تن از سرداران بزرگ شاپور دوم بوده اند، و غیر از کولاکس ۲۱۳ و بعد. برای شناختن افراد معلوم خاندان زیک نام نامه یوستی را ببینید و نیز مقایسه شود با گزارش باستان، ج ۴، ص ۵۷، یادداشت شمارهٔ ۲. معلوم خاندان کارن و سورن و مهران، رک یادداشت های نلدکه، طبری، ص ۲۸ - ۲۱، ۲۱ ۳۹ - ۴۲۸ و ۴۲، راجع به سورن رک هرتسفلد؛ پایکولی، لغتنامه، شماره ۷۱۵، پوستی این اسامی را تکمیل کرده است (نام نامه هرتسفلد، بایکولی، لغتنامه، شماره ۵۱۵، پوستی این اسامی را تکمیل کرده است (نام نامه هرتسفلد، پایکولی، لغات، شماره ۵۲۰، راجع به سپاهبد رک یوستی، کلمه سپاد پَتی می شماره ۵۲۵، و ۴۰ می کلمات کارِن گفتات، شماره ۷۲۷، راجع به سپندیاد (که در فارسی جدید به غلط اسفندیار خوانده اند) رک

میگیریم که املاک واسپوهران در سراسر کشور ایران پراکنده بوده، مخصوصاً در ماد و پارت که مهد دولت اشکانی محسوب می شود، و در ایالت پارس، که منشأ دودمان ساسانی است. املاک خاندانهای مزبور در این ایالات نزدیک به هم قرار داشت و تشکیل اقطاعات وسیعه و تیولات یک کاسه در آنجا ممکن نبود. ظاهراً همین نکته یکی از علل عمدهای بوده است که بتدریج تیولداران بزرگ را در طی دوره ساسانی مجبور کرد، تا در زمرهٔ نجبا و اشراف درباری در آمدند و تا حدی وضع ملوک الطوایف را از دست دادند. اما تا زمانی که جامعه قدیم باقی بود، واسپوهران علاقه و انتساب باستانی خود را با دیه (ویس) نگاهداشتند: مثلاً هر وقت مورخان از منشأ یکی از واسپوهران نام برده اند، غالباً اسم قریهای را ذکر کرده اند.

ظاهراً نجبای درجه اول ملوکالطوایف منحصر به هفت دودمان سابقالذکر نبودهاند. فوستوس بیزانسی اسم سرداری را ذکر کرده است دمووند Dmavund نام، از خانواده کاوسکان Kâûsagân. بسیاری از نامهای خانوادگی که منتهی به «دان» می شود، ظاهراً نام خانوادههای صاحب اقطاع یا شعب آنها است، ولی من حیث المجموع آن قسمتی از مملکت که به عنوان تیول و اقطاعات در دست نجبای درجه اول بود، نسبت به آنچه که مستقیماً تابع دولت بود و به وسیله حکام شاهی اداره می شد، وسعت چندانی نداشت.

ما اطلاعات صحیحی در باب امتیازات صاحبان تیول و اقطاعات نداریم، مثلا نمی دانیم آیا حکام شاهی نسبت به اقطاعاتی که در قلمرو آنها واقع می شده، اختیاراتی داشته اند یا نه، و نیز نمی دانیم که مصونیت کلی یا جزئی شامل اقطاعات می شده است یا نه. قدر مسلم آنکه رعایای این املاک مالیات خود را به صاحب اقطاع یا به دولت یا به هر دو می داده اند و در تحت فرماندهی صاحب اقطاع مجبور به انجام خدمات نظامی بوده اند.

در عهد ساسانیان، مجدداً به آن عادت باستانی برمیخوریم که بعضی مشاغل و مناصب ارثاً به رؤسای هفت دودمان نخستین میرسیده است. تئوفیلاکتوس (کتاب ۳، بند ۸) این مناصب موروثی را چنین شرح می دهد: «خانواده ای که ارتبیدس Artabides نام دارد، دارای امتیاز شاهی و عهده دار نهادن تاج بر سر شاهنشاه است؛ خانواده دیگر هست که نظارت امور لشکری را متکفل است؛ و خانواده دیگر مسئول کارهای کشوری است؛ خانواده ای هست که کار او حکمیت در حق اشخاصی است، که بر سر چیزی با هم نزاع میکنند؛ خانوادهٔ پنجم فرمانده سوار نظام؛ و خانواده ششم مأمور

کلمات کارِن Kârên، سورن Sûrên، میثرانّه Miðrâna). راجع به سپاهبد رک یوستی، کلمه سپادپّتی Spâdapati، و هرتسفلد، پایکولی، لغات، شماره ۷۲۷. راجع به سپندیاد (که در فارسی جدید به غلط اسفندیار خواندهاند) رک نلدکه، ص ۴۳۹ بعلاوه مقایسه شود با مارکوارت، مجله شرقی آلمان، ۴۹، ص ۶۳۳ و ما بعد، و ایرانشهر: ص ۷۱، هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۴، ص ۶۴ و ما بعد، هرمزدان، سردار معروف یزدگرد سوم، به یکی از هفت خاندان تعلق داشت، ولی نمی دانم که به کدام، مادرش از مردم خوزستان بوده و فرمانروایی این ایالت، که مشتمل بر هفتاد شهر بود، در خاندان او موروثی بود (طبری، ص ۲۵۳۸ و ۳۵۴۳، بلعمی، زتنبرگ، ج ۳، ص ۴۴۷ و ما بعد).

وصول ماليات رعيت و حفظ خزانه سلطنت است؛ و خانواده هفتم مواظب اسلحه و مهمات لشكر است.

ارتبیدس Artabides تحریفی است از ارگبیدس Argabídês که همان ارگبد باشد.

ارگبد در اصل معنی «دژبان» (فرمانده یک قلعه مستحکم) را داشته و بعد عنوان یک منصب لشکری بسیار مهم شده است. اردشیر بابکان دارای این عنوان بود و چون به پادشاهی رسید، لقب ارگبد مخصوص خانواده سلطنتی گردید و عالی ترین منصب لشکری به شمار رفت. ۲

اما از شش منصب دیگری که تئوفیلاکتوس نام برده است، سه منصب کشوری و سه لشکری است: مناصب لشکری عبارتاند از: ریاست امور لشکری و سرداری سوار نظام و مدیریت مخازن و انبارها (ایران انبارارگید و این منصب اخیر همان است که تئوفیلاکتوس آن را مخصوص خاندان هفتم قلمداد کرد. اما مناصب کشوری نیز از این قراراند: رئیس امور کشور، که معلوم نیست چه مقامی بوده است. سوم رئیس وصول مالیات و بازرس خزائن سلطنتی بید دانست که مطالب تئوفیلاکتوس مربوط به آخرین دورهٔ سلطنت بازرس خزائن سلطنتی بید دانست که مطالب تئوفیلاکتوس مربوط به آخرین دورهٔ سلطنت

۱. نلدکه، طبری، ص ۵، یادداشت ۱ و ۳؛ هرتسفلد، پایکولی، لغت تامه، شماره ۴۱۶. حدس یوستی را مبنی بر اینکه عنوان فوقاز کلمه ازگ مشتق شده، بارتلمه پذیرفته است (در باب معرفت زبانهای ایرانی میانه zur Kenntnis der عنوان فوقاز کلمه ازگ مشتق شده، بارتلمه پذیرفته است (در باب معرفت زبانهای ایرانی میانه mitteliranischen Mundarten

۲. ابرسام در زمان اردشیر اول ارگبد بود (طبری، ص ۱۸۲۳ نلدکه، ص ۲۷، تصحیح مارکوارت، رک هرتسفلد، پایکولی، لغت نامه شماره ۴۱۶ و کریستنسن در ۵۵، ج ۱۰، ص ۴۳ و بعد). مهر شاپور در عهد بزدگرد اول دارای همین عنوان بودهاست (لابور، ص ۹۷).

۳. «ناظر امور لشکری ایران» همان ایران سپاهبد بوده در کتاب «شاهنشاهی ساسانیان»، ص ۲۷ نیز این شخص را با ایران سپاهبد یکی دانستهام، معذلک بعید به نظر می رسد که ریاست کل قوای جنگی ایران یا وزارت جنگ به طور ارثی به اشخاص تعلق یافته باشد. می توان چنین حدس زد که در اینجا مقصود یک مقام نظامی محدود تری است مثلا مقام گنازتک (پروکوپیوس، کتاب اول، بند ۶: خانارنگس Khanarángès، که آن را معادل استراتگوس Stratêgós مثلا مقام گنازتک (پروکوپیوس، کتاب اول، بند ۶: خانارنگس qanaraq کرده. ترجمه شابو، ج ۲، ص ۱۵۸)، به روایت پروکوپ این مقام در بعضی خانواده ها موروثی بوده است. کنارنگ عنوان مخصوص مرزبان ابر شهر (که کرسی آن نیشابور بود) بوده است، که پیوسته در معرض هجوم قبایل وحشی قرارداشته (مارکوارت، ایرانشهر، ص ۷۵ - ۲۷ فیرتسلفد، گزارش باستان، ج ۲، ص ۱۱۰). در عهد یزدگرد سوم و هجوم تازیان مرزبان طوس راکنارنگ می خواندند (ثعالبی، جاپ زتنبرگ، ص ۷۴۳ و بلاذری، چاپ دخویه، ص ۴۰۵، سطر ۷، که در آنجا این کلمه غلط چاپ شده).

۴. اینکه در «شاهنشاهی ساسانیان»، ص ۲۷، صاحب این شغل را اسپبد نوشتهام، مسلم نیست، بیشتر احتمال دارد که عنوانی شبیه به اسپورابد یا اسوارید باشد.

۵ رک نلدکه، طبری، ص ۴۴۴؛ هرتسفلد، پایکولی، لغات، شماره ۶۶.

۹. گمان ندارم که شغل اخیر همان «مدیر کل خراج» (واستریوشان سالار) باشد. طبری (نلدکه، ص ۱۱۰) در مورد مشاغل بزرگی که مهر نرسی وزیر به سه فرزند خود داد در حق ماه گشنسپ فرزند دوم او گوید: در تمام مدت سلطنت وهرام پنجم صاحب شغل واستریوشان سالاری بود. اگر این شغل ارثی میبود، لازم میآید که ماه گشنسپ مذکور فرزند ارشد باشد. البته می توان چنین پنداشت که طبری اشتباهی کرده است. (در جای دیگر طبری، نلدکه، ص ۱۱۲، اسامی فرزندان مذکور را به ترتیب دیگر ذکر کرده و ماه گشنسپ آخر آنان است).

اما اگر بگوییم ، که ماه گشنسپ در حقیقت ارشد اولاد بوده و ارثا به مقام واستر بوشان سالاری رسیده است، لازم

ساسانی است. تشخیص اینکه هر یک از مناصب مذکور متعلق به کدام خانواده بوده، امری دشوار است. میدانیم که منصب ارگبد به خاندان ساسانی تعلق داشته است و چون اسامی سورن و مهران غالباً در میان سرداران لشکر ایران دیده می شود، شاید بتوان گفت که دو منصب لشکری دیگر تعلق به این دو دودمان داشته است، ولی برای اثبات این احتمال محتاج به دلایل روشن تر هستیم. در باب تعلق مناصب کشوری به خانواده ها هیچ اطلاعی در دست نداریم.

اگر درست ملاحظه کنیم، با اینکه مناصب و مشاغل ارثی مقامات بسیار مهمی به شمار می آمدهاند، لکن آنها را نباید بالاترین و مهمترین مقامات موجود دانست. زیرا که هرگز نمی توان گفت که مقامات عالیه دولت از قبیل صدارت عظمی و فرماندهی تمام افواج شاهنشاهی و نظایر آن موروث بوده و شاهنشاه در انتخاب این عمال و مستشاران مهم اختیاری نداشته و برای عزل یکی از صاحبان مناصب مذکور راهی جز او و گماشتن پسر ارشد به جای پدر نداشته است. چنین ترتیبی هرگز با طرز حکومت مطلقه ساسانیان سازش پیدا نمی کرده است و در اندک مدتی دولت را به انقراض می کشانده است. در دولت ساسانی مناصب موروثی مقامات افتخاری به شمار می آمده، که علامت امتیاز و تشخیص هفت خانواده اول بوده است. آین خانواده ها اگر قدرتی داشته اند منوط

-

می آید که مهر نرسه و پدرش ورازگ نیز قبلا همین مقام را داشته باشند، لکن دینوری (چاپ گیرکاس، ص ۵۷) اسم شخصی موسوم به گشنسپ آذار را ذکر کرده، که او را «وزیر بزرگ خراج» نامیده است و معنای آن بی شک واستریوشان سالاراست. چون گششپ آذار طبق دینوری بعد از وفات یزدگرد اول یعنی زمان مهرنرسی این شغل را داشته، پس مهرنرسی دارای آن مقام نبوده است. حال اگر فرضاً قول دینوری را بکلی ترک کنیم، اشکال باقی است، زیرا که در این صورت ماه گشنسپ در زمان حیات پدر خود صاحب مقام موروث خانوادگی گردیده است و مسلماً چنین فرضی خالی از صحت است. شاید بتوانیم بگوییم که مقصود شغل دیگری است، که آن را واسپوهرگان آمادگر یعنی «مستوفی خراج ایالت واسپوهرگان» میخواندهاند. در منابع ارمنی ذکری از این عامل عالی مقام رفته و در بعضی موارد گفتهاند که خراج اصفهان در خانه این شخص جمع می شده است (هوبشمان، دستور زبان ارمنی، ج ۱، می ۱۷۸). هرتسفلد چنین مدعی است که واسپوهر به معنای اخص عنوان «ولیعهد» است و اصفهان را معمولا به ولیعهد می سپردند و واسپوهرگان را نام رسمی این ایالت می داند. گزارش باستان، ح ۷، ص ۱۸ و بعد.

۱. در امارت عربی حیره مقام وزیر (ردف) در خانواده یربوع موروث بودهاست. و این مقام به پاداش صرف نظر کردن این خانواده از سلطنت حیره به آنان تعلق گرفته است. (بنابر روایت جوهری، رک انگر Enger در مجله شرقی آلمان، دوره ۱۳، ص ۲۴۰ و نیز رتشتین ص ۱۱۲ و ۱۳۳) این ترتیب اسلوب اداری ایرانیان است که به حد افراط رسیده است و جز در کشور کوچکی مثل حیره که در تحت نظارت و حمایت دولتی عظیم واقع بود، اجرای آن ممکن نمی شده است.

۲. ممکن است رسمی که پادشاهان هخامنشی داشته اند، در عهد ساسانیان هم بیاقی بوده باشد، این رسم که شاهنشاه ترجیحاً از خانواده سلطنتی یا شش دودمان ممتاز دیگر زن اختیار می کرده است. مادر خسرو دوم از خاندان سپاهبد و خواهر وستهم و وندوی بود (نلدکه ، ص ۲۷۳) اما در هر حال این قاعده استثنا داشته است. یزدگرد اول دختر رأس الجالوت جهودان راگرفت. خسرواول دختر خاقان ترک و خسرو دوم شاهزاده خانم رومی را به نکاح در آورد. از طرف دیگر شاهزاده خانمهای ساسانی به افراد شش دودمان دیگر می توانستند شوهر کنند. دلیل آن اسم یکی از خواهرهای خسرو دوم است، که او را مهران می گفته اند (نلدکه، ص ۱۴۰). یوحنای ممیکونی Jean le یکی از خواهرهای خسرو دوم است، که او را مهران می گفته اند (نلدکه، ص ۱۴۰). یوحنای خسرو دوم بوده اند (لانگلوا، ج ۱، ص ۳۷۰) به و بعد و ۳۷۳).

به چند چیز بوده: یکی عایداتی که از اقطاعات خود حاصل می کرده اند، دیگر علاقه مستحکم ملوک الطوایفی که در میان رؤسای این دودمانها و رعایای اقطاعات از قدیم الایام وجود داشت (این قسمت مخصوصاً درباره دوره مقدم برکواد و خسرو اول بیشتر صدق می کند). دیگر از اسباب اقتدار آنها سهولت شرفیابی به حضور شاهنشاه بود و این تقرب که داشتند، آنان را بیشتر مهیای وصول به مقامات دولتی می کرد.

مدتها بعد از سقوط ساسانیان و انقراض جامعه باستانی واسپوهران در ایالت پارس باقی ماندند. ابن حوقل در قرن دهم میلادی چنین مینویسد: «در پارس در میان مردمان رسم و عادتی نیکو جاری است و آن احترام اعضای خانواده های کهن (اهل البیوتات ـ واسپوهران) است. در این ولایت دودمانهای ممتاز را میستایند. بعضی از این دودمانها از قدیمالایام تا این زمان ریاست دیوانها را دارنلا (مقصود شعب ادارات است) . مسعودی نیز از اهل البیوتات پارس نام می برد.

## ۇزُرگان

در تاریخ ساسانی، که در کتاب طبری قسمتی از آن برای ما مانده، در هر صفحه به نام «بزرگان و نجبا برای عرض نژادگان» مصادف می شویم. هر وقت که شاهنشاهی به تخت می نشست، بزرگان و نجبا برای عرض تهنیت و استماع نطقی که پادشاهان علی الرسم در آغاز سلطنت خود ایراد می کردند، جمع می شدند. همین بزرگان و نژادگان بودند که اردشیر دوم را خلع و شاپور سوم را مقتول کردند. بعضی از همین بزرگان و نجبا مصمم شدند که اعقاب یزدگرد اول را از سلطنت محروم گردانند و در مذاکراتی که بزرگان و نجبا محمیم شدند که اعقاب یزدگرد اول را از سلطنت محروم گردانند و در مذاکراتی که کاهی به جای «بزرگان و نژادگان» کلمات «العظماء و الاشراف»، که به معنی بزرگان و رجال ممتاز گاهی به جای «بزرگان و نژادگان» کلمات بالعظماء (بزرگان)، و الاشراف (رجال ممتاز) ترجمه ادبی کلمات پهلوی واسپوهران، آزادان و وزرگان است. گاهی فقط نام «بزرگان» منکور شده است. از آن جا که بزرگان در عهد ساسانیان دارای اعتبار و اهمیت بوده اند و نامشان در ردیف نژادگان تیولدار آمده است، شکی نمی ماند که مقصود از بزرگان، صاحب منصبان بزرگ دولت و عالیترین نمایندگان ادارات بوده است. بنابراین عنوان «وزرگان» شامل وزرا و رؤسای ادارات نیز و عالیترین نمایندگان ادارات بوده است. بنابراین عنوان «وزرگان» شامل وزرا و رؤسای ادارات نیز می شده است. ۸

۱. جغرافیون عرب، ج ۲، ص ۲۰۷ و ما بعد. ۲. طبری، ص ۸۴۶ نلدکه، ص ۷۰ و ۷۱.

۳. طبری، ص ۸۵۸، نلدکه، ص ۹۱. ۴. ایضاً ص ۸۵۰ و بعد، نلدکه، ص ۹۲، ۹۳، ۹۴ و غیره.

۵ طبری، ص ۸۳۵، ۸۷۱، ۸۸۳ ـ نلدکه، ص ۵۰، ۱۱۳، ۱۳۳.

۶. نلدکه، طبری، ص ۷۱، یادداشت ۱. راجع به اهل البیوتات مقایسه شود با ترکیب بر بیتان bar-baitâ-n، که هزوارش برای واسپوهران است. از جمله ترکیبات مشابه نزد طبری یکی عنوان الوجوه و العظماء می باشد (ص ۹۹۹، نلدکه، ص ۲۸۲). ۷. طبری، ص ۸۳۴، ۸۳۴، ۸۳۴، ۱۰۶۱، ۱۰۶۱، ۱۰۶۱، ۱۰۶۱، ۳۸۶. ۸. رک به پایین تر قسمت تشکیلات مرکزی.

### آزادان

هنوز وسعت و درجه شمول این عنوان کاملا معلوم نشده است. احتمال می رود که «آزادان» در اصل نامی بوده باشد، که فاتحان آریایی در مقابل بومیان مغلوب اختیار کرده بوده اند. مسلماً نژادهاتا درجه ای مخلوط شده اند و در اثر این اختلاط نژادی عده ای از خانواده های آریایی آزاد به طبقه روستایان مملوک و عبید یا شهریان کم اهمیت تنزل یافته اند. اسباب و علل دیگر مشل جنگ و استقراض و تقسیم اراضی و نظایر آن به این تحول و تنزل مدد داده است. از خانواده های آریایی که نسبتاً خالص مانده اند، بعضی جزو طبقه «واسپوهران» شده اند، که جماعتی قلیل ولی مقتدر بوده اند و گروهی جزو طبقات نجبای درجه دوم، که عده آنها در زمان ساسانیان معتنی به است، قرارگرفته اند. این طبقه در سراسر کشور منتشر بوده و مستخدمان زیردست ایالات و ولایات از میان این طبقه اختیار می شده اند. ظاهراً همین طایفه نام «آزادان» را برای خود حفظ کرده بودند.

گویا «اسواران» را، که گل سر سبد لشکر ساسانیان می شمارند، باید از این طبقه دانست. یعقوبی ا به مناسبت ذکر درجات عهد یزدگرد اول (اوایل قرن پنجم) کوید افسران لشکر را اسواران می خوانده اند. احتمال می رود که اغلب اسواران در زمان صلح در املاک خود زیسته و مشغول زراعت و اداره امور رعایای خویش بوده اند.

قوم ایرانی، که از قدیم ترین ایام به مهارت در سوارکاری معروف بوده است، البته طبقه اسواران را بعد از نجبای درجه اول، که عده قلیلی بوده اند، بر سایر طبقات مقدم می دانسته است و چنانکه بعداً خواهیم دید عنوان اسواران رفته رفته حائز اعتبار اجتماعی مهمی گردید.۳

از طرف دیگر طبقات نجبای درجه دوم، که آنان را کَدَگ خُودایان (کدخدایان) و دَهیگانان (دهقانان = رؤسای قریه) به میگفته اند، اقتدارشان منوط به این بود که اداره امور محلی ارثاً به آنها میرسیده است. دهقانان به منزلهٔ چرخهای ضروری دولت بوده اند. اگرچه هنگام حوادث عظیم تاریخی تظاهری نمی کرده اند، لکن از جهت اینکه بنیان استوار کشور و تار و پود دولت محسوب می شده اند، آنان را باید دارای اهمیت فوق العاده دانست. دهقانان پنج صنف بوده اند، که به جامههای مختلف متمایز می شده اند. مینار تعریفی که در مجمل اثواریخ می بینیم، دهقان «رئیس و مالک اراضی مختلف و قری» بوده است، ما اما غالباً اراضی مزروعی که ارثاً به دهقانان می رسید، چندان و سعتی نداشت، چندان و سعتی نداشت، کشاورز درجه اول در دیه خود محسوب می گردید. بس دهقان در مقابل زارع دارای آن موقع و

۱. چاپ هوتسما، ج ۱، ص ۲۰۲. ۲. رک فصل چهارم و ضمیمه دوم کتاب. ۳. فصل هشتم.

۴. چنین به نظر می آید، که لفظ دهیگان در اواخر عهد ساسانی کلیت یافته و تا ازمنه اسلامی مصطلح بودهاست. طبقه دهیگانان را به ویگرد Vêghard برادر هوشنگ شاه داستانی نسبت دادهانید (کریستنسن، نخستین انسان و نخستین پادشاه در تاریخ داستانی ایرانیان ج ۱، ص ۱۴۴، ۱۵۰، ۱۵۲، ۱۵۵، ۱۵۹، ۱۵۹).

۶. رک مول ترجمه شاهنامه، ج ۱، مقدمه، ص ۷.

۵. مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۲۴۱.

۷. نلدکه، طبری، ص ۴۴۰.

مقامی که نجبای املاک داشته اند، نبوده است. از لحاظ دیگر می توان دهقانان را نماینده دولت در میان رعیت خالصه گفت، وظیفه عمدهٔ او در این صورت وصول مالیات بوده است. نظر به اطلاعات محلی که دهقانان از اوضاع زمین و نفوذ رعایا داشتند، دولت ایران موفق می شد که با وجود لم یزرع بودن اغلب نقاط کشور، مصارف فوق العاده جنگها و هزینه گزاف دولتی را تحمل نماید و از عهدهٔ آنها برآید. پس از فتح عرب نیز با وجود خشونتی که فاتحان در اخذ مالیات به خرج می دادند، مادام که با دهقانان متحد نشدند، نتوانستند عایدات خود را به میزانی برسانند که شاهنشاهان ساسانی رسانده بو دند. ۱

## تشكيلات مركزي

### وزير اعظم

رئیس تشکیلات مرکزی وزیر بزرگ بود، که در آغاز هزاربد لقب داشت. در عهد هخامنشیان هزاره پتی Hazarapati (به یونانی: خیلیارخوس Khilfarkhos) که در ابتدا رئیس فوج هزار نفری محافظان بود) به مقام نخستین شخص کشور رسید و پادشاه به دست او امور مملکت را تمشیت می داد. ۲ این نام در زمان سلطنت اشکانیان باقی ماند و به عهد ساسانیان رسید. ارامنه وزیر اعظم ایران را هزرپت درن اریتس Hazarapet dran Ariats خوانده اند و در نامه ای که به مهر نسسه صدراعظم یزدگرد دوم نوشته اند، او را «هزارپت ایران و انیران» گفته اند ۳ و همین وزیر وقتی که به ارمنیان نامه نوشته بود، خود را «وزرگ فرمادار ۴ ایران و انیران» معرفی کرده بود. از مندرجات تاریخ

۱. فان فلوتن، گزارش آکادمی پادشاهی علوم، van Vloten, Verhand. d. koninkl. Akad. van Westenschapen آمستردام، ۱۸۹۲، ص ۱۳ و بعد.

۲. Conon کنون Conon فصل سوم). در زمان المختلف المنافع المنافع

و کلمه Chiliarchos در دائرةالمعارف «پولی ویسووا» Pauly - Wissowa ـ Realencyklopädie عنوان هزاربد در کتیبه پایکولی نیز دیده می شود (هرتسفلد، پایکولی، لغات، شماره ۳۸۲) و نیز مقایسه شود با «سورسخون» چاپ تاوادیا در مجله کاما، ۲۹، ص ۶۷ و ۸۸ ـ ۸۷

۳. به مشابهت عنوان شاهنشاه: «شاهنشاه ایران و انیران».

۴. صورت صحیح این کلمه ظاهراً طبق کتیبه کعبه زردشت و کتیبه فیروز آباد (که ذکر آن پایین تر بیاید) فرهدار است نه فرمادار معذلک در متن سورسخون فرمادار نوشته شده. به ارمنی ورزگ فرمادار را وزرگ هرمه [نه]تر \_ Vzurg فرمادار را وزرگ هرمه [نه]تر \_ Nama [na] tar خواندهاند (هوبشمان، دستور ارمنی، ص ۸۳ \_ ۱۸۲). معنی این کلمه «فرماندار بزرگ» است (رک، هرتسفلد، پایکولی، لغات، شماره ۴۳۵).

طبری (نلدکه، ص ۱۱۱) استنباط می شود، که این کلمه عنوان رسمی وزیر بزرگ بوده و عباراتی از یعقوبی و مسعودی نیز دیده شده، حاکی از اینکه وزیر بزرگ را تا پایان عهد ساسانیان وزرگ فرمادار می خوانده اند. عنوان دیگر وزیر دراندرزبد ا بود، که به معنی مستشار دربار است.

از جمله کسانی که به این مقام شامخ رسیده اند، نام آبَرسام در زمان اردشیر اول  $^{7}$  و نام خسرو یزدگرد در عهد یزدگرد اول  $^{7}$  و نام مهر نرسه ملقب به هزار بندگ در دوره یزدگرد اول و وهرام پنجم  $^{7}$  و نام سورن پهلو در عهد وهرام پنجم  $^{0}$  بر ما معلوم است.

اطلاعات قلیلی راجع به صلاحیت و اقتدار و زرگ فرمادار در دست است. حاجت به گفتن نیست، که وظیفه او اداره کردن کشور در تحت نظارت پادشاه بود، ولی اکثر نیز امور را بنابر رای خود انجام می داده است و از این گذشته هنگامی که پادشاه در سفر یا در جنگ بود، و زیر اعظم نایب السلطنه هم محسوب می شده است. مذاکرات سیاسی تکلیف او بود، حتی می توانست عنداللزوم فرماندهی هم داشته باشد. خلاصه کلام آنکه چون مشاور خاص شاهنشاه بود، همه شئون کشور را در دست داشت و در هر باب می توانست مداخله کند. مقاعده بهترین و زرگ فرمادار بایستی شخصی باشد دارای خرد کامل و رفتار بی نقص، که در هر باب سرآمد نزدیکان و جامع خصال حمیده و صاحب احتیاط و تدبیر و افر و دارای عقل نظری و عملی کافی ' باشد، تا چون سروکارش با پادشاهی عیاش و نکوهیده خصال افتد، بتواند وی را به راه راست هدایت کند. ' ا

علاوه بر آنچه ذکر شد، منصب وزارت اعظم، که خلفا برقرار کردند و در میان همه دولتهای اسلامی متداول گردید، تقلید مستقیم از منصب وزرگ فرمادار ساسانیان بودهاست. ۱۲ از این سبب تحقیقاتی که دانشمندان عرب در اصول سیاست کردهاند و آنچه در باب مقام و منصب وزیر بزرگ اسلامی گفته اند، عموماً در حق وزرگ فرمادار عهد ساسانی معتبر و صحیح است.

**<sup>→</sup>** 

کلمه **فومادار** اگر تنها ذکر شود به معنی فرمانده و ناظر می آید و در اصطلاح روحانیان زردشتی به یکی از مقامات بزرگ اطلاق می شده، ولی مراد از آن معلوم نیست. (وست، متون پهلوی، ج ۱، ص ۱۴۵ و ج ۲، ص ۱۵۲ و ۲۷۶). ۵ـ الیزه، لانگوا، ج ۲، ص ۱۹۰ و ۱۹۲.

۱. رک به ضمیمه دوم و نیز مقایسه شود با هرتسفلد، پایکولی، لغات، شماره ۱۰۰ دراندرزېد = اندرزېد تیسفون.

۲. طبری، ص ۸۱۶ نلدکه، ص ۹، کریستنسن ۸۵، ج ۱۰، ص ۴۳ و بعد.

ابرسام در عین حال ارگبد نیز بوده است، بنابراین به خانواده ساسانیان تعلق داشته. آقای گیرشمن ضمن نامه خود به تاریخ ۳ ژوئن ۱۹۴۰ با کمال لطف رونوشت کتیبه ای را، که در فیروز آباد یافته اند و از ابرسام ورزگ فرمادار است، برای من فرستاده اند. موضوع کتیبه ساختمان پلی است. ۳. لابور، ص ۹۷.

۴. طبری، ص ۸۴۹ و ۸۶۸ و بعد، نلدکه، ص ۷۵ به بعد و ۱۰۸ به بعد.

۵ لازار فارپی، لانگلوا، ج ۲، ص ۲۷۰. ۶ طبری، ص ۸۶۶ و بعد، نلدکه، ۱۰۶

۷. طبری، ۸۶۸ و نلدکه، ص ۱۰۸.

۸. در طول قرن ششم از قدرت ورزگ فرمادار کاسته شده، رک ضمیمه دوم.

۹. طبری، ص ۸۴۹. نلدکه، ص ۷۶.

۱۰. نمونه آن بزرگمهر می باشد. رک کریستنسن، ۵۵، ج ۸، ص ۸۱ و بعد.

۱۱. طبری، ص ۸۴۹، نلدکه، ص ۷۷ ۱۲. انگر در مجله شرقی آلمان، ج ۱۳، ص ۲۴۰.

ماوردی گوید: «وزیر اعظم از حیث قدرت با شخص خلیفه برابر بود و برای اینکه اطاعت خود را نسبت به خلیفه ظاهر کند، از اقدامات خود او را مستحضر و آگاه می کرد. خلیفه هم به سهم خود همه کارهای وزیر خود را بازرسی می نمود و اقتدار وزیر اعظم فقط از سه جهت محدود بود. نخست آنکه، وزیر اعظم حق تعیین جانشین خود را نداشت، دوم اینکه، نمی توانست باصلاحدید مردمان از کار کناره کند، زیرا که عزل و نصب او با سلطان بود و ربطی به مردم نداشت. سوم آنکه، بدون اجازه مخصوص پادشاه نمی توانست کسی را، که پادشاه به امری گماشته، عزل و به جای او کسی را نصب نماید». از این سه نکته نکته دوم مسلماً متعلق به عهد خلفا است، زیرا که اصول خلافت مبتنی بر حکومت عامه و دموکراسی بوده است. پس روابط خلفا با وزیر اعظم عیناً همان ارتباط شاهنشاه ساسانی باوزرگ فرمادار است، مگر در خصوص نکته دوم، که مورد ندارد، چنانکه مذکور شد. در کتاب عربی موسوم به دستور الوزراء چنین نوشته شده است: «پادشاهان ایران بیش از هر سلطانی وزرای خویش را محترم می شمردند و می گفتند وزیر مرتب کنندهٔ امور ما و زیور ملک ما و زبان ماست. وزیر سلاحی است که حاضر و آماده داریم تا خصم ما را در ممالک بعیده هلاک کند». "

#### دين

مغان در اصل قبیلهای از قوم ماد بودند، که مقام روحانیت منحصراً به آنان تعلق داشته است. آنگاه که شریعت زردشت بر نواحی غرب و جنوب ایران یعنی ماد و پارس مستولی شد، مغان پیشوایان دیانت جدید شدند. در کتاب اوستا نام طبقه روحانی را به همان عنوان قدیمی، که داشته اند، یعنی آثرون معمولا این طایفه را مغان یعنی آثرون معمولا این طایفه را مغان میخوانده اند. در این زمان هم افراد این طایفه خود را از یک ریشه می دانستند و مردم هم به ایشان چون طبقه خاصی نگریسته و از یک قبیله می شناختند، که تکلیفشان عبادت خدایان و اجرای اعمال دینی بود. آ

در زمان ساسانیان روحانیان و نجبای ملوک الطوایف قرین و همدوش یکدیگر بودند. و معمولا در ادوار ضعف و انحطاط دولت برای مخالفت با پادشاه همدست می شدند، ولی جز در این ادوار، این دو طایفه از هم جدا مانده، هر یک از طریقی سیر تکاملی خود را ادامه می داد. آنچه اطلاع دارم این است که از دودمان نجبای بزرگ ساسانی هیچ فردی به مقام موبدان موبد نرسیده است. همیشه رؤسای روحانیان از میان طبقه مغان انتخاب می شده اند و این طبقه هم به مرور زمان خیلی زیادتر شده بود و به استناد تاریخ افسانه آمیزی که داشتند، برای خود شدم و نامهٔ پرافتخاری ترتیب

۲: ایضاً. ۲۴۰.

۱. انگر در مجله شرقی آلمان، ج ۱۳، ص ۲۴۲.

۳. رک کریستنسن، ایرانیان، ص ۲۸۹ و ما بعد.

۴. آمیانوس مارسلنیوس، کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۳۴.

۵ مذکور است، که زُروان داد پسر مِهر نَرسه (از خاندان سپندیاد) به مقام «هیربدان هیربد» رسید.

۶. نظیر سلسله بزرگ سادات نزد شیعیان.

می دادند، که از حیث قدمت و شرافت با خاندانهای بزرگ پهلو می زد. ساسانیان نسب خود را به سلاطین هخامنشی و کوی ویشتاسپ و کشتاسپ که حامی زردشت بود، می رساندند و اغلب دو دمانهای بزرگ هم به واسطه اشکانیان نسب خود را به ویشتاسپ می پیوستند. اما موبدان مدعی بودند که نسب آنیان به شاهنشاه داستانی ایران منوش چیش می کسی (منوچهر) از سلسله پادشاهان افسانه ای پرداته Paraδâta (پیشدادیان) می رسد، که خیلی مقدم بر عهد ویشتاسپ بوده است. ا

هیئت روحانیان با دخالتی که در امور عرفی میکردند، آن امور را جنبه مقدس و رنگ دیانتی می بخشیدند. این طایفه در کلیه مواردی که در زندگانی افراد پیش می آمد، حق مداخله داشتند و می توان گفت که هر فردی من المهدالی اللحد در تحت نظارت و سرپرستی روحانیان بود. «عموم مردمان مغان را مقدس شمرده، احترام میکردند. امور عامه خلق بر طبق نصایح و موافق پیشبینی مغان ترتیب و تمشیت می گرفت و مخصوصاً در دعاوی اشخاص دقت می کردند و با نهایت مواظبت جریان وقایع را مد نظر گرفته، فتوی می دادند و ظاهراً هیچ چیزی را مردمان درست و قانونی نمی دانستند، مگر آنکه به تصدیق مغی رسیده باشد». ۲

اسباب قدرت روحانیان فقط این نبود که از جانب دولت حق قضاوت داشتند و ثبت ولادت و عروسی و تطهیر و قربانی و غیره با آنان بود، بلکه علت عمده اقتدار آنان داشتن املاک و زمینهای زراعتی و ثروت هنگفت بود، که از راه کفارههای دینی و عشریه و صدقات عاید آنان می شد. در عمل این طایفه استقلال تام داشتند و می توان گفت که دولتی در دولت تشکیل داده بودند. حتی در زمان شاپور دوم کشور ماد و خصوصاً ایالت آدرآبادگان (آذربایجان) راکشور مغان می شمردند. در آن نواحی املاک حاصل خیز و بیلاقات و ابنیه عالی داشتند، که دیوار و حصاری حافظ آن نبود و مغان بنابر قواعد و رسوم خاص خود می زیستند. آروسای بزرگ این طایفه بی شک دارای املاک بسیار بودهاند.

روحانیان زردشتی سلسله مراتبی داشتند، که بسیار منظم بود، اما اطلاع مفصلی از آن نداریم. مغان (که آن را مگوان maguan یا مگوگان maguan نوشتهاند) طبقه بزرگ روحانیان فرو دست را تشکیل می داده اند. ظاهراً رئیس معابد بزرگ را به لقب مغان مغ می خوانده اند (و مگوان مگو maguan یا مگومگوان maguan maguan نوشته اند) از این طبقه بالاتر طبقه موبدان بود.  $^{8}$ 

۱. فصل ۳۳ ترجمه وست، ص ۲۳۷ بندهشن ایرانی (چاپ انکلساریا). بنابر شجرةالنسبی، که در طبری مذکور است
 (ص ۷۸ ـ ۷۷۸، نلدکه، ص ۲۸ ـ ۱۲۷) خاندان کارن نیز همین منوچهر را نیای بزرگ خود می شمرد.

۲. آگاثیاس، کتاب دوم، بند ۲۶. ۳. حافظ بزرگان دین مقام معنوی و روحانی آنان بود.

۴. آمیانوس. کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۳۵.

۵ مهرهای «بافرگی» و کواد، که اولی مغان مغ آتش آذرگشنسپ بود (راجع به آتش فصل سوم را ببینید)، هرتسفلد، پایکولی، ص ۸۲

۶. مورخان یونانی و رومی، مغان و موبدان را یکسان «ماگوس» Mágos ،Magus خواندهاند. به عکس نزد مورخان ایرانی و عرب کلمه موبد را با مسامحه در مورد کلیه مقامات دیانتی روحانیان پارسی استعمال کردهاند.

سرزمین ایران از حیث دین به مناطق مختلف تقسیم می شد. هر ناحیه را موبدی بود.

چندین سنگ قیمتی به دست آمدهاست، که صورت و نام موبدان بر آنها منقوش است، از جمله یکی پابک (موبد خسرو شادهرمزد)، دیگر ویهشاپور (موبد اردشیر خوره)، دیگر فرخ شاپور (موبد ایران خوره شاپور)، دیگر بافرگ (موبدمیشان). ۱

رئیس همه موبدان، که منزلت پاپ زردشتیان داشت، موبدان موبد بود. اولین دفعه که ما نام چنین صاحب مقامی را می شنویم، آنجایی است که اردشیر شخصی را، که ظاهراً ماهداد ۲ نام داشته، به مقام موبدان موبدی نصب کرده است. شاید این مقام پیش از اردشیر هم بوده است، لکن اهمیت آن از وقتی بالاگرفت، که دین مزدیسنی در کشور ایران صورت رسمی یافت.

پس از این شخص نام چند تن از موبدان موبدهای بزرگ را در دست داریم، یک بَهَگ و دیگر جانشین او آدربادای مهرسپندان (آذرباد مهرسپندان)، که در عهد شاپور دوم میزیسته است. بعد از او مهروراز و مهراگاوید و مهر شاپور، که در عهد وهرام پنجم بوده، و دیگر آزادشاد، که در زمان خسرو اول این مقام را داشته است. <sup>۴</sup>

ریاست عالیه همه امور روحانی با موبدان موبد بود، که در جمیع مسائل نظری دین و اصول و فروع عملی آن فتوی می داد و سیاست روحانی را در دست داشت.

بی شبهه موبدان موبد حق عزل و نصب مأموران روحانی را دارا بوده، ولی بنا بر ظواهر امور شخص او را پادشاه به این مقام نصب می کرده است. از اختیارات او یکی آن است که اگردر بعضی نواحی نسبت به دین رسمی کشور نغمه مخالفتی برمی خاست و بنابر رسم زمان محکمه خاصی برای تحقیق و تفتیش امر دایر می شد، شخص او نیز در آن محاکمه دخالت تام می یافت. ۵ شاه در جمیع مواردی که با مذهب تماس داشت ۶ رای موبدان موبد را می خواست. این شخص، از آنجا که هادی معنوی و مشاور روحانی سلطان بود، در تمام شئون کشور نفوذ فوق العاده داشت. ۷

تشریفات مذهبی، که مستلزم اطلاع و تجربه مخصوص بود، در معابد به وسیله هیربدان اجرا می شد. هیربد همان است که در ۱وستا ائیثره پیتی  $ae\theta$ rapaiti خوانده شده است. خوارزمی معنی لفظ هیربد را «خادم آتش» گفته است. طبری حکایت می کند که خسرو دوم آتشکده هایی بنا کرد و دوازده

۱. هرتسفلد، پایکولی، ص ۸۱ ـ ۷۹.

۲. طبری، ص ۸۱۶، نلدکه، ص ۹ (پهر Pahr؟)؛ رک کریستنسن، AO، ج ۱۰، ص ۵۰ ـ ۴۹.

٣. بندهشن، وست، فصل ٣٣، چاپ انكلساريا، ص ٢٣۶ و بعد.

۵.رک فصل ششم.

۴. برون، منتخب اعمال شهدای ایران، ص ۲۱۳.

۶. مثلا رک طبری، ص ۹۶۵، نلدکه، ص ۲۵۰.

۷. راجع به مقام و وظایف موبدان به طور کلی رجوع شود به شاهنامه فردوسی. مقایسه شود. با نهایه، ص ۲۴۰ و ۲۲۷، که طبق آن موبدان موبد وصیت نامه شاه متوفی را باز نموده، در مقابل پسر و جانشین او میخواند. راجع به مقامی که موبدان موبد در موقع انتخاب پادشاه در بعضی از ادوار داشته رک فصل ششم. موبدان موبد اعتراف شنو پادشاه محسوب می شود، طبری، ص ۸۶۲، نلدکه، ص ۹۷.

٨. مفاتيح العلوم، چاپ فان فلوتن، ص ١١٤؛ اونوالا، مجله كاما، ١٩٢٨، ص ۴ و ١٣.

هزار هیربد برای «زمزمه» ادعیه و سرودن نیایشها در آن آتشکده ها برگماشت. شرافت مقام هیربدان را همین بس، که هنگام تسلط عرب بر ایالت پارس، در قرن هفتم، یک نفر هیربد در آن جا فرمانفرما بود و ریاست مذهبی را نیز بر عهده داشت. ۲

در بعضی ادوار عهد ساسانی رئیس کل هیربدان، هیربدان هیربد، بعد از موبد بزرگ، در رتبه اول قرار داشته است. کمی از هیربدان معروف تنسر است، که در تأسیس و تشکیل دین رسمی زردشتی با اردشیر بابکان همدست بود. کمی دیگر زُروان داد پسر مهر نرسه است، که «پدر او را نامزد امور مذهبی و قضایی کردهبود» کمی از این عبارت طبری استنباط می شود که انجام بعضی امور قضایی هم از وظایف هیربدان بوده است. مسعودی صریحاً می گوید کمه هیربدان به سمت قاضی فتاوی صادر می کرده اند.

دیگر از مأمورین عالی رتبه روحانی، که نمی توانیم حدود وظایف آنان را تعیین کنیم، وَردبد (استاد عمل)<sup>۷</sup>، دیگر دستور Dastvar است، که ظاهراً متخصص در مسائل مذهبی و مباحث معقول و مشاوره قضایی بوده است و مسائل معضل و مشکوک را به او رجوع می کرده اند.<sup>۸</sup> مغان اندرزبد «آموزگار مغان» یکی از عناوین موبدان موبد بوده است.<sup>9</sup>

روحانیان در روابط خود با جامعه وظایف متعدد و مختلف داشته اند از قبیل: اجرای احکام طهارت و گوش سپردن به اعترافات گناه کاران و عفو و بخشایش آنان و تعیین میزان کفارات و جراثم و انجام دادن تشریفات عادی هنگام ولادت و بستن کُستی (کمربند مقدس) و عروسی و تشییع جنازه ۱۰ و اعیاد مذهبی. اگر در نظر بگیریم که دیانت زردشتی در کوچکترین حوادث و وقایع دخالت داشته و هر فردی در مدت شبانه روز بر اثر اندکی غفلت دستخوش گناه و گرفتار پلیدی و نجاست می شده است، آن وقت آشکار می گردد که روحانیان طبقه بی کاری نبوده اند و هر یک از این

۱. طبری، ص ۴۲ ـ ۲۰۴۱، نلدکه، ص ۳۵۳. محققاً در این عدد اغراق گویی شده. یعقوبی (چاپ هوتسما، ج ۱، ص ۲۰۲) کلمه هیربد را «حافظ آتش» معنی میکند. در نهایة (ص ۲۲۸) آمده است که هیربدان هیربد به شاه اطلاع داد که آتش مقدس خاموش شد (پایین تر را ببینید).

۲. در فصل سوم، جزئیات راجع به آتشکده و عبادت ذکر شدهاست.

۳. نگاه کنید به ضمیمه دوم.

۴. دینکرد، چاپ پشوتن سنجانا، ج ۹، ص ۴۵۰ و ۴۵۶، ترجمه، ص ۵۶۹ و ۵۷۸ کریستنسن، AO، ج ۱۰، ص ۴۷ ـ ه ۲۵ و نیز مقایسه شود با فصل سوم کتاب حاضر.
۵ و نیز مقایسه شود با فصل سوم کتاب حاضر.

۶. مروج، ج ۲، ص ۱۵۶.

۷. بنونیست، مجله مطالعات ارمنی، ج ۹، ص ۱۰. در کعبه زرتشت نیز نام یک وردبد مذکور است.

۸ اردشیر اول برای تدوین اوستا تمام دستوران و موبدان مملکت را جمع نمود. گاهی کلمه دستور به طور اعم برای تمام افراد روحانیان زردشتی به کار رفته است.

۹. «سورسخون»، تاوادیا، مجله کاما، ۲۹، ص ۶۶ و نیز نگاه کنید به الیزه، هوبشمان، دستور زبان ارمنی، ج ۱، ص ۹۹ و هوفمان، ص ۵۱ می از گو مغان)، که در هنگام و هوفمان، ص ۵۱ می و بناه، مگوگان اندرزبد، رک مقدمه، ص ۵۷ مقام هسای هغان (= بزرگِ مغان)، که در هنگام حمله عرب در دماوند بوده و همچنان تا یک قرن و نیم بعد از هجرت باقی ماند، مقامی است که در اواخر عهد ساسانیان وضع شده است (مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۲۸).

۱۰. راجع به نهادن اموات در دخمهها رک به مقدمه کتاب حاضر.

طبقه که ارثاً ثروتی نداشت، بسهولت می توانست از راه مشاغل مختلفه خود توانگر شود. اورزی چهاربار بایستی آفتاب را ستایش و ماه و آب را نیایش نمود. هنگام خواب و برخاستن و شستشو و بستن کمربند و خوردن غذا و قضای حاجت و زدن عطسه و چیدن نباخن و گیسو و افروختن چراغ و امثال آن بایستی هر کسی دعایی مخصوص تلاوت کند. آتش اجاق هرگز نبایستی خاموش شود و نور آفتاب نبایستی بر آتش بتابد و آب با آتش نبایستی ملاقات نماید و ظروف فلزی نبایستی زنگ بزند، زیراکه فلزات مقدس بودند. اشخاصی که به جسد میت و بدن زن حائض یا زنی که تازه وضع حمل کرده، مخصوصاً اگر طفل مرده از او به وجود آمده باشد، دست میزدند،

اردا ویراز (= ارداویراف)، که از اولیای دین زردشتی است، هنگام مشاهده جهنم در میان معذبان، مثل قاتل و لواط کار و کافر و جانی، افرادی را هم دید، که به سبب استحمام در آب گرم و آلودن آتش و آب به اشیای پلید و سخن گفتن در حین تناول طعام و گریستن بر اموات و راه رفتن بدون کفش، در ردیف سایر گناهکاران، معذب بودند.

بایستی در حق آنها تشریفاتی اجراکنند، که بسی خستگی آور و پرزحمت بود.

در باب مقامات روحانیان تفصیلی در کتاب هیربدستان (قانون نیامه روحانیان) و کتاب نیرنگستان (رساله عملی در باب اجرای مراسم دینی) مذکور است. این دو کتاب دو قسمت از هوسپازم نسک است، که از فصول گمشده اوستای ساسانی می باشد. آز جمله چیزهایی که در هیربدستان شرح دادهاند، وظایف آن روحانی است، که برای اجرای تکالیف دینی به دهات و قصبات اعزام می شود و بیان کارهایی است که آن روحانی در مدت غیبت خود برای تأمین کشت و زرع خویش باید بکند و همچنین ترتیب استخدام زنی یا کودکی است، که معاونت در اجرای مراسم دینی نماید. در قسمت دیگر از هوسپازم نسک مسئله مزدی که باید برای تعلیم یک نفر زُنوتر Zaotar نماید. در قسمت دیگر از هوسپازم نسک مسئله مزدی که باید برای تعلیم یک نفر زُنوتر و رئیس مراسم آتشکده) و سایر اعمال روحانی ۴ داد، بحث شده است. زارعان هردهی مکلف بودهاند که لوازم روحانی مأمور آنجا را تهیه و آماده کنند. ۵

روحانیان نه فقط مأمور اجرای تشریفات مذهبی بودند، بلکه هدایت معنوی قـوم و تـهذیب نفوس نیز به عهده آنان بود. تعلیمات به طور کلی اعم از ابتدائی یا عالی به دست روحانیان اداره می شد، زیراکه فقط این طایفه همه رشته های علوم زمان را در دست داشتند. علاوه برکتب مقدسه و

۱. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۲۰، فقره ۴۴.

۲. خلاصهٔ آن در دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۸ آورده شده و یک قسمتی از آن دو هنوز موجود است، نیرنگستان، چاپ عکسی داراب دستور پشوتن سنجانا، بمبشی، ۱۸۹۴؛ ترجمه انگلیسی بلسارا اثیرپستستان و نیرنگستان کسسی داراب دستور پشوتن سنجانا، بمبشی، ۱۹۱۵؛ ترجمه انگلیسی بلسارا اثیرپستستان و نیرنگستان و نیرنگستان به تصحیح و تحشیه آناتول واک Anatol Waag
 (تحقیقات ایرانی، ج ۲)، لیپزیگ ۱۹۴۱.

برای آگاهی از جزئیات راجع به عبارت پایین تر فصل سوم را ببینید.

۴. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۱ فقره ۲۰.

۵ دینکرد، کتاب ۹، فصل ۴۱، فقره ۱۶. بنابر مندرجات وَرشتمانسرنسک Varštmânsar - nask، که کتاب دیگری است از اوستای ساسانی.

تفاسیر آن، ظاهراً کتب بسیار در الهیات و قضائیات منتشر بوده است. الیزه نام یک نفر موبد «رئیس مغان» را ذکر کرده است ۱،که به سبب احاطه بر علوم معقول به لقب افتخاری هَمَگدین (یعنی «کسی که تمام احکام دین را می داند») ملقب شده بود. موبد مذکور پنج قانون نامه ذیل را، که حاوی کلیه آئین مغان است، خوانده بود از این قرار: انپر تکعش ۲۸۱۳ و بزپیت Bozpayit و پَهلَویگ («[قانون نامه] پهلوی») و پارسیگ دین («دین پارسی») و علاوه بر اینها رسوم (مخصوص) موبدان را هم می دانست.

در فصل ششم این کتاب از مشاغل قضایی روحانیان بحث خواهیم کرد.

#### ماليه

شخصی که او را واستریوشان سالار میخواندند «رئیس مالیات ارضی» بود. افظ واستریوشان سالار یا واستریوش بد به معنی رئیس فلاحان است. مالیات ارضی بیشتر تحمیل فلاحان می شد، و چون میزان خراج را از روی حاصلخیزی زمین و خوبی و بدی محصول هر بلوکی تشخیص می دادند، مسلماً واستریوشان سالار مأمور بودهاست که در باب محصول و زمین و آبیاری و سایر امور فلاحتی مراقبت کند. ظاهراً واستریوشان سالار ریاست اداره مالیه را داشته است و تصور می روده که علاوه بر خراج املاک، وصول باج شخصی هم به عهده او بوده، زیراکه لقب هو تخشبد («رئیس صنعتگران»)، یعنی رئیس همه مردمانی که کاردستی انجام می دهند، مثل غلامان و دهقانان و تاجران و غیره، نیز داشته است. باری شخص واستریوشان سالار هم وزیر مالیه و هم وزیر فلاحت و صناعت و تجارت بوده است.

از رجالی که به مقام واستریوشان سالار رسیدهاند، یکی قبل از جلوس و هرام پنجم بوده و موسوم به گشنسپ آدار  $^{0}$ ، دیگر ماه گشنسپ پسر مهر نرسه،  $^{3}$  دیگر یزدین، که نصرانی بوده و در عهد خسرو دوم می زیسته است.  $^{\vee}$ 

از جمله مأموران عالی رتبه مالیه آمارگران مختلف، یعنی مأموران وصول و رؤسای محاسبات را باید ذکر کرد. شخصی که دارای مقام ایران آمارگر بوده، طی دوره معینی از این عهد قائم مقام و نایب وزرگ فرمادار می شده است، ۱ اما وظایف او را در برابر واستریوشان سالار درست نمی دانیم چه بوده است. یکی دیگر از عمال بزرگ مالیه در آمارگر (رئیس محاسبات دربار یا اقامتگاه

۱. لانگلوا، ج ۲، ص ۲۳۰.

۲. در زیر این صورت ارمنی ظاهراً کلمه پهلوی آمبردایش ambard-kes\* مخفی است که معنی آن تقریباً «مجموعه کامل عقاید دیانتی» است.

۳. پهلوی بَزپتیت bazpatit به معنی اعتراف گناهان. اعتراف گناهان، که در عهد ساسانیان معمول شد، بدعتی بود که ظاهراً به تقلید ادیان خارجی (عیسوی؟، مانوی؟) شیوع یافت، در این باب رک پنتازونی R. Pettazzoni در یادگارنامه مودی، ص ۴۳۷ و ما بعد.

۴. طبری، ص ۸۶۹، نلدکه، ص ۱۱۰، مقایسه شود با هرتسفلد، پایکولی، لغت نامه، شماره ۲۷۴.

۵ دینوری، ص ۵۷ ... ۶ طبری، ص ۸۶۹ نلدکه، ص ۱۱۰.

۷. طبری، ص ۱۰۶۰، نلدکه، ص ۳۸۳. ۸ رک اواخر ضمیمه دوم این کتاب.

شاهنشاهی) است. دیگر واسپوهرگان آمارگر (مأمور وصول عایدات ایالت و اسپوهرگان)، دیگر شَهرَب آمارگر یعنی رئیس محاسبات شهربان = ساتراپ = والی)، که ظاهراً یک نفر مأمور ایالتی بودهاست. دیگر آدُرآبادگان آمارگر (مأمور وصول در ایالت آذربایجان). آ

خزانه دار سلطنتی گویا لقب گنجوَر ۲ داشته است. به عقیده آقای هرتسفلد نگهبان مسکوکات دارای لقب گهبَد ۲ بوده است.

مهمترین در آمد دولتی خراج ارضی و باج شخصی بود. باج شخصی بدین طریق وصول می شد که مبلغ وصولی را در اول سال تعیین می کردند و مأموران این مبلغ را به بهترین اسلوب ممکن در میان مودیان توزیع می نمودند. توزیع خراج ارضی در میان رعایا به این ترتیب بود، که پس از ارزیابی محصول هر بلوکی، به نسبت حاصلخیزی زمین از یک ششم الی یک سوم حاصل را دولت می گرفت، مع ذلک مأموران وصول در هنگام توزیع خراج و وصول آن اجحافات بسیار می کردند و چون مطابق این روش سال به سال در آمد دولت تغییر می پذیرفت، ممکن نبود پیشاپیش وضع مالیه را معلوم و مصارف را تخمین نمود. علاوه بر این بازرسی آن هم اشکال فراوان داشت و اکثر نتیجه این می شد، که چون جنگی فرا می رسید، پول در خزانه نبود، آن وقت وضع خراجهای فوق العاده تقریباً به طریق انحصار بر ایالات خراجهای فوق العاده تقریباً به طریق انحصار بر ایالات خراجهای فوق العاده تقریباً به طریق انحصار بر ایالات

در کتب اشارات بسیار هست، که پادشاهان هنگام جلوس، رعایا را از بقایای مالیاتی دوره سلف خود معاف میکردند و این خراج بخشی برای شاه جدید وسیله جلب قلوب عامه بود. وهرام پنجم چون بر تخت نشست فرمان داد که از مالیاتهای معوقه، که میزان آن به هفتاد میلیون درهم بالغ می شد، صرف نظر کنند و مالیات ارضی سال جلوس او را هم یک ثلث تخفیف دهند. <sup>۸</sup> فیروز در ایام قحط و غلا ملت را عموماً از ادای خراج ارضی و باج شخصی و مالیاتهای مخصوص خیریه و بیگار و سایر تحمیلات و عوارض معاف کرد. ۹

علاوه بر مالیات رسم بود که هدایایی هم به نام آیین میگرفتند. از این جمله است تحفههایی که در عید نوروز و مهرگان جبراً اخذ میشد. ۱۰ تصور میکنم در اقلام عایدات دولت قلمی که

۱. هرتسفلد، پایکولی، ص ۸۱ ـ ۸۰. ۲. پایکولی، لغت شماره ۴۳۸.

۳. پاخوموف Pachomov و نیبرگ در مجله انجمن علمی آذربایجان، ص ۲۶ تا ۳۴.

۴. کعبه زردشت، سطر ۳۳، هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۱۲۶. به زبان ایرانی باستان آن را گنزهبره ganzabara می خواندند رک به ایلرس، نامهای کارداران، ۱، ص ۱۲۳.

۵. پایکولی؛ لغت نامه؛ شماره ۲۴۷.

۶. لُغت پهلوی مالیات ارضی \*\* خَوامی بوده (کلمه عربی خواج از آنجا آمده). ظاهراً این کلمه در زمان هخامنشیان از زبان آرامی گرفته شده. رک کنید به مقاله هنینگ تحت عنوان؛ «خراج عربی Arabisch harâg» در Orientalia، ۴؛ رم، ۱۹۳۵، ص ۹۳ ـ ۲۹۱.

۷. یا طبق دینوری (ص ۷۲) از یک عشر تا نصف محصول، دوری یا نزدیکی به شهر را هم به حساب می آوردند. ۸. طبری، ص ۸۶۶، نلدکه، ص ۱۰۵.

۱۰. رک فان فلوتن، تحقیق در باب تسلط عرب (گزارش آکادمی پادشاهی علوم هلند. آمستردام، ۱۸۹۲) ص ۹. رسم

مخصوص درآمد املاک خالصه سلطنتی و حقوق خاصه شاهی بوده، از همه بیشتر اهمیت داشته است. یکی از جمله حقوق شاهی معادن طلای فارانژیون Pharangion در ایالت پرس ارمنی Persarménie بوده است. غنایم جنگی نیز از جمله عواید غیر منظم بود. خسرو دوم در ضمن تفاخری که به مناسبت غنایم جنگ کرده، گوید زر و سیم و همه قسم گوهر و مفرغ و پولاد و ابریشم و اطلس و پارچههای زربفت و چارپا و سلاح و زن و کودک و مرد اسیر به دست آمد. ۲

از شرایط صلح خسرو اول و یوستینیانوس، قیصر روم، در سال ۵۶۱، چنین استنباط می شود، که در آن وقت عوارض گمرکی نیز معمول بوده است، ماده سوم عهدنامه مزبور چنین مقرر می داشت، که تجار ایرانی و رومی، همچنان که از اعصار قدیم تا آن تاریخ به سوداگری مشغول بوده اند، از آن پس هم می توانند به تجارت هر قسم متاع بپردازند. اما کالای آنان باید از دوائر معمولی گمرک بگذرد. در ماده چهارم آن عهدنامه مقرر شد که نمایندگان و رسولان رسمی هریک از متعاهدان در سرزمین طرف دیگر حق استفاده از اسبان چاپار دارند و می توانند بلامانع و بی پرداخت عوارض گمرک تمام اجناسی را که همراه دارند، وارد خاک دیگری بنمایند."

مصارف دولت بیشتر عبارت بود از هزینه جنگ و مخارج دربار و حقوق مستخدمان و سایر مصارفی که برای گردانیدن چرخ دولت و انجام امور عام المنفعه و آبادانی کشور و بنا و تعمیر سد و ترعه و غیره ضرورت پیدا می کرد، اما درخصوص امور عام المنفعه غالباً (و شاید هم همیشه) مالیاتهای فوق العاده نیز از مردم ایالتی، که آن امور به نفع آنان تمام می شد، می گرفتند. دولت علاوه بر بخشیدن مالیات، گاسی هم مستقیماً وجه نقد میان فقرا تقسیم می کرد، مثلا و هرام پنجم و پیروز بخین عطایی کرده اند. و هرام پنجم زر و سیم بسیار بخشید و عطایای او نه فقط به بینوایان رسید، بلکه نجبا و اشراف نیز معادل بیست میلیون درهم دریافت کرده اند. وجه امور خیریه، که از خوانه پرداخته می شد، ظاهراً بسیار نبوده است. پادشاهان ایران عادت داشته اند، که تا می توانند، گنج خود را از زر و سیم و اشیای گرانبها توانگر سازند.

بنابر روایت مؤلفان ارمنی، در موقع جلوس پادشاه، همه مسکوکات خزانه راگداخته و با تمثال شاه نو ضرب میکردند. اسنادی نیز که در گنجها ضبط بود، پس از تغییرات ضروری، که در آن به عمل میآمد، به نام شاهنشاه جدید رونویس میشد.<sup>۵</sup>

هدایا و پیشکش تا زمانهای اخیر هم متداول بوده، رک گرزن، ایران و گرینفیلد. J. Greenfield تشکیلات دولت ایران. Die Verfassung des persischen Staates ، برلن، ۱۹۰۴. ص ۳۴۶. راجع به جشن های نوروز و مهرگان رک فصل سوم کتاب حاضر. ۱. پروکوپیوس، جنگ ایران، کتاب اول، بند ۱۵.

سوم نتاب محاصر. ۳. رک لویی گری Louis H. Gray در یادگارنامه مودی، ص ۱۴۹. مقایسه شود با استقلال گمرکی ایران، تألیف رضا صفی نیا، تهران، ۱۳۰۷ شمسی، ص ۹۹ تا ۱۰۲.

۴. طبری، ص ۸۶۶ و ۸۷۳ نلدکه، ص ۱۰۵ و ۱۱۰.

۵ پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، شماره ۱، ص ۱۱۳.

## صناعت و تجارت و شوارع

هیوئن تسیانگ Hiuen Tsiang سیاح مشهور چینی، که در آغاز قرن هفتم میلادی اوضاع ممالک مغرب آسیا را شرح داده است، محصولات صنعتی ایران را به طور خلاصه چنین بیان میکند:

«محصولات عمده این کشور طلا و نقره و مس و بلور کوهی و مروارید نادرالوجود و مواد گرانبهای دیگر است. صنعتگران این ملک پارچههای ابریشمی و پشمی و قالی و چیزهای دیگر میبافند» ۱، مسلماً صنعت پارچه بافی یکی از صنایع مهمه ایران بوده است.

برای وارد کردن سایر رشته های صنعتی در کشور و برای کشت و زرع در صحاری لمیزرع، از قدیم الایام عادت بر این جاری بود که اسیران جنگ را به چند گروه تقسیم کرده در قسمت های مختلف کشور ساکن می نمودند، بدین طریق داریوش اول بسیاری از مردم ار تری (Érétriens) را به شوش کوچانید و ارد (Orode) اسیران رومی را در حوالی مرو جایگزین ساخت. شاپور اول نیز اسرای رومی را در گندی شاپور سکونت داد و در آنجا از مهارت رومیان در کار مهندسی استفاده کرده و بند معروف «قیصر» را برآورد. شاپور دوم اسیرانی را که در شهرآمد Amida دستگیر کرده بود، بین شوش و شوشتر و سایر بلاد اهواز جای داد و این مردم انواع جدید ابریشم دوزی و زری بافی را در آنجا رواج دادند. بیشتر اوقات این قبیل اماکن، که به وسیله اسرا آباد می شد، بزودی راه خرابی می سپرد، ولی گاهی هم دوام و ثبات می یافت. ۵

تجارت خشکی در طرق و شوارع کاروان رو قدیم صورت میگرفت. شاهراه بزرگ از تیسفون در کنار دجله، که پایتخت بود، شروع می شد و از حلوان و کنگاور به همدان می رسید. در همدان شوارع مختلف منشعب می شد، یکی به سمت جنوب از خوزستان و فارس گذشته به خلیج می پیوست، دیگری به ری می رفت و از آنجا راههایی از کوههای گیلان و البرز گذشته به بحر خزر منتهی می شد، یا از راه خراسان و دره کابل به هندوستان اتصال می یافت. راهی هم از ترکستان و حوضه تاریم به چین می پیوست.

از لحاظ ارتباط با دولت روم شهر نصیبین Nisibe مرکز مهمی به شمار میرفت. از جمله شرایط صلحی که در سال ۲۹۸ دیوکلسین Dioclétien به نرسه پیشنهاد کرد، یکی این بود که شهر نصیبین باید، (تنها) نقطه ارتباط دولتین باشد، لکن نرسه این ماده را نپذیرفت. در زمان آمین مارسلن Ammien Marcellin همه ساله در اوائل سپتامبر بازار بزرگی در شهر بتنه Batné واقع در نزدیکی ساحل شرقی فرات مفتوح می شد، که متاع چین و کالای هند و در آنجا فراهم می آمد. در سال ۴۱۰ به

۱. بیل، اسناد بودایی راجع به عالم غربی، ج ۲، ص ۲۷۸.

۲. رک هرودت، کتاب ششم، بند ۱۱۹، و فلاویوس فیلوستراتوس، کتاب اول، بند ۲۴.

۳. نلدکه، طبری، ص ۳۳، یادداشت ۲. ۴. مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۱۸۶.

۵. اشپیگل Spiegel، معرفت دوره باستانی ایران Erânische Alterthumskunde، ج ۳، ص ۶۶۰.

ع. آمیانوسن مارسلینوس، کتاب ۱۴، بند ۳، فقره ۳.

موجب فرمان قیصران روم هونوریوس Honorius و ثئودوسیوس صغیر Theodosius بلادی که مبادله تجارتی با ایران در آنجا جایز بود، چنین معین شد: در ناحیه شرق در جانب دجله شهر نصیبین، در غرب در سمت فرات شهر کالینیک Callinique در شمال ناحیه ارمنستان شهر ارتکزاتا شهر نصیبین و سنجار Singare، پس از آنکه خالی السکنه شد، به موجب صلحنامه ۳۶۳ به رومیان واگذار گردید. ۲

تجارت دریایی تا اندازه ای حائز اهمیت بود، اردشیر اول پس از آن که بر میشان و خاراسن Kharacène دست یافت، در عمران بنادر قدیم و ایجاد بندرگاههای جدید سعی جمیل کرد. رینو Reinaud گوید: «ایرانیان به کمک اعرابی که دولت از روی تدبیر در میان ایرانیان جای می داد، رفته رفته نیروی دریایی معتنابهی تشکیل دادند. کشتی های ایران متوالیاً در همهٔ دریاهای مشرق سفر می کرده، در آغاز، کار آنها رقابت باکشتی های رومی و حبشی بود، لکن بعد صاحب اختیار آن دریاها شدند و نفوذی که ایرانیان در دریا حاصل کردند، یکی از عللی بود، که قدرت و شهرت روم را در دریاهای شرق متزلزل و بکلی خاموش کرد». در سال ۵۲۳ پادشاه حبشه، برای اینکه با ساکنان حجاز جنگ کند، هفتصد کشتی سبک راه انداخت و ششصد کشتی ایرانی و رومی را به یاری خود حرکت داد. محصولات هند و جزیرهٔ سراندیب راکشتی های حبشه برای رومیان می آوردند. \*

مهمترین کالایی که به صورت ترانزیت از ایران میگذشت، ابریشم بود، اما چون ایرانیان مقدار بسیاری از ابریشم خام چین را که وارد میکردند، به خود تخصیص میدادند، قادر بودند که محصولات خویش را به هر قیمتی بخواهند، به ممالک مغرب زمین بفروشند. از قرن ششم به بعد، اهالی بیزانس به کاشت درخت توت و تربیت کرم ابریشم موفق شدند و تا اندازهای از وارد کردن ابریشم خارجی بینیاز گردیدند. ترکان به تحریک اتباع سغدی خود کوششها کردند، تا از خسرو اول اجازه عبور دادن ابریشم خود را از خاک ایران حاصل کنند، اما نتیجه نبخشید. ۶

از چیزهایی که چین از ایران می خرید، یکی وسمه (= سرمه) معروف ایرانی بود، که قیمت گزاف می دادند و ملکه چین هر سال مقداری برای مصرف شخصی خود ابتیاع می نمود. قالی های بابلی نیز طالب بسیار داشت. احجار قیمتی طبیعی و مصنوعی شام، مرجان و مروارید دریای سرخ، منسوجات شام و مصر و مواد مخدر آسیای قدامی از جانب ایران به چین فرستاده می شد. ه

۱. رینو، روابط سیاسی و تجارتی امپراتوری روم با آسیای شرقی، پاریس، ۱۸۶۳، ص ۲۶۷ و ما بعد. Relations politiques et commerciales de l'empire romain avec l'Asie orientale

۲. آمین مارسلن، کتاب ۲۵، بند ۷، فقره ۱۱.

۳. رینو، ص ۲۴۱. راجع به امارات مسن، خاراسن رک رسالات انستیتوی فرانسه، - Acad. des Inscript. et Belles. Lettres XXIVb، ص ۱۵۵ و بعد؛ همچنین شدر و حسن البصری، اسلام، ۱۴، ص ۱۱ و ما بعد.

۲. رینو، روابط سیاسی و تجاری و غیره، ص ۲۶۹ و بعد.

۵. مقايسه شود بايوستي، فقه اللغه، II، ص ۴۷۷، يادداشت ١.

۶. هرتسفلد، دروازه آسیا، ص ۱۲۲؛ شدر، ایرانیکا (رسالات انجمن علمی گوتینگن، ۱۹۳۴)، ص ۴۱ و بعد.

۷. هيرت Hirth، مطالعات چيني، Chinesische Studien، ص ۲۳۵ و بعد.

۸. هیرت، چین و روم شرقی، ص ۲۵۳. 💎 ۹. ایضاً، ص ۲۷۹ ـ ۲۳۴.

اما راجع به تشکیلات چاپارخانه (پست)، خلفا آن را به صورتی از ایران تقلید کردنده که چندان با تشکیلات عهد هخامنشی، که در کتب مورخان یونانی ضبط است، تفاوتی نداشت. پس یقین می توان نمود که در عهد ساسانیان هم به طور کلی همین تشکیلات وجود داشته است.

اداره چاپار مختص کارهای دولت بود و با مردم سروکاری نداشت و فایدهٔ آن اساساً این بوده که میان مرکز و ولایات ارتباط سریع و منظمی برقرار کند. اداره چاپار اشیا و اشخاص و مراسلات را از شاهراههای معمور و مهیا حرکت می داد، و به همین جهت در منازل بین راه به نسبت اهمیت آنها عدهای ملازم و اسب نگاه می داشت. 'گویا در آن زمان قاصد سوار و پیک پیاده و جود داشته است. چنین معلوم می شود، که پیکها مخصوص ولایات ایرانی نشین بوده اند، چون فاصله منازل در این ولایات خیلی کمتر از فاصله منازل در سوریه و نواحی عرب نشین بوده است و چاپاری نواحی اخیر را غالباً به عهده قاصد شترسوار واگذار می کرده اند. ۲

عنوان وازاربد (بازاربد = رئیس بازار) در کتیبه کعبه زردشت (سطر ۳۴) دیده می شود.

#### سپاه

تا زمان خسرو اول سپاه ایران در زیر فرماندهی یک نفر سردار بزرگ موسوم به ایران سپاهبد بود. از اختیاراتش به مراتب بیشتر از یک نفر ژنرال فعلی بود. او در عین حال وزیر جنگ و فرمانده کل نیرو محسوب می شد و در عقد صلح اختیار وافی داشت.

از اینکه سردار مذکور عضو دایره کوچک مشاوران شاهنشاه بود، چنین برمی آید که تشکیلات و اداره کل سپاه کشور را در عهده داشته و به عنوان وزیر جنگ کارهای ادارات جنگی را تمشیت می داده است. معذلک باید به خاطر داشت که اختیارات وزرگ فرمادار محدود نبود و همواره می توانست در کارهای لشکری دخالت کند و شخص شاهنشاه نیز در امور وزارت جنگ، که از ادارات مهم دولت بوده، غالباً مداخله مستقیم می کرده است. اغلب سلاطین ساسانی علاقه شدید به

۱. بکد یسپانیک Bagdespanig «(اسبی) که متعلق به چاپار سواره پادشاهی بوده»، کتاب خسرو و غلامش، چاپ اونوالا، بند ۹۹ و یادداشت ناشر.

۲. کرمر. تاریخ تمدن شرق، ج ۱، ص ۹۶ ـ ۱۹۵ . ۱۹۵ . Kremer, Kulturgesch d. Orients نمی توان به طور تحقیق معین کرد، که آیا مدیران پست مانند زمان خلفا مکلف بوده اند در امور ولایات مراقبت نموده ، به دربار گزارش بدهند یا خیر. مراقبتی نظیر این، که تا اندازه ای مخفی بوده ، در بعضی ادوار از وظایف رؤسای محاکم صلح محسوب می شده است، ولی بعید نیست که به صورتهای دیگر هم مراقبتهای سری در امور معمول بوده باشد. ایران از زمانهای بسیار قدیم داشته است. بنابر نامه تنسر بزرگان در عهد خسرو اول سنگینی بار مراقبتهای خفیه را احساس می کردند. عین عبارت چنین است: «اما دیگری که نبشتی شهنشاه منهیان و جواسیس برگماشت براهل ممالک، مردم جمله از این هراسان اند و متحیر شدند، از این معنی اهل براثت و سلامت را هیچ خوف نیست، که عیون منهی پادشاه را تا مصلح و مطیع و نقی و امین و عالم دین و زاهد در دنیا نبود، نشاید گماشت، تا آنچه عرض دارد از تثبیت و یقین باشد». از این عبارت معلوم می شود که دولت خواسته است تأسیس این دایره را به نحو خوبی جلوه دهد. اما اصطلاح عیون پادشاه به معنی چشمهای پادشاه، که براین جاسوسان اطلاق می شده، خیلی قدیم است جلوه دهد. اما اصطلاح عیون پادشاه به معنی چشمهای پادشاه، که براین جاسوسان اطلاق می شده، خیلی قدیم است و در زمان هخامنشیان هم معمول بوده است. (نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۲۶).

۳. تمام این عنوان در کار نامگ، بخش ۱۰، فقره ۷ موجود است، نلدکه، مقالات بتسن برگر، ۴، ص ۶۱.

جنگ داشته و در اعمال نظامی شرکت می جسته اند، از این جهت می توان فرض کرد که ایران سپاهبد در زمان پادشاهانی که خود طبع سلحشوری داشته اند، چندان قدرت و استقلالی دارا نبوده است.

اما در خصوص سرداران دوره اول عهد ساسانی، نمی توان گفت کدام یک مقام ایران سپاهبد داشته اند. در کتب می بینم که گاهی فرماندهان بعض نواحی ایران را هم سپاهبد می گفته اند. او ظاهراً شاهنشاه کَنارَنگان و مرزبانان و غیره را هم برای لشکرکشی معین می کرده است. مورخان بیزانسی و ارمنی و سریانی و غیره بندرت اطلاعات روشنی درباب القاب سرداران ایران به ما می دهند. گاهی بعضی از عمال دولت که شغل آنها کمتر با نظام مناسبت داشته، به سرداری لشکر نصب می شده اند، مثلا از جمله سرداران ایران و رئیس تشریفات دربار و مباشر کل ارزاق هم مذکور است.

در کتب مؤلفان بیزانسی مخصوصاً امثله متعدد می توان یافت، حاکی از این که بعضی سرداران (سپاهبدها یا ایران سپاهبدها) از جانب شاهنشاه مأمور مذاکره در عقد صلح می شده اند. چنانکه سورن مأمور گفتگو با یوویانوس Jovien قیصر روم شد و سیاوش ارتیشتاران سالار و سپاهبد ماهبود به جانب سرحد رهسپار شده اند، که داخل مذاکره آشتی شوند. میهر مهروی، که مهارت و زبردستی او در نصیحت و مشورت و امور جنگی مورد تصدیق آگاثیاس است ، از جانب ایران نزد قیصر یوستینیانوس گسیل شد. بنابر تاریخ منسوب به استیلیتس Pseudo - Stylite سپاهبد بیشتر جنبه سیاسی داشته و اعمال جنگی را مرزبانان اجرای می کرده اند. می از امتیازات سپاهبدان این بود، که هنگام دخول ایشان به خیمه گاه شیپور زده می شد. ۹

در کتاب کارنامگ (۱۳/۳) نام یک تن از ارتیشتاران سالارها (یعنی فرمانده جنگجویان) ذکر شده است ۱۰ شده است. این لقب را در قرن پنجم میلادی یکی از پسران مهر نرسه موسوم به کاردار داشته است ۱۰ و بعد، در زمان کواد اول، سیاوش به این مقام رسیده است. طبری گوید: ارتیشتاران سالار «بالاتر از سپاهبد و تقریباً هم رتبهٔ ارگبد بوده است». از زمان کواد اول به بعد این لقب در منابع تاریخی ما دیده نمی شود و از قراین چنین بر می آید که ارتیشتاران سالار لقب دیگر ایران سپاهبد بوده و خسرو اول جانشین کواد آن منصب و مقام را منسوخ فرمود. هر چند پروکوپیوس گوید که سیاوش اولیس و آخرین شخصی بود که لقب ارتیشتاران سالار یافت و کواد بعد از قتل آن شخص عالی مقام عنوان و

۱. در بعضی کتب تاریخی چندین بار صحبت از سپاهبد سواد (بینالنهرین) به میان می آید. وستهم پس از مرگ یزدگرد اول (دینوری، ص ۵۷)، و شاپور، پسر وهرام، در زمان کواداول (نهایه، ص ۲۲۶) دارای این مقام بودهاند. نگاه کنید به ضمیمه دوم.

۳. آمین مارسلن، کتاب ۲۵، بند ۷، فقره ۴. ۴. پایین تر را ببینید.

۵. پروکوپیوس، جنگ ایران، کتاب اول، بند ۱۱.

۷. ترجمه رایت، ص ۷۴، ۷۵ و غیره.

۸. راجع به تغییراتی که به دست خسرو اول در تشکیلات مملکتی انجام گرفت و منجر به منسوخ کردن مقام ایران سپاهبد و تعیین چهار سپاهبد شد، به فصل هشتم رجوع کنید.

۹. پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، I، ص ۱۱۲. ۱۹۰۰ طبری، ص ۸۶۹، نلدکه، ص ۱۱۱.

مقام او را هم لغو و نسخ کرد، اما به گفتهٔ او در این باب اعتمادی نتوان داشت، زیراکه قسمت نخستین این خبر یعنی اولیت سیاوش در این مرتبه صحیح نیست، چه پسر مهر نرسه قبل از سیاوش حائز این مقام شده بود، بنابراین قسمت دوم هم قابل اعتماد نتواند بود.

رئیس محافظان سلطنتی را پُشتیگبان سالار امیگفتهاند. قسمتهایی از پیاده نظام (پایگان) به فرماندهی رئیس خود (پایگان سالار) در تحت اختیار حکام ایالات بوده و کار امنیه و میر غضب (دژخیم) و غیره را میکردهاند و نیز برای محافظت دهات در بعضی از نواحی کشور یک دسته تیرانداز به ریاست یک نفر تیربد مأموریت می یافتهاند. در پایتخت سربازان افواج محافظ غالباً به سمت دژخیم مجرمان را سیاست میکردهاند. اموزگار اسواران، که از مأموران عالی رتبه بود، بایستی به شهرها و دهات برود، تا مردم جنگجو را به تکالیف جنگی و نظامات مختلفه لشکری آگاه کند. ۵

در فصل پنجم و هشتم این کتاب تفصیل بیشتری راجع به وضع نظام مذکور است.

## دبیران و سایر عمال اداره مرکزی

نفوذی که دبیران و در کشور ایران داشته اند، بسیار جالب توجه است. ایرانیان همیشه آراستگی صورت ظاهر امور را مهم می شمرده اند. اسناد رسمی و نامه های خصوصی همیشه می بایست به صورت مصنوع و سبک مقرر تحریر گردد. در این نامه ها نقل قول بزرگان و نصایح اخلاقی و پندهای دینی و اشعار و لطائف و امثال آن وارد می شد و مجموعه بسیار ظریفی تشکیل می داد. مقام و رتبه مخاطب و نویسنده را در طرز استعمال کلمات کاملا رعایت می نمودند. همان عبارت پردازی و تصنعات ادبی، که در اغلب کتب پهلوی و در اکثر بیانات پادشاهان هنگام جلوس می بینیم ۷، در مکاتباتی، که زمامداران بزرگ دولت ساسانی فیمابین خودشان یا با دول خارجه می کرده اند، آشکار است.

نظامی عروضی در چهار مقاله گوید<sup>۸</sup>: «پیش از این در میان ملوک عصر و جبابرهٔ روزگار پیش چون پیشدادیان و کیان واکاسره و خلفا رسمی بوده است که مفاخرت و مبارزت به عدل و فضل کردندی و هر رسولی، که فرستادندی از حکم و رموز و لغز مسائل با او همراه کردندی و در این حالت پادشاه محتاج شدی به ارباب عقل و تمیز و اصحاب رای و تدبیر. و چند مجلس در آن نشستندی و بسرخاستندی، تا آنگاه که آن جوابها بسر یک وجه قرار گرفتی و آن لغز و رموز ظاهر و

۱. كارنامگ، بخش ۱۰، فقره ۷؛ نلدكه، مقالات بتسن برگر، IV، ص ۶۲ ـ ۶۱.

۲. نلدکه، طبری، ص ۴۴۸. ۳. هوفمان، ص ۶۱

۴. طبری، ص ۱۰۴۳، نلدکه، ص ۳۵۶. در اوایل دوره عباسیان رئیس قراولان خلیفه سمت دژخیم را نیز داشته است. (کرمر، تاریخ تمدن شرق، ص ۱۹۰) ۵. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۱۸ و ۵۲۲ مینوی، ص ۱۵ و ۱۶.

۶. هـرتسفلد، پایکولی، لغت نامه، شـماره ۲۶۴؛ مـقایسه شـود بـاکـتاب شـدر مـوسوم بـه Esra der Schreiber (Beiträge zur historischen Theologie, 5, Tübingen, 1930)؛ ص ۳۹ و بعد، به خصوص ص ۴۸ ـ ۴۷.

۷. طبری و فردوسی و ثعالبی. ۸. چاپ براون، ص ۲۳، ترجمه همین شخص، ص ۲۵ و بعد.

هویدا شدی ... پس از این مقدمات نتیجه آن همی آید، که دبیر عاقل و فاضل مهین جمالی است از تجمل پادشاه و بهین رفعتی است از ترفع پادشاهی.» ۱

دبیرخانه دول اسلامی نیز مانند صدارت عظمی تقلید کاملی از ساسانیان است و وضعی که نظامی عروضی در قرن دوازدهم میلادی از دبیرخانه عهد خود میکند، به طور کلی با تکلیف و وظایف دبیران زمان ساسانیان تطبیق تواند شد. نظامی عروضی گوید: «دبیری صناعتی است مشتمل بر قیاسات خطابی و بلاغی منتفع در مخاطباتی که در میان است بر سبیل محاورت و مشاورت و مخاصمت در مدح و ذم و حیله و استعطاف و اغراء و بزرگ گردانیدن اعمال و خرد گردانیدن اشغال و ساختن وجوه عذر و عتاب و احکام و ثائق و اذکار سوابق و ظاهر گردانیدن ترتیب و نظام سخن در هر واقعه تا بر وجه اولی و اخری ادا کرده آید. پس دبیر باید که کریمالاصل، شریف العرض، دقیق النظر، عمیق الفکر، ناقب الرای باشد و از ادب و ثمرات آن قسم اکبر و حظ او فر نصیب او رسیده باشد و از قیاسات منطقی بعید و بیگانه نباشد و مراتب ابناء زمانه شناسد و مقادیر اهل روزگار داند و به حطام دنیوی و مزخرفات آن مشغول نباشد». ۲

زبردست ترین منشیان و بهترین خطاطان در دربار استخدام می شدند و سایران را به حکمام ولایات می سپردند. ۳

پس دبیران سیاستمداران حقیقی به شمار میرفتند، همه قسم اسناد را ترتیب میدادند و مکاتبات دولت را در دست میگرفتند. فرمانهای سلطنتی را انشا و ثبت میکردند و جمع هزینهها را مرتب مینمودند و محاسبات دولت را اداره میکردند. ۲ در مکاتبه با دشمنان و معارضان پادشاه بایستی به مقتضای مقام گاهی عادلانه و مسالمت آمیز چیز بنویسند و زمانی به تهدید و تخویف بپردازند. اما اگر در مصافی خصم برتری می یافت، حیات دبیران برباد میرفت، چنانکه شاپور پسر اردشیر اول داد بنداد منشی آخرین پادشاه اشکانی را به دست خود هلاک کرد، زیراکه از جانب پادشاه خودنامه اهانت آمیز به اردشیر نوشته بود.

رثیس طبقه دبیران ایران دبیربد یا دبیران مَهِست نامیده می شد، که گاهی نام او در زمره مقربان پادشاه ذکر شده  $^{8}$  و پادشاه احیاناً مأموریتهای سیاسی هم به او محول می کرده است.  $^{4}$  خوارزمی دبیران دولتی را چنین می شمارد:  $^{4}$  ۱ داددبیر (دبیر عدلیه)، ۲ شهر آمار دبیر (دبیر

١. ايضاً ص ٢٥، ترجمه ص ٢٧ و نيز رک ابن قتيبه، عيونالاخبار، چاپ قاهره، ج ١، ص ٤٢ و بعد.

۲. ایضاً ص ۱۲، ترجمه، ص ۱۲ و بعد. ۳. فردوسی، چاپ مول، ج ۵، ص ۳۵۸، بیت ۳۲۴ و بعد.

۴. طبری، ص ۱۰۶۰، نلدکه، ص ۲۴۲؛ خسرو اول یک نفر دبیر راکه «صاحب نسب و لیاقت و قابلیت» بودهاست، مأمور نگاهداری فهرست سپاهیان و مأمور عرض سپاه کردهبود. ۵ طبری، ص ۸۱۹، نلدکه، ص ۱۴.

۶. کارنامگ، بخش ۱۰، فقره ۷؛ نلدکه، مقالات بتسنبرگر، IV، ص ۶۲؛ مقایسه شود با نلدکه، طبری، ص ۴۴۴. ۷. کارنامگ همانجا، نهایه، ص ۲۳۲: یزدگرد، رئیس دبیران. در نهایه (ص ۲۳۱) صحبت از شخصی می شود که مقام دبیربد و فرمانداری پایتخت را تواماً داشته است. نمی شود تشخیص داد که آیا یُوانویه «رئیس دیوان رسایل» یزدگرد اول (طبری، ص ۸۵۹، نلدکه ص ۹۲) مقام ایران دبیربد داشته است، یا فقط رئیس یکی از شعب دبیرخانه بوده است. ۸. هرتسفلد، پایکولی، فهرست لغات، شماره ۴۲۹ و اونوالا، ترجمه عباراتی از مفاتیح العلوم الخوارزمی، مجله کاما ۱۹۲۸، ص ۵ و ۱۷ ـ ۱۶۰.

عواید دولت شاهنشاهی)<sup>۱</sup>، ۳ - کَدَگ آمار دبیر (دبیرعایدات دربار سلطنتی)، ۴ -گنج آمار دبیر (دبیرخزانه)، ۵ - آخور آمار دبیر (دبیر اصطبل شاهی)، ۶ - آتش آمار دبیر (دبیر عایدات آتشکدهها)، ۷ - روانگان دبیر (دبیر امور خیریه).<sup>۲</sup>

یک نفر دبیر امور عرب نیز در دربار شاهنشاه ایران بود، که سمت مترجمی هم داشت و مزد و حقوق او را اعراب حیره به جنس می پرداختند."

در کارنامگ در ردیف ملتزمان رکاب شاهنشاه در موقع شکار، مثل موبدان موبد و ایران سپاهبد و دبیران مهست و پشتیگبان سالار، نام اندرزبدای واسپوهرگان (معلم واسپوهران) هم ذکر شدهاست. گملاوه بر دراندرزبد (رئیس تشکیلات دربار)، که گویا یکی از القاب وزرگ فرمادار بودهاست مغان اندرزبد (معلم مامور سیستان) و انیز می شناسیم. دو مأمور بزرگ دیگر نیز بود، یکی مُهردار سلطنتی و دیگر رئیس اداره اطلاعات . «نگاهبانان سالنامههای سلطنتی» هم گویا مقامی بلند داشته اند. هم

غالباً طبری کلمات «وزیران و دبیران» را چنان به کار می برد، که گویی دو دسته از وزرگان (بزرگان) هستند، که قائم مقام یک دیگر می شده اند. برای مثال این عبارت طبری را ذکر می کنیم، که گوید گاهی همه وزیران و دبیران هنگام جلوس شاهنشاه جدید تغییر و تبدیل می یافته اند (طبری، ص ۵۳).

هیئت وزرا و عمال درجه اول دولت دستخوش تغییر و تحول می شده اند. گاهی در تعداد وزرا و در مشاغل آنان تبدیلی حاصل می گشته است. کلمه پهلوی که حاکی از این طبقه باشد بر ما مجهول است، ۱۰ ولی اشخاصی که همواره جزو این طبقه به حساب می آمده اند از این قراراند: وزرگ

۱. مقایسه شود با شدر، Esra der Schreiber، ص ۴۷ و بعد.

یعنی دبیر اموری که مربوط به روان است. طبق وقفنامه ها و غیره کارهای خیریه را برای روح (پَـد روُان) انـجام میدادند.

در باب مدیر یا دبیر امور خیریه نگاه کنید دینوری، ص ۵۷ و همچنین مقایسه شود با بنونیست، مطالعات شرق شناسی Études d'orientalisme به یاد ریموند لینوسیه Études d'orientalisme شرق شناسی Mitteliranische به یاد ریموند لینوسیه Mitteliranische چاپ و منتشر شده، ۷، ص ۱۵۷. آندره آس ـ هنینگ، ادبیات مانوی به زبیانهای ایرانی میانه Manichaica، ج ۲، (گزارش آکادمی پروس، ۱۹۳۳)، ص ۳۱۷، یادداشت ۲.

شدر، ایرانیکا، ج ۱ (رسالات انجمن علمی گوتینگن، ۱۹۳۴)، ص ۸ و ۱۹ هنینگ، بـولتن شــرقی، دوره ۹، ص ۸۴۷. ۲۰۰۰ م ۸۴۷

۴. بخش ۱۰، فقره ۷؛ نلدکه، مقالات بتسن برگر، IV، ص ۶۲ ـ ۶۱ به طریق ذیل می خواند: اندرزبدای اَسپوارَگان، اما واسپوهرگان به نظر مرجح می آید، مقایسه شود با لغات پایکولی، شماره ۱۰۹. ۵. رک ضمیمه دوم. ۶. هر تسفلد، پایکولی، لغت نامه، شماره ۱۰۱ و ۲۲٪.

V. مقایسه شود با مقدمه ابن خلدون. XVII. p. 53, XX. به مقایسه شود با مقدمه ابن خلدون. ۲۳۵ به Prolégomènes d'Ibn Khaldun, Not. et Extr. XVII. p. 53, XX. بهایه. ص ۸۳۵.

<sup>.</sup> و در باب عمال عالى مقام دربار شاهنشاهي و درباريان به طور كلي رك فصل هشتم كتاب حاضر.

۱۰. نلدکه نخست تصور کرده بود (طبری، ص ۴۴۴، یادداشت ۳) که وزرا عموماً لقب وزیربه داشته اند، دانشمند مرحوم درنامه ای که به اینجانب نوشته گوید: از این عقیده عدول کرده ام. کلمه گزیرپت gezîrpat، که در تلمود آمده، عنوان یکی از صاحب منصبان پلیس بوده.

فرمادار، موبدان موبد، ایران سپاهبد، ایران دبیربد، واسترایوشبد، در بعضی ادوار هیربدان هیربد (رئیس کل آتشکدهها) نیز عضو هیئت وزرا بوده و ممکن است در قرون آخر دوره ساسانی اَستَبَد (رئیس تشریفات) هم در زمره آنان به شمار آمدهباشد. ۲

### تشكيلات ايالات

حکام ایالات، ساتراپها یا مرزبانان، نیز از مستخدمان عالی مقام دولت محسوب می شده اند. ۳ در کنار مرزبانان و شهردارانی که لقب شاه داشته اند، مرزبانانی فروتر نیز بوده اند، که بسر ولایات داخلی فرمانروایی می کرده اند. ۴

آمیانوس اغلب ولایاتی را، که در زمان او تحت حکمرانی بیدخشها و پادشاهان جزء و ساتراپها اداره می شد، نام برده است (بیدخش علاوه بر حکومت، ریاست اسواران ولایتی را هم عهده دار بوده است). اسامی ایالات ایران بنا بر روایت او از این قرار بوده است: آشور، شوش، ماد، پارس، پارت، کرمان بزرگ، هیرکانی (گرگان)، مرو، بلخ، سغد، سکستان، ولایت سکاهای ماورای آمودون شرمان بزرگ، هیرکانی (گوگان)، مرو، بلخ، سغد، سکستان، ولایت سکاهای ماورای آمودون آمودون شرمانی ولایت پاروپانیزادها Paropanisades زرنگ Gédrosie، رخج محدوده این ایالات بزرگ، ولایات کوچکتری هم بوده، که ذکر نام آنها را بی حاصل دانسته است. این قلمدادی که آمیانوس کرده است، جز در مورد سریکا، که گویا مبالغه آمیز است، درست به نظر می آید. دولت شاهنشاهی ساسانیان در قرون سوم و چهارم از مسمت شمال و مشرق توسعه بسیار داشته و برطبق تفحصات آقای هر تسفلد، پس از فتوحات وهرام دوم، که در ۲۸۴ میلادی واقع شد، کشور ساسانیان در مشرق ایران کنونی شامل ممالک ذیل بود: گرگان (هیرکانی) و تمام خراسان، که در آن زمان بسی وسیعتر از امروز بود، جزو ایران

۱. نام یک نفر استبد در سال ۵۰۲ و ۵۰۳ ذکر شده است (کتاب منسوب به استیلیتس، رایت) مقایسه شود با مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۲۸، یادداشت ۴.

۳. کلمه شهربان (شَترپان)، که در یکی از عبارات آسیب دیده کتیبه پایکولی دیده می شود، (بند ۳۰، چاپ هر تسفلد، مقایسه شود با فهرست لغات، شماره ۹۷۸) ظاهراً نام قدیم مرزبانان بوده. مقایسه شود با لقب سابق الذکر شَهربا کارگر قطعاً در دوره اول ساسانیان حکام ایالات را شهربان یا بیدخش (بیتخش هر تسفلد، پایکولی، لغت شماره ۲۱۴) گفته اند، لفظ مرزبان بعدها متداول شده، چه این لفظ در کتیبههای آغاز دوره ساسانیان دیده نمی شود، حتی در کتیبه کعبه زردشت هم، که در آن نام و عنوان بسیاری از حکام دولت ذکر شده است، از این عنوان اثری نیست. و نیز در قطعات باقیمانده کتیبه پایکولی برخلاف انتظار به نظر نرسیده است. گمان می کنم برای اولین بار این عنوان در زمان وهرام پنجم (۴۲۰ ـ ۴۲۸) به نظر می رسد. در آن عهد بود که یک نفر مرزبان به حکومت ارمنستان گماشته شد و نرسه برادر شاه عنوان و مقام مرزبان کوشان گرفت، یعنی حکمران ولایات سرحدی کوشان (مارکوارت. ایرانشهر، ص ۵۲). در کتیبه کعبه زردشت عناوین و القاب دیگری، که با شاه ترکیب شده، دیده می شود (ارمنان شاه، مروشاه، کرمان شاه، می سادن (همدان شهرب، سطر ۳۲) و حکمران نیریز سیان شهرب، سطر ۳۲) و حکمران نیریز جمله شهربان همدان (همدان شهرب، سطر ۳۲) و حکمران نیریز جمله شهربان همدان (همدان شهرب، سطر ۳۲) و گله Gad یا اصفهان (گدی شهرب، سطر ۳۲) و حکمران نیریز جمله شهرب، سطر ۳۲) آمده است. همچنین عنوان بیدخش نیز در آن کتیبه مذکور است.

۴. کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۱۴. ۵. پایکولی، ص ۴۳.

۶. هرتسفلد حدود خراسان را در عهد ساسانیان معلوم کرده است (پایکولی، ص ۳۷) از این قرار: دروازههای

محسوب می شد و گویا خوارزم و سغد و سکستان، که حدود آن خیلی وسعت داشت با ایالت مکوران و توران نیز ضمیمه آن بوده است. از طرفی هم ممالک ناحیه وسطای رودسند و مصبهای آن شط کچ Katchh و کاثیاوار Kâthiâvâr و مالوا Mâlvâ و ایالات ماورای این ممالک جزو قلمروی ساسانی به شمار بوده است، مگر دره کابل و پنجاب، که به کوشانیان تعلق داشته است. ا

نلدکه ۲ به استناد بعض منابع عربی گویده که ایالات ذیل هر یک تحت فرمانروایی یک نفر مرزبان بوده است: ارمنستان (بعد از ۴۳۰)، بیت آرامائی، پارس، کرمان، سپاهان، آذربایجان، طبرستان، زرنگ، بحرین، هرات، مرو، سرخس، نیشابور (نیوشاپور = ابرشهر)، طوس. بعضی از این ولایات و سعت زیادی نداشته و روی هم رفته گویا ساتراپ نشینهای عهد ساسانی هم مانند زمان هخامنشیان دارای حدود ثابتی نبوده است. شاهنشاه برحسب اقتضا مرزبانان را به ایالات و ولایات می فرستاده و بنا بر مصالح وقت حدود حکمرانی آنان را بزرگ و کوچک می کرده است. ظاهراً در اغلب موارد جنبه لشکری مرزبانان بر جنبه کشوری آنان رجحان داشته است، زیرا نظر به تمرکز شدیدی، که دولت ساسانی دارا بود، کارهای کشوری را مأموران جزء (شهریگ و دیهیگ اداره می کرده اند. در زمان جنگ مرزبانان، غالباً مانند سرداران دیگر در زیر فرمان سپاهبدان بوده اند."

در اوایل قرن پنجم میلادی یک نفر پادگوسپان تحت فرماندهی سپاهبد قرار داشت. در زمان و هرام پنجم یزدگشنسپ پادگوسپانی داشت. <sup>۴</sup>

مرزبانان از میان نجبای درجه اول انتخاب می شده اند. <sup>۵</sup>گاهی در کتب ذکر شده است که فلان مرزبان قصری در پایتخت داشت. <sup>۶</sup> از علائم مخصوصه افتخارات مرزبان یکی آن بود که تختی سیمین <sup>۷</sup> به او عطا شده باشد، و مرزبان ـ شهردار فرمانفرمای ایالت الان و خزر حق داشت که بر تختی زرین بنشیند. <sup>۸</sup> مرزبان ابرشهر ملقب به کنارنگ بوده است. <sup>۹</sup>

ایالات را به اجزائی چند تقسیم کرده، هر یک را یک استان میگفتهاند. حاکم یک استان را

کاسپین نزدیک ری، کوههای البرز، گوشه جنوب شرقی بحر خزر، دره اترک، خطی مطابق راه آهن ماورای خزر تا لطف آباد، خطی که از صحرای تجند و مرو گذشته و در زیر کرکی به جیحون می رسد. موافق مسکوکات سکایی ساسانی، که به دست آمده، این خط سرحدی از قلل سلسله جبال حصار گذشته به پامیر می رسیده و از آنجا به سمت جنوب مایل گشته و به امتداد قطعهای از جیحون، که بدخشان را در میان گرفته، سیر کرده به قله هندوکش می رسیده است. از آن نقطه خط سرحدی به سمت مغرب برگشته و در امتداد سلسله هندوکش و ملحقات آن به جنوب هرات رسیده و در ناحیه جنوب ترشیز و خاف قهستان (کوهستان) را قطع کرده، باز به دروازه های کاسپین می پیوسته است. ۱. هر تسفلد، پایکولی، ص ۴۷.

۳. استیلیتس دروغی، رایت، ص ۶۱. ۴. رک ضمیمه دوم.

۵. یک نفر سورن نام در زمان خسرو اول مرزبان ارمنستان شد (پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، ص ۱۸۳) شاپهو و وازه که در عهد نرسه مرزبان آذربایجان بود، یکی از اشراف درجه اول محسوب می شده (فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۲۲۹). شهرین از دوده مهران مرزبان بیت درائی Bêth Darâïe و ناحیه کُسینها دوده ایس که از هوفمان، ص ۶۹). پیران گشنسپ، از همین دودمان مرزبان گرزان و آران و فرمانده چندین هزار سوار بود (ایضاً ص ۷۹ ـ ۷۸). وهرین که ظاهراً از خاندان ساسانی بوده (نلدکه، طبری، ص ۲۴ ـ ۲۲۳)، پس از آن که یمن به تصرف خسرو اول انوشیروان در آمد، مرزبان آنجا شد.

۶. نهایه، ص ۲۵۲. در طبری، ص ۹۶۸ نلدکه، ص ۱۰۲.

استاندار میخوانده اند. نام استاندار کشکر و استاندار میشان در کتب مذکور است. در نصیبین مردی بابهای Babhar نام، که از دو دمان سلطنتی بود، «افتخاراً برای امنیت سرحد» سمت استانداری یافت. ظاهراً استانداران، که مثل مرزبانان قوه نظامی هم در اختیار خود داشته اند ، در اصل مباشر املاک سلطنتی بوده اند و احتمال می روده که این سمت را همواره دارا بوده باشند، حتی وقتی هم که حکومت نظامی ایالتی از ایالات به آنان رجوع می شد، اگر در آن محل از املاک سلطنتی چیزی بود، مباشرت و اداره آن را هم به عهده داشتند. ۵

تقسیم ایالات به بخشها فقط از جهت مقتضیات اداری بوده است. نلدکه گوید که هریک از بخشهای کوچک (که آن را شهر و کرسی آن را شهرستان میگفتهاند.) <sup>۶</sup> در تحت حکومت یک نفر شهریگ بود و این شهریگ را از میان دهقانان اختیار می نمودند. <sup>۷</sup> در رأس دیه و مزارع تابع آن (روستاگ = رستاق) یک نفر دیهیگ قرار داشت. <sup>۸</sup>

۱. مقایسه شود با هنینگ، مجله هند و ایران، ۱۹۳۳، ص ۲۲۴ و بعد.

۳. نلدکه، طبری، ص ۴۴۸.

۴. در زبان ارمنی کلمه اُستان Ostan در آغاز اطلاق می شده است بر ولایت یا شهری که تعلق به پادشاه داشت (هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۲۱۵) و افواج ساخلوی استان را استانیک Ostanik میگفتند.

۵ به عقیده اشتاین (سالنامه های بیزانسی و یونانی جدید، ۱، ص ۵۹ یادداشت ۲) عنوان حکمران استانهای مهم دار dâr بوده است و نیز به عقیده او عامل غیر مذهبی، که دارای عنوان رد باشد (نلدکه، طبری: ص ۴۸ ـ ۴۴۷) هرگز وجود نداشته.

۶. نلدکه، طبری، ص ۴۴۶، هوفمان، ص ۲۳۹. باید در نظر داشت که در متون پهلوی کلمه شهر ظاهراً همیشه به معنی «مملکت شاهنشاهی» بود و القابی که جزء نخستین آن کلمه شهر است، همواره حاکی از عمال بلند مقامی بوده، که بر همه کشور حکم آنان نفوذ داشته است.

۷. شهریک را به عربی رئیس الکوره ترجمه کرده اند (یعقوبی، چاپ هوتسما، ج ۱، ص ۲۰۳). در عراق شهریگ ها یکی از طبقات آزادان بوده اند، که فوق دیهگانان محسوب میگشته اند (مروج، ج ۲، ص ۲۴۰ مقایسه شود با نلدکه، طبری، ص ۴۴۶). بنا بر روایت نهایه، خسرو دوم تقسیمات جدیدی معمول داشت و کشور را به ۳۵ واحد اداری تقسیم نمود (براون، ص ۲۴۳).  $\Lambda$  هوفمان، ص ۲۳۹. ظاهراً دیهیک = دیه سالار است (بلاذری، رک نلدکه، طبری، ص ۴۴۱).

# فصل سوم

## آيين زردشتي دين رسمي كشور

تأسیس شریعت رسمی ـنگارش اوستا در زمان ساسانیان ـ تفاوت دین زردشتی عهد ساسانی با دین زردشتی بعد از ساسانیان ـ عقاید زروانیه ـ آتشکدهها ـ تقویم ـ اعیاد و جشنها ـ نجوم عامیانه.

ساسانیان از ابتدا با روحانیان زردشتی متحد شدند و این رابطه محبت در میان دین و دولت تا آخر عهد آنان استحکام داشت.

بنا بر روایت پارسیان، اردشیر اول پس از جلوس، هیربدان هیربد تنسر را فرمان داد که متون پراکنده اوستای عهد اشکانی را جمع و تألیف کند، تا آن راکتاب رسمی و قانونی قراردهند. شاپور اول پسر اردشیر چون به شاهی نشست، کتب علمی راجع به طب و نجوم و حکمت را از هندی و یونانی و سایر السنه گرفته، به کتاب دینی الحاق نمود. اما بلاشک این روایت بدین صورت صحیح نیست و به عقل درست تر می آید که بگوییم کتبی، که الحاق کردند، نتیجه قرایح دانشمندان ایرانی بوده، که در تحت تأثیر نفوذ یونانی نگاشته بودند، اما نفوذ هند در آن آثار ظاهراً در ازمنه متأخر رسوخ کرده است.

به فرمان شاپور رونوشتی از اوستای تنسر در معبد آذرگشنسپ در شیز تهادند، اما مجادلات و اختلافات مذهبی به پایان نرسید و شاپور دوم برای ختم این گفتگوها مجمعی به ریاست مهرسپندان، که موبد بزرگ بود، تشکیل داد. این انجمن متن صحیح و قطعی اوستا را تصویب کرد و آن را به بیست و یک نسک یا کتاب تقسیم نمود، که معادل عدد کلمات دعای مقدس یثااهوویریو

۱. دو روایتی، که در کتاب سوم و چهارم دینکرد مسطور است، اهمیت خاصی دارد. اما نکات راجع به اوستای هخامنشی محققاً مجعول است. باقی مطالب این دو روایت ظاهراً تا حدی آمیخته با افسانه است. مقایسه شود با ضمیمه اول این کتاب.

۲. دینکرد، کتاب سوم، چاپ پشوتن سنجانا، ج ۹، متن ص ۴۵۰، ترجمه ۵۶۹. وست، متون پهلوی، ج ۴، مقدمه ص
 ۱۲. دینکرد، کتاب چهارم، پشوتن سنجانا، ج ۹، متن ص ۴۵۶، ترجمه ص ۵۷۸ وست، ج ۴، ص ۴۱۴؛ اردا ویرازنامگ بخش ۱، فقره ۱۸ ـ ۱.

۳. گُنجای شیزیگآن یعنی گنزک در ناحیه شیز آذربایجان، رک مارکوارت ـ مسینا، فهرست، ص ۱۰۸ و بعد. راجع به معبد آذر گشنسپ در گنزک پایین تر را ببینید.

وستای مذکور به این صورت نص صحیح اثبات اینکه اوستای مذکور به این صورت نص صحیح ya $\theta$ a ahû vairyô بنابر سنت، آدرباد برای اثبات اینکه او معرض امتحان (ور = ordalie) آتش در آورده رخصت داد، تا فلز گداخته بر سینه او ریزند.

بنابراین اوستای ساسانی، که قسمت کوچکی از آن فعلا باقی است و خلاصه قسمتهای مفقود آن را در کتاب هشتم و نهم دینکرد، که در قرن نهم میلادی به زبان پهلوی نوشته شده، می بینیم، نه تنها مشتمل بر احکام دینی بوده، بلکه حکم دایرة المعارف بزرگی داشته، که در آن علوم مختلف مندرج بوده است. علم مبدأ و معاد و اساطیر الاولین و نجوم و علم تکوین و امور عامه و طبیعیه و فقهیه و حکمت عملیه عهد ساسانی همه براساس ۲۱ نسک اوستا استوار بوده است. بسیاری از متون، که به زبان اوستایی نوشته شده، ظاهراً اثر قلم اشخاصی است، که در تدوین اوستای ساسانی دست داشته اند و نیز احتمال می توان داد، که قبل از تدوین اوستای ساسانی، بعضی از کتب مزبور به زبان پهلوی موجود بوده و در آن تاریخ به زبان اوستایی نقل و در کتاب مقدس درج گردیده باشد. ا

خلاصه نسکهای اوستا، که در دینکرد دیده می شود، از حیث تفصیل بسیار مختلف است. دینکرد اطلاعات مبسوطی راجع به نسکهای حقوقی به دست می دهد، ولی نسکهایی را که مربوط به علم مبدأ و معاد و تکوین است، در چند کلمه خلاصه می کند.

گاهی شخص به فکر می افتد، که چرا قسمت بیشتر اوستای ساسانی، در ازمنه اسلامی نابود شده است. می دانیم که مسلمانان زردشتیان را اهل کتاب می شمرده اند، بنابرایس نابود شدن کتب مقدس آن طایفه را نمی توان به تعصب اسلامیان منسوب کرد و چنانکه دیدیم بیشتر قسمتهای اوستای ساسانی در قرن نهم میلادی هنوز موجود بوده، یا لااقل ترجمه پهلوی آنها به انضمام تفسیر معروف به زند را در دست داشته اند. مسلماً صعوبت زندگانی مادی، که در آن تاریخ گریبانگیر زردشتیان شده بود، مجال نمی داد که نسلا بعد نسل این مجموعه بزرگ مقدس را رونویسی کنند و از اینجا پی می بریم که چرا نسکهای حقوقی و نظایر آن در طاق نسیان مانده است، زیرا که در آن زمان دولت زردشتی وجود نداشت و نسکهای حقوقی بی فایده و خالی از اهمیت و اعتبار می نمود. اما چرا نسکهایی را، که شامل علم مبدأ و معاد و تکوین و سایر علوم اساسی بود، حفظ نکردند؟ حرا نسکهایی را، که شامل علم مبدأ و معاد و تکوین و سایر علوم اساسی بود، حفظ نکردند؟ حدی اصلاح شده و تغییر پیدا کرده است و زردشتیان خود مایل بوده اند، که بعضی از افسانه ها و حدی اصلاح شده و تغییر پیدا کرده است و زردشتیان خود مایل بوده اند، که بعضی از افسانه ها و اساطیر عامی و بعضی از اعتقاداتی را، که در فصول اوستا ثبت شده بود، حذف کنند. راجع به اسن مطلب در آخر فصل هشتم این کتاب تفصیلی خواهیم آورد. ۲

۱. رک نیبرگ، مجله آسیایی، ۱۹۳۱، ص ۲۶ و ۴۶.

۲. به عقیده نیبرگ (دین، ص ۱۴ ـ ۸ و ۲۹ ـ ۲۹۶) اوستا در مدارس دینی همیشه سینه به سینه حفظ می شده و تدوین قوانین اوستایی در اثر رقابت ادیان خارجی (دین یهود، مسیحی، به خصوص مانوی) صورت گرفته است، که دارای کتب مقدس بوده اند، ولی این اوستای مدون عملا هرگز اهمیتی نداشته است و به همین علت هم بعدها بعضی نسکهای ساسانی فراموش شده.

در هر حال اگر قواعد مذهبی اوستای کنونی و کتب الهیات پهلوی را، که فعلا در دست است، با قطعات پراکنده و اشارات مختصری، که راجع به دین ایرانیان عهد ساسانی در آثار مؤلفان خارجی (از بیزانسی و سریانی و ارمنی) موجود است، مقایسه و مطابقه کنیم، اختلافات عجیبی می بینیم و این اختلافات بیشتر مربوط به قصص و اساطیر و علم تکوین است.

در مطالعه روایاتی که از منابع نصرانی در دست است، بیش از هر چیز یک نکته جلب تـوجه میکند و آن مقام فاثقی است که خورشید در آیین مزدیسنی ساسانیان دارا بودهاست. یزدگرد دوم به این عبارت سوگند یاد میکند:

«قسم به آفتاب، خدای بزرگ، که از پرتو خویش جهان را منور و از حرارت خود جمیع کائنات را گرم کرده است" و این پادشاه سه چهار بار سوگند آفتاب را تکرار کرده است" و قتی که روحانیان عیسوی را به ترک آیین خود و اداشتند، شرط کردند که به جای معبود سابق خود خورشید را بپرستند و این نکته در رسائل شهدای سریانی به کرات تصریح شده است. شاپور دوم به شمعون Simon برصبعی Barsabba'e قول داد، که برجان او ببخشاید، به شرط آنکه آفتاب را ستایش کند." در زمانی که به امر یزدگرد دوم عیسوی به تَنْ شاپور رئیس محکمه مذهبی چنین گفت: «در ابتدا تو ستایش خورشید را به ما تحمیل کردی و حال مدعی هستی که این تحمیل بنابر فرمان شاهنشاه بوده است و تو به بانگ بلند خورشید را خواندی و او را به این طریق ستایش کردند، که چند به این طریق ستایش کردند، که چند قربانی با اجرای مراسم مجوسی تقدیم نمودند» بنابر روایت پروکوپیوس (جنگ ایران، کتاب اول، بند ۳) از احکام مغان این بود، که شمس طالع را باید ستایش کرد.

حالا ببینیم این خدای خورشید کیست؟ در کتابهای اوستایی یکی از ایزدان هور Thvar (هور، خور)، یا هوره خشیته Hvare-Xšaêta (خورشید، که به معنی خور قادر و قاهر است) نام دارد، اما گویا هیچوقت مقام چندان مهمی نداشته است. پس در حقیقت مغان عهد ساسانی، اگر آفتاب را می پرستیدند، مرادشان هور نبوده، بلکه مهر را ستایش می کرده اند و این مهر همان میثره است، که در یشتهای عتیق ذکر شده است و همان است، که بابلیان آن را با شمس، خدای آفتاب خودشان، یکی دانسته اند و مهر پرستان مغرب از آن شل اینویکتوس Sol invictus ساخته بودند.

الیزه عبارت ذیل را از زبان رئیس خلوت پادشاه ایران نقل میکند: «شما نمی توانید از پرستش خورشید امتناع بورزید، زیراکه خورشید از پرتو خود عالم را روشن میکند و باگرمی خویش غذای انسان و حیوان را میرساند و به سبب خوان نعمت بی دریغی که گسترده و سخای شاملی که دارد، او را خدای مهر نام داده اند. زیراکه در ذات او نه مکر و تزویر است و نه جهل و غفلت. مهر خدایی

۱. اليزه؛ لانگلوا، ج ۲، ص ۱۹۷. ٢. ايضاً، ص ۱۹۸.

۳. لابور، ص ۶۶ مقایسه شود با سزومن Sozomène، کتاب ۲، بند ۹، فقره ۵ که شرود فوکس در مجله کاما، شماره
 ۱۴، ص ۱۰۲ به نقل آن پرداخته است.
 ۴. الیزه: لانگلوا، ج ۲، ص ۲۳۷.

۶. کومون، اسرار میترا، چاپ سوم، ص ۱۱ و ۸۶ ۷ ۷ کانگلوا، ج ۲، ص ۲۳۷.

قادر است و پسر خدا و یاور دلیر خدایان هفتگانه است<sup>۱</sup>».

در نقش اردشیر دوم، که در طاق بستان است ۲، او هرمزد حلقه سلطنت به پادشاه عطا می کند. در پشت سر شاه مهر ایستاده است و از انوار اشعه، که برگرد سرش هاله بسته، شناخته می شود، یک مهر ساسانی هم در موزه برلن محفوظ است ۲، که روی آن اسم صاحب مهر به خط پهلوی نقر شده است. نام او هومهر (نوشته شده: هومیتر) است و به مناسبت این نام هیکل نیم تنه مهر را با هاله نورانی در گرد سر نقش کرده و اراده آفتاب را، که دو اسب بالدار می کشند، طرح ریخته است. در نقوش قدیم یونانی اراده آفتاب را، چهار اسب می برد ۲، لکن در نقشی که بر مهر مزبور هست و همچنین در پارچه ای بارچه ای بارچه از روی نمونه عهد ساسانی بافته شده، معلوم می شود که در آن زمان به جای می کشد چون این پارچه از روی نمونه عهد ساسانی بافته شده، معلوم می شود که در آن زمان به جای جهار اسب نقش دو اسب را متداول کرده بودند ۵.

نصوص متعدده اوستا ثابت می کند که پرستش عناصر طبیعی از اصول دیانت زردشتی بوده، چنانکه می دانیم زردشتیان کمال مواظبت را مرعی می داشته اند، که آب و آتش و خاک را آلوده نکنند. مؤلفان خارجی هم این مطلب را تأیید کرده اند. آگاثیاس گوید (۲/۲۴): «ایرانیان احترام آب را بیش از هر چیز واجب می شمردند، چنانکه حتی صورت خود را در آب نمی شستند و جز برای آشامیدن و آب دادن به نباتات به این عنصر مقدس دست نمی زدند.» در کتاب وندید اد شرح مبسوطی راجع به آب و تأثیر آن در تطهیر مندرج است. فقط چیزی که در تطهیر مؤثرتر از آب محسوب می شد، بول گاو بود.

اما آتش در این آیین خیلی مهمتر از سایر عناصر بوده است<sup>2</sup>. اوستا آتش را پنج نوع می شمارد و نام آنها دریسنای ۱۷ بند ۱۱ مذکور و در تفسیر پهلوی آن یسنا مندرج است و در کتاب بندهش نیز

۱. یعنی امشه سپنته ها (به پهلوی امهرسپندان). الیزه، لانگلوا، ج ۲، ص ۱۹۴. در باب نسبت مهر با آفتاب رک نیبرگ، دین، ص ۳۸۵ و بعد.

۳. هرتسفلد، سالنامه مجموعههای آثار هنری پروس، ج ۴۱، جزوه ۲، ص ۱۰۸.

۴. مقایسه شود با نیبرگ، مجله آسیایی، ۱۹۳۱، ص ۹۱ و ما بعد. ۵ هرتسفلد، همانجا، ص ۱۰۶.

۶. هرتل در سلسله مقالاتی که تحت عنوان «منابع و تحقیقات هندوایرانی» نوشته است، به خصوص در جزوه ششم آن موسوم به «تعالیم آتش نزد آریایی ها»، آتش پرستی هندیان و ایرانیان قدیم را خواسته است اثبات کند. کوشش او بر این است که ثابت کند که تقریباً همه اصطلاحات دیانتی زردشتیان و حتی اصطلاحات حکمت عملی معموله آنان، که در زبان فرس قدیم هست، درست فهمیده نشده و در واقع همه آنها مربوط به پرستش آتش است و ایرانیان عنصر آتش را در عالم صغیر و کبیر نافذ می دانستند. به عقیده ما آنچه هرتل گوید، خالی از حقیقت نیست، اما تاویلی که ایشان از متون اوستایی کرده آند، به نظر ما خیلی محدود می آید و قسمتی از آن بی مطالعه است. اگرچه تاوادیا در تأیید قول هرتل دلایل و حجتهایی از کتب پهلوی استخراج کرده و در اثبات آن کوشیده است. تحول در عقاید و افکار دینی ایرانیان، که قبل از زردشت شروع شده و بعد در اثر اصلاحات این پیشوا قوت جدیدی گرفت، بعد از او هم ادامه داشته است و در اثر تماس با اعتقادات مردم غیر ایرانی آسیای قدامی تدریجاً مفاهیم جدیدی به اصطلاحات دینی عتیق افزوده شد.

در باب عقاید تاوادیا در تأیید گفته های هرتل رک به مطالعات هند و ایرانی تقدیم به ویلهلم گیگر Studia در باب عقاید تاوادیا در تأیید گفته های ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ص ۷۳۷ و بعد.

اسامی این آتشها با مختصر اشتباهی نقل شده است. آن آتشها از این قراراند: برزیسوه Berezisavah اتش معابد (که آن را آتش وهرام میگفته اند) و آتشی است که در استعمالات عادی به کار می رود، وهوفریانه Vohufryâna یعنی آتشی که در جسم مردم و جانوران است، اوروازیشته Vohufryâna یعنی آتشی که در نباتات پنهان است، وازیشته Vâzišta آتشی که در ابر است، یعنی صاعقه، سپنیشته آتشی که در نباتات پنهان است، وازیشته همراه می سوزد. ظاهراً شکوه و اقبالی که پیوسته همراه شاهنشاهان حقیقی آریایی بوده، یعنی خورنه Xvarənah که در زبان پهلوی و فارسی فر شده است، مظهر ناسوتی این نوع پنجم از آتش بوده است.

آتش مشخص و مجسم، که در اوستا آتر atar و در زبان فارسی میانه آدر میباشد، اکثر پسر اهورهمزداه خوانده شده. عیسویان گاهی آتش مقدس زردشتیان را دختر اهورهمزداه نامیدهاند، چنانکه هشو Hasha نام کشیش عیسوی، که از روی خشم آتش یکی از آتشکدهها را خاموش کرد، گفته است: «نه آن خانه خانه خدا، نه آن آتش دختر خدا بود، بلکه دختری بود دستخوش هوس شاهان و گدایان!» اما احتمال میرود که اعتقاد به اینکه آتش دختر اهورهمزداهست، از جمله تغییراتی باشد که نزد ارمنیان زردشتی صورت گرفته است، زیرا که در آثار عامیانه ارامنه، هنوز هم آتش مجسم را موجودی مؤنث میشمارند. آگاثیاس (۲/۲۵) از مقدس بودن آتش در نزد ایرانیان سخنها رانده است. در آن قسمت از اوستای ساسانی، که فعلا مفقودالاثر است، مطالب بسیار راجع به آتش مندرج بودهاست. ا

در علم مبدأ و معاد و علم تکوین، که اجزای مهمه آن در یشتهای عتیق موجود است، دانشمندان متأخر بسطی داده و اصول آن را چنان کلیت بخشیدهاند، که شامل عمر جهان می شود. دانشمندان متأخر بسطی داده و اصول آن را چنان کلیت بخشیدهاند، که شامل عمر جهان می شود. بنابر اصول مزبور، عمر دنیا بالغ بر ۱۲۰۰۰ سال است، در سه هزار سال نخستین عالم اوهرمزد (یا عالم روشنی) و اهریمن (یا عالم تاریکی) در جوار یکدیگر آرام می زیسته اند. این دو عالم از سه جانب نامتناهی بوده، فقط از جانب چهارم به یکدیگر محدود می شده اند. دنیای روشن در بالا و عالم ظلمانی در زیر قرار داشته و هوا فاصله آنها بوده است. مخلوقات اوهرمزد در این سه هزار سال در حال امکانی (مینوگیها) بودند. سپس اهریمن نور را دیده در صدد نابود کردنش برآمد.

اوهرمزد، که از آینده آگاهی داشت، مصافی به مدت ۹۰۰۰ سال با وی طرح افکند. اهریمن، که فقط از ماضی آگاه بود، رضا داد. آنگاه او هرمزد به او پیشگویی کرد که این جدال با شکست عالم

۱. دارمستر، زند اوستا، ج ۱، ص ۱۵۱ وبعد. هرتل، آتشپرستی آریائیها، آ، ص ۱۶ و آتش شاهی و آتش پیروزی در اوستا

Die awestischen Herrschafts - und Siegesfeuer

<sup>(</sup>رسالات آکادمی ساکس، ۱۹۳۱). ۲ موفمان، ص ۳۵.

٣. ابكيان، اعتقادات عاميانه ارمنيان، Abeghian ،Der armenische Volksglaube، ليبزيگ، ١٨٩٩، ص ٩٧.

۴. مثلا رک به دینکرد، کتاب نهم، فصل ۳۵، فقره ۱۱، فصل ۵۷، فقره ۱۵ ـ ۱۲، فصل ۵۸، فقره ۲۱.

۵ وست، روایات بندهشن و زندای وهمن یشت (زندبهمن یشت) و قسمتهایی اززاد سپرم را در متون پهلوی خود، ج ۱، ترجمه کرده است. راجع به بندهشن رک کریستنسن، کیانیان، ص ۴۴ و ما بعد.

ظلمت خاتمه خواهد یافت. از استماع این خبر اهریمن سخت متوحش شد و مجدداً به عالم تاریکی در افتاد و سه هزار سال در آنجا بی حرکت بماند. او هرمزد در این فرصت دست به آفرینش جهان زد و چون کار خلقت به پایان رسید، گاوی را بیافرید، که موسوم به گاو نخستین است. پس آنگاه انسانی بزرگ خلق کرد، به نام گیومرد (به زبان اوستایی گیهمرِتن Gaya marətan یعنی زندگی میرا = کیومرث) که نمونه نوع بشر بود.

آنگاه اهریمن به آفریدگان اوهرمزد حمله برد و عناصر را بیالود و حشرات و جانداران زیان آور را بیافرید، اوهرمزد در پیش آسمان خندقی کند. اهریمن مکرر حمله کرد و عاقبت گاو و گیومرد را بکشت، اما از تخمه گیومرد که در دل خاک نهفته بود، چهل سال بعد گیاهی رست، که اولین زوج آدمی به اسم مَشیّگ و مَشیانگ از آن بیرون آمد. دوره آمیزش نور و ظلمت، که آن راگمیزشن گویند، شروع شد. انسان در این جنگ خیر و شر، به نسبت اعمال نیک یا بد خود، از یاران نور یا از اعوان ظلمت شمرده می شود. آنکه در راه راست قدم برداشته باشد، پس از مرگ به آسانی از پل چینود عبور کرده وارد بهشت می شود و این پل برای بدکاران به نازکی دم شمشیر می رسد، به قسمی که گناه کار به جهنم می افتد و عذابی شایستهٔ گناه خود می بیند. کسانی که اعمال نیک و بدشان مساوی است، در عالم هَمیستگان یا برزخ خواهند ماند، که نه کیفری در آنجا هست نه پاداشی [۱]. سه هزار سال پس از ظهور انسان، زردشت برای تعلیم خلایق و هدایت آنان به دین بهی ظهور کرد. در موقع ظهور را و بیش از سه هزار سال از عمر دنیا باقی نمانده بود.

در آخر هر هزار سال از ذریه زردشت، که در دریاچهای پنهان است، یک نفر منجی یا سوشیانس (در اوستا: سوشیانته Saošyanta) به طور خارق العاده قدم به عالم هستی می نهد. در وقت تولد آخرین منجی، که سوشیانس خاص باشد، جنگ قطعی بین خیر و شر در می گیرد. دلیران و دیوان داستانی مجدداً برای نبرد به دنیا می آیند و عاقبت همه مردگان برخیزند و ستاره دنباله دار موسوم به گوچهر بر زمین افتد و زمین مشتعل گردد، به قسمی که همه معادن و فلزات گداخته شوند و چون سیل سوزان جاری گردند. جمله آدمیان از زندگان و مردگانی که زنده شده اند، باید از این سیل بگذرند و آن سیل برای نیکان چون شیرگرم و ملایم خواهد شد. مردمان پس از این امتحان ظاهر شده به به هشت در آخرین مبارزه که خدایان با دیوان کنند، جنود اهریمن شکسته شود و اهریمن الی الابد در قلمات فرو رود، زمین صاف و مسطح گردد و جهان پاکیزه و مطهر شده، بی شائبه کدورتی ابدالاباد بماند. این حالت را فرشکرد گویند، که به معنی تصفیه و تجدید است ( در اوستایی فرشو کِرِتی

۱. برای اشتقاق این لغت رک به مقاله نیبرگ در مطالعات شرقی، که به افتخار دستور جی صاحب الخ در سال ۱۹۳۴ در آکسفورد به چاپ رسیدهاست. ص ۳۴۶.

Oriental Studies in Honour of Dasturji Saheb Cursetji Erachji Pavry

معنی این اصطلاح دینی تبدیل صورت (Transfiguration) است (شدر، صورت اصلی الخ، ص ۱۴۱). مقایسه شود با لومل، مجله ایران و هند، ج ۱، ص ۲۹ و بعد؛ یونکر Wörter und Sachen، ۱۲، ص ۱۳۲ و ما بعد: نیبرگ، مجله آسیایی، ۱۹۳۱، ص ۸۶ و ما بعد.

نیبرگ در چند مقاله مندرج در مجلهٔ آسایی (شماره اول سنه ۱۹۲۹، ص ۱۹۳۱ و ما بعد و شماره دوم، ۱۹۳۱، صفحه ۱ و ما بعد و ۱۹۳۱ و ما بعد) با دقت نظر فوقالعاده مطالب و اشارات پراکنده ای که در فصول نخستین کتاب بندهشن راجع به تکوین عالم هست بیرون کشیده و تنظیم کرده است. از جمله ثابت میکند که در فصل اول کتاب بندهشن معروف به «بندهشن ایرانی» معارات مفصلی داخل شده است، که متعلق به عقاید زروانیه است. ولی در بعضی قسمتهای آن تصرفاتی به قلم یک نفر غیر زروانی به عمل آمده است. عبارتی که در این فصل گنجانیده اند، گویا در متن اصلی بندهشن که هر دو نسخه فعلی بندهشن از آن گرفته شده، موجود بوده است، زیرا که در نسخه «بندهشن هندی» هم آثاری از آن دیده می شود. ۳

اما راجع به آیین زروانیان مختصری در مقدمه ۴ این کتاب نگاشته ایم؛ اکنون مفصلتر از آن سخن می رانیم.

در یکی از عبارات گاثاها (یسنای  $\pi$  /  $\pi$ ) گوهر نیکی و گوهر بدی را به این عبارت نام برده اند: «دو گوهر قدیم همزاد، که تو آمان اعظم نام دارند». بنابراین عبارت ظاهر چنین است که زردشت به اصلی اقدم، که پدر این دو گوهر بوده، عقیده داشته است.  $\pi$  بر طبق روایتی که از یکی از شاگردان ارسطو موسوم به اودموس رودیوس Eudemos Rhodios در دست است، معلوم می شود که در زمان هخامنشیان راجع به این خدای نخستین، اختلاف عقیده بسیار بوده است و موجب مباحثات و مناقشات بسیار در الهیات و نجوم می شده است، زیرا که جماعتی آن خدای واحد قدیم را مکان (به زبان اوستایی ثوش ههمه و جماعتی زمان (زُروان، به پهلوی) می دانسته اند. عقیده دسته اخیر پیش بوده و آیین زروان پرستی را پیروان میترا قبول کردند. در کتیبه آنتیو خوس اول پادشاه کماژن بوده و آیین زروان پرستی را پیروان میترا قبول کردند. در کتیبه آنتیو خواهد آمد، نام زُروان آکرنه («زمان بی کران و نامتناهی») را به لفظ یونانی خرونوس آییروس آییروس Khronos Apeiros نوشته اند.

مانی که در زمان نخستین پادشاهان ساسانی به دعوت برخاست، چون میخواست گفتار خود را با اعتقاد زردشتیان زمان خویش موافق کند، خدای اعلی را زروان نامید.

دلیل اینکه آیین مزدیسنی در زمان ساسانیان به صورت زروانپرستی بوده، این است که نه تنها کلمه زروان در آن عهد با نام اشخاص بسیار ترکیب شده است $^{V}$ ، بلکه یک دسته از عبارات مورخان

۱. در قسمت اول این سلسله مقالات مؤلف فصل اول و سوم بندهشن و چند قسمت از مینوگای خرد و قطعهای از یک متن سریانی را (که ظاهراً متعلق به عهد ساسانیان است) به خط لاتین عیناً نقل کرده و ترجمه آن را نیز آورده است (نگاه کنید نیبرگ، ج ۲، ص ۸۵).
 ۲. در باب دو نگارش بندهشن بالاتر را ببینید.

۳. در متن نیبرگ عباراتی هست، که من به طرز دیگر تعبیر میکنم. ولی این اختلاف مربوط به کلیات مطالب او نیست.

۴. نگاه کنید بنونیست، دین ایرانی The Persian Religion، فیصل ۴ و مجله آسیایی، ۱۹۲۹، ص ۲۸۷ و بعد. تحقیقات نیبرگ، که ذکر آن گذشت، و مقالهای از شدر در مجله ادبیات آلمانی Deutsche Literaturzeitung، ۱۹۳۲، ص ۱۹۳۸ و ما بعد). ص ۲۱۱۳ و ما بعد.

۶. داماسیوس de primis principiis ،Damascios، ج ۱، ص ۳۲۲.

Wesendonk, Das Wesen der Lehre Zarathuštrôs

۷. وزن دنک، جگونگی تعالیم زردشت

یونانی و ارمنی و سریانی ۱ مؤید این مدعاست، که قدیمترین آنان تئودورموپسوستی Théodore de Mopsueste (حدود ۴۲۸ ـ ۴۲۸ میلادی) است. کتاب تئودور مذکور از میان رفته است، لکن فوتیوس Photios مقدار قلیلی از آن استخراج نموده ۲ و در دست است. فوتیوس چنین گوید: «تئودور در كتاب اول خود عقيده ناپسند ايرانيان راكه زارادس Zaradès (زردشت) آورده است، شرح مي دهد. مقصود اعتقاد به زاروام Zarouam (زروان) است، که زردشت او را خدای همه جهان شناخته و او را با قضا و قدر (Túkhê) یکی دانسته است. زاروام قربانی کرد، تا هورمیسداس Hormisdas (اورمزد) از او به وجود بیاید و هورمیسداس به وجود آمد، ولی شیطان هم مقارن آن حال از او تولد یافت ...» مؤلفان ارمنی عیسوی مذهب موسوم به ازنیک Eznik (قرن پنجم) و الیزه Elisée ، و ماریهای بطریق Marabha (قرن ششم) و دو نفر نویسنده سریانی موسوم به آدرهرمزد و اناهید، که با موبد بزرگ زردشتی (در قرن پنجم یا بعد از آن)  $^{8}$  مباحثه و مجادله قلمی داشتهاند، و تثودور بارکونائی $^{
m V}$ سریانی Théodore bar Kônar و مؤلف گمنامی، که کتاب او را نیبرگ ۱ از سریانی ترجمه و طبع کرده است، و كتاب يوحنان برينكايي Yohannan bar Penkayê (قـرن هـفتم) كـه تـوسط دومـناش de Menasce کشف شده است ۹، همه راجع به قصه زروان اشاراتی دارند که در این جا خلاصه می شود: زروان خدای اصیل قدیم، قربانی ها کرد شاید فرزندی بیابد و او را او هرمزد بنامد. بعد از هزار سال قربانی دادن، از مؤثر بودن قربانی های خود به شک افتاد، عاقبت دو پسر در بطن او مـوجود شد ۱، یکی او هرمزد، که قربانی ها را به نام او کرده بود، دیگر اهریمن، که زاده شک و تردید او بود. زروان پادشاهی عالم را به کسی وعده داد که اول به حضور او بیاید. پس اهریمن پیکر پدر خویش ۱۱ را بشکافت و در مقابل او ظاهر شد. زروان پرسید: «کیستی؟». اهریمن در پاسخ گفت: «منم پسر تو». زروان گفت: «پسر من معطر و نورانی است و تو متعفن و ظلمانی هستی». در این اثنا اوهرمزد بـا پیکری معطر و نورانی پدیدار شد. زروان او را به فرزندی شناخت و به او گفت: «تا امروز من از برای تو قربانی ها کرده ام، ازین پس تو باید برای من قربانی کنی». اهریمن پدر را به وعده ای که داده بود متذکر کرد، که پادشاهی عالم را به کسی می دهد که اول حاضر شود. زروان گفت نه هزار

۱. کریستنسن، تحقیقات درباره مذهب زردشت در ایران قدیم، ص ۴۸ و بعد نیبرگ، دین، ص ۳۸۰ و بعد. دومناش، بولتن شرقی، ج ۹، ص ۵۸۷ و ما بعد. درباره متون ایرانی راجع به زروان رک زنر Zaehner زروانیکا Zurvanika هرلتن شرقی، ج ۹، ص ۳۰۳ و بعد و ۵۷۳ و بعد و ۵۷۱ و بعد.
 ۲. کتاب ۸۱.

٣. لانگلوا، ج ٢، ص ٣٧٥.

۴. لانگلوا، ج ۲، ص ۱۹۰. در باب «فرمان مهر نرسه» مطالبی در کتاب الیزه هست، که شرح آن پایین تر در فصل ششم بیاید.

۵ زاخو، کتب حقوقی سریانی، ۳، ص ۲۶۵.

۶. نلدکه، مجادلات قلمی سریانیان علیه مذهب ایرانیان، ص ۳۴ و بعد.

۷. پونیون، کتیبه های ماندائی جامهای خوابیر، ص ۱۰۵ و ما بعد. بنونیست، جهان شرقی، ۱۹۳۲، ص ۱۷۰ و بعد. ۸. I، ص ۲۳۸ و بعد.

۹. بولتن شرقی، ج ۹، ص ۵۸۷ و بعد.

١٠. يا در بطن زنش خوَشيزَگ (بنابر عقيده اناهيد).

۱۱. یا بطن مادرش را بنا بر عقیده اناهید.

سال تو را حق سلطنت دادم ۱، اما پس از انقضای این مدت، او هرمزد باید تنها پادشاهی کند.

و اما راجع به عمر آفرینش، اختلافاتی در منابع ما موجود است. گاهی طول آن را ۲۰۰۰ و گاهی مزدیست گفته اند. بنونیست گوید کم ۹۰۰۰ سال عقیده زروانیان و ۱۲۰۰۰ سال اعتقاد مزدیسنان غیر زروانی است. نیبرگ برخلاف عقیده دارد کم عمر جهان بنا بر رأی زروانیان ۱۲۰۰۰ و بنابر اعتقاد مزدیسنان غیر زروانی آب ۱۲۰۰۰ است، اگرچه در کتاب بندهشن تصریح به ۱۲۰۰۰ سال، حتی در قسمتهای غیر زروانی آن دیده می شود. به نظر من اختلاف در عدد سنوات حاکی از اختلافات این دو فرقه نیست، سبب این تفاوت آن است که چه زروانیان و چه مزدیسنان گاهی سه هزار سال آغاز جهان را، که کائنات در حال امکانی و جنینی بوده، به حساب می آورند و گاهی نمی آورند. در تمام روایات اعم از زروانی و غیر زروانی مدت جنگ را ۹۰۰۰ سال گفته اند و در این اختلافی نیست. اما اینکه در تواریخ ازنیک و الیزه آمده است که زروان قبل از تولد اهریمن و اوهرمزد هزار سال قربانی داد، دلیل این است که زروانیان قبل از ۹۰۰۰ سال باز به یک مدتی از عمر جهان قائل سه ده داند.

پس معلوم می شود که مزدیسنان عهد ساسانی در خصوص آفرینش بیشتر تابع عقاید زروانیه بوده اند. در افسانه ای که مؤلفان مسیحی آورده اند، تفصیل این اعتقاد را می بینیم ولی شکل عامیانه و درشت آن را نقل کرده اند. اما از آنچه متعلق به الهیات زروانیه است، اگر بخواهیم اطلاع وافی بیابیم باید به پیروی از نیبرگ، به کتب پهلوی خاصه کتاب بندهش، مراجعه کنیم. در نسخه ایرانی این کتاب مطالبی از زروانیه مذکور است. کتاب بینوگای خرد هم متعلق به فرقه زروانیه است، اما در باب تکوین عالم چندان بحثی نمی کند. پخوانکه گفتیم در آغاز کار، جهان به حالت مینوگیها یعنی امکانی بود. در این دوره فقط زروان یا زمان یا قضا وجود بالفعل داشت. به موجب روایت شهرستانی من زروانیه ادعا می کنند که نور اصلی اشخاصی نورانی و ربانی ابداع کرد و بزرگترین آنها زروان نام داشت. شرحی را که در بعض روایات سریانی مثل اقوال تئودوربارکونائی و آدر هرمزد و مؤلف گمنام عسابق الذکر می بینیم، می توان با این قول شهرستانی تطبیق کرد از این قرار که زردشتیان در ازای چهار عنصر، به اصول اربعه ذیل معتقد بوده اند. آشوکار، فرشوکار، زروکار، زروان. آخرین این چهار اصل بدر اوهرمزد (و اهریمن) بوده است. مورخ گمنام مذکور گوید آنکه اوهرمزد را به وجود آورد، فرشوکار بود. نیبرگ به اتکای تحقیقات مهمه شدر می کند که زروان را خدای چهار آورد، فرشوکار بود. نیبرگ به اتکای تحقیقات مهمه شدر می کند که زروان را خدای چهار آورد، فرشوکار بود. نیبرگ به اتکای تحقیقات مهمه شدر می کند که زروان را خدای چهار

۱. بنابر تعبیر نیبرگ اورمزد همیشه سرور اهریمن بوده است (۲، ص ۷۳).

۲. دین ایران بنابر کتب معتبر یونانی، فصل چهارم. ۳. ۲. س ۲۳۲ و ما بعد.

۴. عقاید زروانیه راجع به آفرینش در کتاب دیگری که در اصل به زبان پهلوی بوده و امروز ترجمه فارسی آن در دست است، نیز بیان شده، این همان کتاب است، که آن را علمای اسلام میگویند، رک وست، فقهاللغه، ۲، ص ۱۲۳ چاپ بلوشه Blochet در مجله تاریخ ادبان، ج ۳۷، ص ۴۰ و ما بعد و نیز مقایسه شود با کتاب متون خطی زند Zendhandschriften تألیف بارتلمه، ص ۱۵۲ و بعد.

۵. چاپ کورتن Cureton، ص ۱۸۳، ترجمه هار بروشر Haarbrücher، ج ۱، ص ۲۷۷.

۶. پونیون، ص ۱۶۲؛ نلدکه، جدال قلمی سریانیان، ص ۳۶ ـ ۳۵؛ نیبرگ، ج ۱، ص ۴۱ ـ ۲۴۰.

۷. تئودور برکونائی، نگاه کنید نیبرگ، ج ۲، ص ۸۵. ۸ صورت اصلی الغ، ص ۱۳۵ و ما بعد.

صورت می دانسته اند. بیان مطلب آن است که پیروان این آیین اعتقاد داشته اند که زروان در سه مظهر از اسم و صفت خود تجلی می کند و ذات او نیز رابع آن سه مظهر می شود، پس یک ذات در چهار صورت متجلی است و این تجلی چهارگانه هم متعدد و مکرر است از روان در این تربیعات به دو اعتبار متجلی است: گاهی از حیث ارتباط با فلک و گاهی از جهت ارتباط با قضا و قدر. در بعضی روایات این دو اعتبار را با هم ترکیب کرده اند. به عقیده نیبرگ یک شکل دیگر هم هست آکه مؤلفان سریانی سابق الذکر نقل کرده اند و باید بر این تربیعات افزود و آن شکل را باید تربیع ارضی زروانیه نام نهاد، یا تربیع درجات حیات گفت، از این قرار:

۱ ـ اشوکار (در عوض ارشوکار) که به معنی «بخشنده قوت رجولیت» است. ۲ ـ فـرشوکار بـه معنی «درخشان کننده». ۳ ـ زروکار یعنی «کسی که پیر میگرداند». مقصود از تجلی زروان به این سه صورت آن است که ذات زروان جامع حالات سه گانه نوجوانی، بلوغ و پیری است ۲.

به اعتبار دیگر هم زروان به دو صورت تجلی میکند، گاهی او را زُروان اَکَنارَگ گویند یعنی زمان سرمدی و نامتناهی و بیکناره و گاهی زُروان دیرَنگ خوَدای تخوانند یعنی زمان طویل التسلط، که حاکم بر دوره دوازده هزار ساله عمر آفرینش است ب.

در افسانه های عامیانه عهد باستان، زروان را موجودی «نرماده» تصور می کرده اند ولی در روایت تازه تری آمده است که زروان زنی داشت خوشیز گ نام، که نیبرگ آن را مصغر کلمه «خوش» می داند به معنی زیبایا خوب، و بی شک در این رأی حق با اوست در این زروان (یا از ازدواج او با خوشیزگ) دو فرزند توام به وجود آمد، که اهریمن و اوهرمزد، یا خرد پلید و خرد مقدس، یا ظلمت و نور باشد. اهریمن، که پیش از برادر به دنیا آمد، حکمران جهان شد، و اوهرمزد برای تحصیل سلطنت مجبور شد با او از در نزاع به میان آید. آین نکته قابل ملاحظه است که اعتقاد زروانیه راجع به تقدم و اولیت اهریمن با اصل بدی و شریبر اوهرمزد، ناشی از بدبینی است، که نظیر عقیده گنوستیک هاست. و با اصل آیین زردشتی، که در گاثاها آشکار است، تباین دارد. قدما سعی کرده اند که به طرق مختلف و تعبیرات گوناگون از تباین و اختلاف این دو عقیده بکاهند، مثلاگاهی اهریمن را در

۱. ج ۲، ص ۱۰۸.

۲. نیبرگ، ۲، ص ۸۶ و ما بعد و ۱۰۷ و ما بعد. مقایسه شود با بنونیست در بنونیست و رنو، ورتر و ورثرغن (پاریس، ۱۹۳۴)، ص ۶۴ و ما بعد، و مجله جهان شرق، ۱۹۳۲، ص ۱۷۶ و ما بعد.

۳. در این مطالب نیبرگ بعدها تغییراتی داده و مدعی است (دین، ص ۳۸۳) که القاب آرشوکره، فرشوکره، و هَرشوکره و راین القب آخری همان زروکره در تثلیت زروانیه است) در یشت ۱۴، فقره ۲۸ در مورد ورثرغن به کار رفته و در اصل از آن او بوده است و بعدها مغان ماد آنها را در مورد زروان به کار برده اند، که به عقیده نیبرگ به بعضی جهات معادل مادی ورثرغن در ایران شرقی است. ۴. ایضاً، ج ۲، ص ۱۱۰.

۵ در یکی از قطعات مانوی به زبان سغدی (مولر، بقایای آثار خطی، ۲، ص ۱۰۱ و ۱۰۲) «مادر زندگان» زن پادشاه روشنایی (زروان) و مادر انسان نخستین (اوهرمزد) بنام رام راتوخ Râmrâtukh «شادی بخش» ذکر شدهاست. نگاه کنید، بنونیست، جهان شرق، ۱۹۳۲، ص ۱۸۳ و ما بعد.

۶. پیکار دو برادر همزاد، نیبرگ، ۲، ص ۱۱۱ و ما بعد؛ مقایسه شود با کریستنسن مقاله به زبان دانـمارکی دربـاره داستانهای ۲ برادر و ۳ برادر، که در مورد اصل و منشأ ملل و طوایف آمده است، در مطالعات دانـمارکی Danske ما ۱۹۱۶، ص ۶۹ و ما بعد.

۷. نیبرگ، ۲، ص ۷۹ و ما بعد.

دوره تسلط خود تابع اوهرمزد شمرده 'وگاهی فرمانروایی اهریمن را به سه هزار سال نخستین دوره جنگ محدود کردهاند. بنابر اعتقاد عامهی زروانیه، اهریمن سه هزار سال فرمانروایی کرد و در سه هزار سال بعد، قدرت او مساوی قدرت اوهرمزد بود و عاقبت اوهرمزد بر اهریمن تفوق یافت و این عهدی است که از ظهور زردشت شروع و به آخرین نبرد قطعی، که اهریمن الی الابد مغلوب می گردد، خاتمه می یابد در این وقت است که «تبدیل» شروع می شود. در فصل اول بندهش، عقیده مزدیسنان غیر زروانی در باب این مطلب اساسی به طریق ذیل ذکر شده است: «اوهرمزد به علم ازلی می دانست که از این نه هزار سال «سه هزار سال را تنها و بی مدعی سلطنت خواهد کرد و در سه هزار سال بعد، که دوره آمیزش است، مشیت او با مشیت اهریمن متفقاً جریان خواهد یافت و عاقبت در جنگ نه ائی، قدرت خرد خبیث را به کلی سلب خواهد نمود» ' (جلداول کتاب نیبرگ، ص ۲۱۰ و جلدوم،

چنانکه دیدیم از زمان هخامنشیان در باب مبدأ اصلی آفرینش دو عقیده مختلف وجود داشته است، بعضی این مبدأ را زمان (زروان) میدانسته اند و جماعتی این مبدأ را مکان (ثواشمه ۵گفته اند. نیبرگ با دلایل استوار این مطلب را ثابت میکند، که ثواشه مرادف و یو vayu است، که در پهلوی وای گویند به معنی هوا (جو) و گوید در اوستای کنونی آثاری از اعتقاد طرفداران «وای»، که رقبای زروانیان محسوب می شده اند، باقی مانده است. ۳

آیین زروانی، به عللی که بعداً ذکر خواهد شد<sup>۴</sup>، پس از انقراض ساسانیان، متروک گشت و مؤلفان کتب پهلوی، که در زمان اسلام به نقل روایات دینی پرداختهاند، در محو کردن آثار زروانیه سعی بلیغ نمو دهاند، ولی بکلی آن را از میان نبردهاند.

مؤلفان عیسوی اشاره به اساطیر دیگر کردهاند، که در عهد ساسانی متداول بودهاست. مثلا تولد اجرام سماوی را منسوب به ازدواج اوهرمزد با مادر یا خواهران یا دخترانش دانستهاند. ۵ ظاهراً میترا

۱. در هر حال تعبیری که نیبرگ از متن اِزنیک در این مورد کرده است، به نظر من صائب نمی آید.

۲. در باب این مطلب بحث بسیار کرده اند که روایاتی که مورخان در باب دین ایرانیان قدیم نقل کرده اند، مثلا روایت تثویمپوس Théopompe، که پلوتارخس به نقل آن پرداخته است (رک بنونیست، دین ایرانی، ص ۶۹ و ما بعد، و مجله آسیائی، ۱۹۲۹، ص ۲۸۷ و ما بعد، نیبرگ ۲، ص ۲۲۳ و ما بعد) مربوط به مزدا پرستی است یا عقاید زروانیه. به عقیده من مزدا پرستی و زروان پرستی دو دین متمایز از هم نیستند. عقاید زروانیه عبارت است از نظر خاصی درباره آفرینش، که نتیجه بینش مخصوصی درباره زندگی می باشد و این نظر در مزدا پرستی و مهر پرستی و عقاید مانویه می تواند وجود داشته باشد. در هر حال یک مزدا پرستی زروانی و یک مزدا پرستی غیر زروانی وجود داشته است (رک به مقاله من در جهان مشرق، ۱۹۳۱، ص ۳۲ و ما بعد و نیز ملاحظات بنونیست درباره این موضوع در همان نشریه، ۱۹۳۲، ص ۲۰۶ و ما بعد).

۳. نیبرگ، ۲، ص ۴ ـ ۱۹۳، ۱۹۹ و ما بعد. در باب خدای وای در داستانهای زردشتی مقایسه شود با کریستنسن، کیانیان، ص ۹۲ ـ ۹۲: در این اواخر ویکاندر Wikander در کتاب خود موسوم به «ویو» Vayu این خدا را مورد بحث قرار داده است، ج ۱، اوپسالا، ۱۹۴۱. ۴. رک اواخر فصل هشتم.

۵ ماربها، زاخو، قوانین سریانی، ۳، ص ۲۶۵. جزئیات ذکر نشده. راجع به مقدس بودن ازدواج بین اقوام نزدیک پایین تر فصل هفتم را ببینید.

از ازدواج اوهرمزد با مادر خودش تولد یافت، که زوجه زروان باشد. ا

تثودور بارکونائی پس از ذکر افسانه زروانیه راجع به ولادت او هرمزد و اهریمن و سایر مخلوقاتی که از آن دو بترتیب و جود یافته اند، چنین گوید: ۲ «وقتی که او هرمزد به نیکان زن داد، زنان گریختند و نزد شیطان (اهریمن) شدند. چون او هرمزد نیکان را آرامش و سعادت بخشید، شیطان نیز زنان را سعاد تمند گردانید. شیطان به زنان اجازه داد که هر چه خواهند از او بطلبند، او هرمزد ترسید که مبادا زنان طلب آمیزش با نیکان کنند و از این امر نیکان را گزندی برسد و به عقوبتی گرفتار آیند پس تدبیری اندیشید و خدایی نرسا ۱۹ مهمته نام را بیافرید، که جوانی پانزده ساله شد و او را برهنه به دنبال شیطان گماشت، تا زنان او را ببینند و فریفته شوند و وصل او را از شیطان بخواهند. زنان دستها به سوی شیطان دراز کردند و گفتند: شیطان، ای پدر ما، خدای نرسا را به ما عطاکن ۴٬۰۰۰ در این افسانه مطلبی که به زنان نسبت داده اند، چیزی است که در آیین زردشتی خیلی غریب و شگفت انگیز است، مطلبی که به زنان نسبت داده اند، چیزی است که در آیین زردشتی خیلی غریب و شگفت انگیز است، ولی از جهت اصل بدبینی که در آن است، بنابر رأی نیبرگ، کاملا موافق آرای زروانیه است. ۵

سپس تئودور افسانه های ایرانی دیگر می آورد، که عباراتش بسیار مبهم است از این قبیل: زمین دوشیره جوانی بود، که نامزدی داشت پَریسَگ Parisag نام. آتش، صاحب عقل بود و با شخصی مصاحبت داشت گونرپ Gounrap نام به معنی «رطوبت جنگلها». پریسگ گاهی به صورت کبوتر و زمانی مورچه و وقتی سگ پیر تجلی می کرد. کوم Koum گاهی خوک دریایی و زمانی خروس بود و از پریسگ پذیرایی می کرد کیکواواز Kikoaouz قوچ کوهستانی بود و با شاخ به آسمان ضربت می زد. زمین و شخصی گوگی Gougi نام آسمان را تهدید کردند، که او را خواهند بلعید. ۷

در یکی از اعمال شهدای سریانی (تاریخ سابها Sabha) آمده است که یکی از موبدان خدایان خود را چنین شماره میکرد: «زئوس، کرونوس، آپولون، بدوخ Bédokh و خدایان دیگر», پیداست که این هم از تربیعات زروانیان است. زئوس و کرونوس و آپولون همان او هرمزد و زروان و میثرا

۱. اليزه، لانگلوا، ۲، ص ١٩٣. بنابر عبارت ديگر (ص ١٩٤) مهر «از مادري در ميان مردمان» تولد يافته است.

۲. پونیون، کتیبه های ماندائی الخ، ص ۱۶۳ و ما بعد، بنونیست، جهان شرقی، ۱۹۳۲، ص ۱۸۵.

۳. راجع است به نیریوسَنگ، که در اوستا آن را Nairyôsanha میخوانند. او رسول خدایان بوده است. کسی است که جهان را به پیش میراند. از ایزدانی است که قبول عامه داشته و در کتب پهلوی نام او بسیار ذکر شده است. رک کریستنسن، کیانیان، ص ۵۸ م ۹ و ۲۰۲؛ کرمون، تحقیقات درباره مانویت، ص ۶۱ و بعد.

۴. همین موضوع در داستان آفرینش مانویان دیده میشود. فصل چهارم را به بینید.

۵. در مقاله بنونیست تحت عنوان «روایت تئودور بارکونائی راجع به دین زردشت» (جهان شرقی، ۱۹۳۲) راجع به طبیعت شیطانی زن به اعتقاد زروانیه بحثی عمیق شدهاست.

۶. نزد بنونیست چنین است. پونیون آن را «میبلعد» ترجمه کردهاست.

۷. بنونیست در مقاله سابق الذکر این متن مشکل را چنین تفسیر کرده است: ظاهراً مطالبی که تئودور روایت کرده، مربوط به چهردادنسک است و اشاره می کند به قصص و روایاتی که در منابع تاریخ داستانی ایرانیان وجود دارد. پریسگ همان فراسیاگ (در اوستا Franrasyan نزد فردوسی افراسیاب) است. کوم خدای هوم (در پهلوی و فارسی هوم) می باشد و کیکوااوز همان کیکاوس است. گونرپ صورت غلطی است از گرشاسپ (در اوستا کرساسپه هوم) می باشد و کیکوااوز همان کیکاوس است که مانویان آن راکونی (اوستایی: کوندی kundî) می خواندند. راجع به تفصیل این مطلب رک به بیانات مؤلف مذکور، که ظاهراً کلید رمز را یافته است. ۸ هوفمان، ص ۷۲.

هستند، ولی باید دید که مقصود از بدوخ کیست. صورت پهلوی این کلمه ظاهراً بَیدُخت است به معنی «دختر خدا» یا «دختر خدایان»، زیراکه بَی معادل بَگه baga در پارسی باستان است. در عبارت دیگر از کتاب اعمال شهیدان نام این الهه به لفظی سریانی ذکر شده، که به معنی «ملکه آسمان» است. در کتیبه سابقالذکر آنتیوخوس اول پادشاه کماژن (۳۴ ـ ۶۹ ق. م)، که در نمرود داغ است، نام چهار خدا ذکر شده است:

۱. زئوس ـ اوهرمزد، ۲. آپولون ـ میثرا ـ هلیوس ـ هرمس، ۳. ورثرغن ـ هراکلس ـ آرس، ۴. «میهن من، کماژن بسیار حاصلخیز». شدر ثابت کرده است، ۲ که مقصود از خدایان چهارگانه فوق زروان است، که در همان کتیبه نام او را به خط یونانی کرونوس آپیروس Khrónos Apeiros نوشته اند و این تربیع معادل تربیع دیگری است، که زروانیان ایران داشته اند، که جزو اخیر آن الههٔ دین مزدیسنی است. بنابراین مقدمه، اگر این تربیع را با تربیعی که در تاریخ سابها مذکور بود، مقایسه کنیم و فرض نماییم که در آنجا زروان جانشین ورثرغن شده باشد، در این صورت، بیدخت «دختر خدا» مطابق با الههٔ دین مزدیسنی خواهد بود.

در همان نامه اعمال شهیدان، نام الهه دیگری برده شده موسوم به ننا Nana یه نناشی الاصل ایرانی الاصل نیست و ظاهراً او را با اناهیتا یکی دانستهاند". در سکههای هندوسکایی هم، نقش این الهه دیده می شود. یکی از عبارات این نامه شهیدان حاکی است، که شاپور دوم به بسردار خود موسوم به معین Mu ain که او را مظنون به مسیحیت می دانست و واقعاً هم مسیحی شده بود، فرمان داد که خورشید (مهر) و ماه و آتش و خدای مقتدر بل Bêl و نبهو Nabho را ستایش کند آ. این دو خدا که ذکر کردیم، از خدایان معروف بابل هستند و چنین گمان می رود که نویسنده نامه اعمال شهیدان آنان را اشتباها جزو خدایان ایران شمرده است. اتفاقاً تئوفیلاکتوس هم مهر و بل را دو تن از خدایان پارس می شمارد. در این خصوص می توان به کتیبه آرامی عربسون Arabsun که در کاپادوکیه کشف شده و ظاهراً از قرن دوم قبل از میلاد است رجوع کرد.

شدر <sup>۵</sup>در ضمن وصف کتیبه آنتیو خوس اول پادشاه کماژن ما را به این کتیبه متوجه کرده است و گوید: «این کتیبه حاکی از ورود دیانت ایران به ولایت کاپادوکیه است و این امر را بدین طریق نمایانده اند، که خدای محلی بل، دین مزدیسن را، که دختری بود، به عقد خود در آورد.» ما نمی دانیم، که تا چه حدی فرقه زروانیه زردشتی تحت تأثیر مذاهب مختلفه آرامی واقع شده است؛ قدر مسلم آنکه، پارسیان بعد از انقراض ساسانیان، نه از بیدخت خبری دارند؛ نه از خدایان دیگر مثل ننائی Nanar و بل و بهو نامی برده اند.

۱. هوفمان، ص ۱۳۰.

۲. صورت اصلی و ترکیب بعدی سیستم مانوی، ص ۱۳۸ و ما بعد، مقایسه شود با نیبرگ، ۲، ص ۴۹ و ۱۲۶.

۳. هوفمان، ص ۴۹، مقایسه شود با ص ۱۳۰ و بعد؛ وزن دنک، تصور جهانی ایرانیان Das Weltbild der Iranier، مونیخ، ۱۹۳۳، ص ۱۴۶ ـ ۱۴۵ و یادداشت ۷۱۰.

۵. صورت اصلی و ترکیب بعدی سیستم مانوی؛ ص ۱۳۷، مقایسه شود با نیبرگ؛ ۲، ص ۴۹.

در خاتمه این شرح مختصری که از دیانت رسمی ساسانیان نگاشتیم، لازم است که رأی صائب و مهم نیبرگ را ا ذکر کنیم، ماه زردشتیان سی روز داشته و هر روزی به نام خدایی بودهاست. در آخر فصل اول کتاب بندهش نام این سی روز درج شده و در فصل سوم همان کتاب قاعدهای هست، که به موجب آن سی روز ماه را باید به چهار دسته تقسیم کرد از این قرار: [۲]

| ۴ ـ دين | ۳ - مهر | ۲ ـ آذر | _اوهرمزد           |
|---------|---------|---------|--------------------|
| ارد     | سروش    | آبان    | وهمن               |
| اشتاد   | رشن     | خور     | اردوَهِشت          |
| اسمان   | فروردين | ماه     | شهريور             |
| زامیاد  | ورجوام  | تير     | سپندارمد           |
| مهرسپند | رام     | گوش     | <del>ئ</del> حرداد |
| انغران  | واد     | دى      | امرداد             |
|         | دی      |         | دى                 |

مقصود از کلمهٔ دی، که در آخر سه ستون اول دیده می شود، او هرمزد است (در اوستایی دذوه daδvah به معنای خالق است). در ستون اول، اوهرمزد و شش امهرسپند یا امشاسپند (امشه سپنته Amaša Spanta) آمده است، ۲ که او هرمزد هم در اول و هم در آخر آن ستون (به صورت دی) قرار گرفته است. رأی نیبرگ<sup>۳</sup> این است که «باقی ستونها هم باید به همین نهج منظم شده باشد، که در آغاز ستون نام خدای خلاق و در دنبال او قوای خلاقه او ذکر شود و در آخر همه نام دی بیاید، که خلاصه همه اسما و صفات است. من معتقدم که در ستون دوم هم دی خلاصه فعالیت آذر است و در ستون سوم هم خلاصه فعالیت مهر است و همچنین در ستون چهارم، خلاصه فعالیت دین بیان می شود. فرقی که دارد این است که ستون چهارم منتهی به دی نمی شود، زیراکه در آخر آن نام انغران (انوارنامتناهی) آمده است، که آفریده و مخلوق نیستند.» پس به عقیده نیبرگ، اوهرمزد و سه دی، عبارتاند از: اهرمزد، آذر (آتش)، مهر (میثره)، دین (مزدیسن). «لکن احتمال قوی میرود، که مقصود انغران همان زروان ـ اکرن باشد، که مزدیسنان به این صورت آوردهاند ، پس ماه زردشتیان آیون Aion را نشان می دهد، که در چهار خدا تجلی نموده است: او هرمزد، آذر، مهر، دین و قبوای خلاقه هریک از آن خدایان». <sup>۵</sup> و نیز نیبرگ گوید: «این جدول درست قرینه اسامی خدایانی است که در کتیبه آنتیوخوس آمده است، یعنی او هرمزد و مهر و و هرام و خدای دیگر، که ما آن را با دیس مزدیسن یکی پنداشته ایم. فقط یکی از این اسامی با نامهای تقویمی اختلاف دارد و آن وهرام است، که در تقویم به جای آن آذر را قید کرده اند. این اختلاف نیز ظاهری است و در نفس الامر تبانی بین آنها

۱. II، ص ۱۲۸ و ما بعد.

۲. وهومنه Vohu Manah، آشه وَهیشتَه Vohu Manah («بهترین راستی»)، خشثره ویریّه Xša $\theta$ ra Vairya («تسلط خواستنی»)، سپنته ارمیتی Spanta Ârmaitî، هوروتات Haurvatât و امرتات Spanta Ârmaitî

۵. II) ص ۱۳۰

نیست، چه وهرام رابطه بسیار خاصی با آتش دارد»، این بود رأی نیبرگ به دلایلی که در این بـاب آورده، می توان این دلیل را هم افزود، که آتش معابد را آتش وهرام میگفتهاند. ۱

استقرای نیبرگ در تقویم زردشتیان، مؤید گفتار نویسندگان سریانی و ارمنی است که گویند خدایان اعظم عهد ساسانی عبارتاند از: زروان و اوهرمزد و خورشید (مهر یا میثره) و آتش (آذر) و بیدخت (یا دین مزدیسن) و این خدای اخیر تشخیص و تعیین دیانت زردشت محسوب می شود. \*\*\*\*

چنانکه دیدیم، جد اردشیر اول ریاست معبد اناهیتای استخر را دارا بود و دودمان ساسانیان همواره علاقه خاصی به این معبد داشته اند. پس معلوم می شود آتشکده هایی بوده که هریک به خدایی معین اختصاص داشته است. اما باید دانست که به طور کلی همه خدایان را در همه آتشکده ها ستایش می کرده اند. شکل بنای آتشکده ها در هر جا یکسان بوده: آتشدان در وسط معبد قرارداشته و پیوسته آذر مقدس در آن می سوخته است. معمولاً هر آتشکده هشت درگاه و چند اتاق هشت گوشه داشته است. نمونه ای از این بنا هم اکنون در شهر یزد پدیدار است، که از آتشکده های باستانی بوده و در زمان فتح اسلامیان به مسجد تبدیل یافته است.

مسعودی وصف خرابه آتشکده قدیم استخر را، که در زمان او معروف به مسجد سلیمان بوده، چنین بیان میکند": «من این مسجد را دیده ام، تقریباً در یک فرسنگی شهر استخر واقع است، بنایی زیبا و معبدی با شکوه است. در آنجا ستونهایی از سنگ یک پارچه با قطر و ارتفاع حیرت بخش دیدم، که برفراز آن اشکال عجیب از اسب و سایر حیوانات غریبه نصب بود، که هم از حیث شکل و هم از لحاظ عظمت، شخص را به حیرت می افکند. در گرد بنا خندقی وسیع و حصاری از سنگهای عظیم کشیده بودند، مستور از نقوش برجسته بسیار ماهرانه. اهالی آن ناحیه این صور را از پیمبران سلف می پندارند.»

در نقوش برجسته قبور سلطنتی هخامنشیان در نقش رستم آتشدانهایی دیده می شود، که بر فراز آن آتش مقدس در اشتعال است. شکل آنها ظاهراً تقلیدی از معابد سایر اقوام آسیای غربی است. در اصل میزی بوده، که قربانی را روی آن می نهاده اند. دو آتشدان عظیم، که بر یک سکوی صیقلی قراردارد، در صخره های نقش رستم از سنگ یک پارچه تراشیده شده است؛ قسمت فوقانی آن، که دندانه دار است، ظاهراً متکی به چهار ستون می باشد، که به طور برجسته در سنگ نقر کرده اند. اما برای نگاهداری آتش ازلی ضرورت داشت بنایی بسازند که آن را از عوامل طبیعی حفظ کند.

کمکم در شریعت زردشت این قاعده مقرر شد که آفتاب بر آتش نتابد و بنابر این سبک جدیدی در ساختمان آتشکده معمول شد: اتاقی مطلقاً تاریک در وسط بنا میساخسد، که آتشدان در آن قرار داشت. بعضی برآناند که ساختمان سنگی، که در برابر قبور سلاطین هخامنشی در نقش رستم دیده

۱. رک پایین تر. مقایسه شود با بنونیست، ورتر و ورثرغن، ص ۷۲.

۲. رک اونوالا در مجله آشورشناسی، ج ۲۵، پاریس، ۱۹۲۸، ص ۸۷

٣. مروج، ٤، ص ٧٧ ـ ٧٤.

می شود، نمونهای است از این آتشکده ها و فعلا آن بنا را ایرانیان «کعبه زردشت» می خوانند. در پشت سکه امرای پارس (ش ۴)که خراجگزار سلوکیها بودند، صورت این آتشکده دیده می شود. در

سکه مزبور سه عدد آتشدان، که معمولاً در میان آتشکده جای دارد، در بالای آتشکده نقش کردهاند. در سمت چپ شخصی در حال عبادت و در جانب راست پرچمی دیده می شود. جزئیات آتشدان در سکه های اردشیر اول بهتر نمایان است. آتشدان را طوری قرار دادهاند، که یک سه پایه فلزی در روی آن واقع شده و آتش مقدس در حال اشتعال در بالای سه پایه نمودار است (ش ۵).

اما درسکههای شاپور اول آن سه پایه از بین رفته و آتشدان به صورت ستونی بزرگ و چهار ضلعی ساخته شده است. ۲ در دو طرف آتشدان دو تن با عصا یانیزهٔ بلند ایستاده اند و این نوع آتشدان در سکههای شاهان ساسانی بعد از شاپور بدون تغییر دیده می شود. گاهی شکل سری، که گویا از آذر (خدای آتش) باشد، از میان شعلهها نمایان است ۳ (ش ۶)، غالباً در حاشیه سکههای پادشاهان نخستین ساسانی تا یزدگرد دوم کلمه «آتش …» دیده می شود، که اسم پادشاه صاحب سکه در دنباله کلمه آتش به جای مضاف الیه ضرب شده است.

کتیبه شهر شاپور، که در آن وقایع سلطنت اردشیر اول و شاپور اول از مبدأ «آتش» این دو پادشاه ساسانی ذکر شده است، نشان میدهد که شاه در طی مراسم تاجگذاری خود آتشی وقف میکرد، که نشان و «سمبل» سلطنت او محسوب می شد. <sup>۲</sup>



شکـل ۴ ـکعبـه زردشت که روی سکه شـاهان پارس نقش شـدهاست (از عهد سلـوکیان) (هیـل، فهرست مسکـوکات یونانی در عربستان وبینالنهرین و ایران)



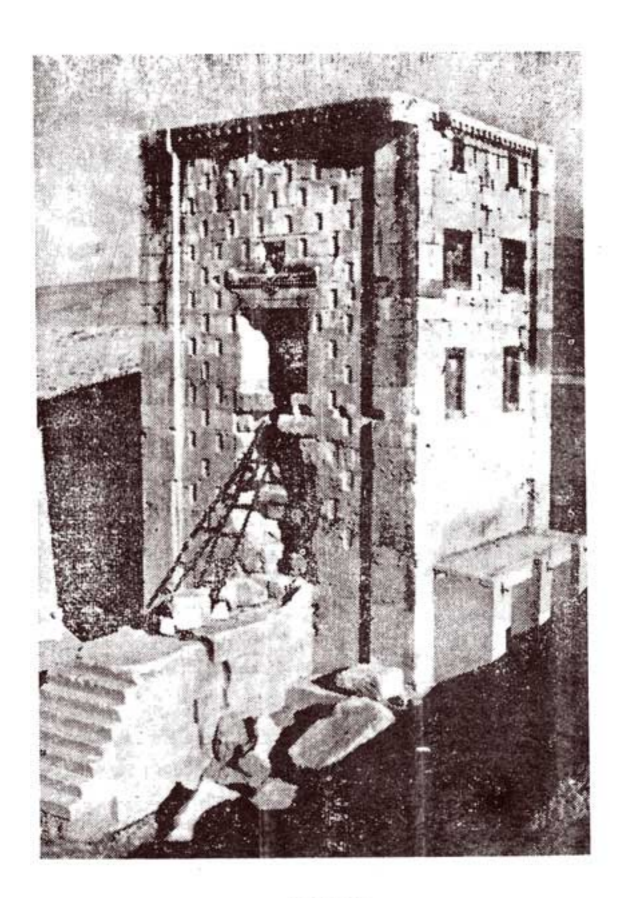
شکل ۵ ــ آتشدان زردشتی در پشت یکی از سکههای اردشیر اول (موزه ملی کپنهاگ)

علاوه بر آتش شاهی آتشهای مختلف دیگری هم وجود داشت، از جمله: آتش خانه و آتشهای معابد محلی، که آتش آدُران و آتش وهرام ( = بهرام) نامیده می شد. چنین به نظر می رسد که در

۱. زاره بر این عقیده است (صنایع ایران قدیم، ص ۱۵)، دیگران آن را مقبره می دانند. به عقیده اسپرنگلینگ (مجله آمریکایی زبان و ادبیات سامی، ۱۹۳۷، ص ۱۹۴۰)، کعبه زردشت، که در سال ۱۹۳۶ میلادی کتیبه پهلوی شاپور اول را در آنجا کشف کرده اند، همان معبد اناهید مشهور استخر است، ولی خود کتیبه این نظر را تأیید نمی کند. این بنا در پشت بعضی سکه های فرَتَر که های قبل از دوره ساسانی دیده می شود. (شکل ۴. رک اردمان، آتشکده های ایران، ص ۲۰ و ۳۲).
 ۲۰ و ۳۲).

۳. مقایسه کنید بازاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۹۱ ـ ۸۹.

۴. كريستنسن در مقالهٔ گيرشمن، مجلهٔ صنايع آسيايي، ١٠، ص ١٢٧.



كعبه زردشت

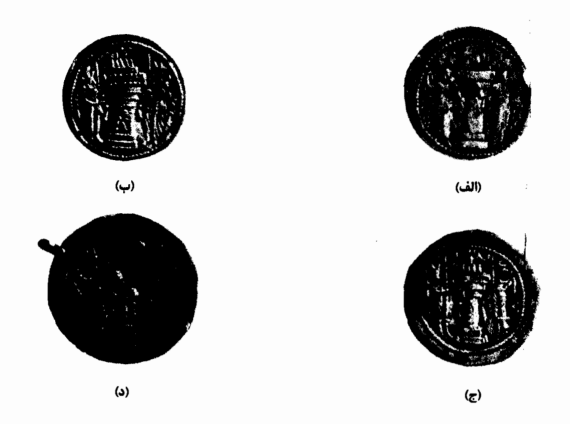
اواخر عهد ساسانی آتش آدران آتش دهکدههای کوچک و آتش وهرام از آن نقاط بزرگتر بود. ۱ تفصیلی در باب مراسم «نیایش آتش» مخلوط به چند قصه در سو تکر، که یکی از نسکهای اوستای ساسانی است، مسطور است. ۲ آتشکده پر از بوی کندر و سایر مواد معطره بود. یک نفر روحانی برای اینکه از نفس خود آتش را نیالاید، دهان بندی که به زبان اوستایی پَثیتی دانه Paitidana (پنام) گویند بسته، آتش را با قطعات چوبی که با مراسم مذهبی تطهیر شده بود، مشتعل نگاه می داشت. این چوب غالباً از نباتی موسوم به هَذانیپَتا Haðanaepata بود. باری آن روحانی دم به دم به وسیله دسته چوبی، که بَرِسمَه Barəsma (بَرشُم) میخواندند و مطابق آداب خاص بریده و تهیه میشد، آتش را به هم میزد و مشتعل میکرد و ادعیه معینی را زمزمه میکرد. سپس روحانیان هومه Haoma (هوم)نثار می کردند؛ در اثنای تلاوت ادعیه مقدسه یا سرودن قسمتهای اوستا، روحانیان شاخه نبات هوم را پس از تطهیر در هاون میکوبیدند. اجرای این امر مستلزم تشریفاتی طولانی و پیچیده بود، که بایستی دقیقاً مطابق دستور العمل انجام شود؛ بعد از تهیه هوم، آن را نثار می کردند. زَنُوتَر zaôtar بعضى از متون اوستا را با تشریفات گوناگون و با استعمال برسم تلاوت مىنمود. هر یک از هفت نفر رَتو ratu که معاونان او بودند، وظیفه خاصی داشتند، یکی از آنها، موسوم به هاوّنان hâvanân هوم را می فشرد؛ دیگری، موسوم به آترَوَخش åtravax مواظب آتش بود و با زئـوتردر خـوانـدن دعـا همراهی میکرد؛ دیگری به نام فرَبرتَر frabərətar هیزم می آورد و بر آتش می نهاد؛ دیگری ملقب آبرت âbərət آب می آورد. دیگری به نام آسنتر âsnatar هوم را صاف می کرد، دیگری به اسم رَيْتُويشكَرَه raedwiškara هوم را با شير مي آميخت. شخص هفتم، كه سروشاؤرز sraošâvarəz (سروشاورز) نام داشت، مراقبت اعمال سایران بود و به علاوه تکالیفی هم در خارج معبد داشت، زيراكه بايستى مواظب انتظامات روحاني باشد.

در آتشکده ا روحانیان ادعیه مقرر پنجگاه روز و تمام اعمال مذهبی را به جا می آوردند، خصوصاً هنگام اعیاد ششگانه سال، که گاهان بار (گاهنبار، گهنبار) نامیده می شد و در فصول معین انجام می گردید، جشن جنبه با شکوهی می گرفت. اشخاصی که در زمره روحانیان نبودند، همچنین در آتشکده ها راه داشتند و مکلف بودند به آن مقام رفته دعای آتش نیایشن «نیایش آتش» را بخوانند. \* مردم معتقد بودند که هر کس در روز سه بار به آتشکده برود و دعای آتش نیایش را بخواند، صاحب ثروت و فضیلت می شود. ۵ منظره اتاقهای تاریک، که آتش در آتشدان افروخته بود و آلات فلزی در پهلوی آتش می درخشید و ظرفها و هاونها و انبرها و برشمدانها (آلتی به شکل هلال ماهرو، برای نگاهداری برسم) در آنجا قرار داشت و آواز طولانی روحانیان، که گاهی به صدای

۱. راجع به این آتشها و عاداتی که طبق آنها آتش خانه به آتش آدران و آتش آدران به آتش بهرام برده می شد رک تاوادیا در آرشیو علم ادیان Archiv für Religionswissenschaft ۳۶، ص ۲۵۶ و بعد، و نیز مقایسه شود با بنونیست، ورتر و ورثرغن (پاریس، ۱۹۳۴)، ۳۹ و ۷۲.

۳. هوم مخلوطی است از شیر و عصاره گیاهی موسوم به هَذانیپَتا haðânaepata و برای نوشیدن به موجودات الهی نثار میشدهاست. قربانی را هَیزدَه myazda مینامیدند و ِظاهراً عبارت بود ازگوشت و چربی یاکره.

۴. نیایش پنجم از اوستای کنونی. ۵. پند نامگای زردشت (مجله شرقی وین، ۲۰)، بند ۳۶.



شکل ۶ ـ انواع گوناگون آتشدانهایی که در پشت سکهٔ شاپور اول (الف) شاپور دوم (ب) و وهرام پنجم (ج، د) منقوش است. (مجموعه مؤلف (الف، ج، د) و موزهٔ ملی کپنهاگ (ب))

بلند و لحن دلکش و گاهی با آهنگ پست زمزمه میکردند و صورت ادعیه را به اندازه دفعاتی که برای هر وقت مقرر بود، تلاوت مینمودند، حضار و مؤمنان را مبهوت میکرد و به حال جـذبه میافکند.

از آتشکدههای کشور، سه آتشکده محل ستایش مخصوص بود، که در آنها سه آتش بزرگ قرار داشت: یکی آذر فرنبغ ۱، دیگر آذرگشنسپ، و دیگر آذربرزین مهر. به موجب داستان کهنی، که در کتاب بندهشن مذکور است، در زمان پادشاه داستانی تَخمورُب (تهمورث) نام، جماعتی سوارگاو داستانی موسوم به سَرسَتُوگ شده، از کشور خونیرَس ۲ به شش کشور دیگر سفر کردند و از نوع بشر جز به این وسیله کسی نمی توانست به آن شش اقلیم برود. شبی در میان اقیانوس چنین اتفاقی افتاد

۱. فرنبغ شاید املای تاریخی یا نگارش تحریف شده فروغ بغ Farrughbagh باشد. شکل سریانی این کلمه یـعنی آذر فروا Âdhurfarrwâ (هوفمان، ص ۲۸۳) ظاهراً ماخوذ از آذر فرنبغ است.

بیلی (بولتن شرقی، دوره نهم، ص ۲۳۲) باقی ماندن ـ rn ـ را در کلمه فرنبغ با کلمه فارسی بُرنا burnâ مقایسه میکند، که در ایرانی باستان **اپرنایو aprn**âyu بوده است.

۲. فصل هفدهم، وست، متون پهلوی، ۱ ، ص ۶۲ و بعد؛ ص ۱۲۴، سطر ۵ به بعد از چاپ انکلساریا.

٣. صورت اصلي اين نام مشكوك است.

۴. بنا بر افسانه آفرینش، جهان به هفت کشور تقسیم می شود و فقط در کشور مرکزی، که موسوم به خونیرس می باشد، بشر سکنی دارد.

که باد سه آتشی را که بر پشت گاو روشن بود به آب افکند، اما «آتشها مانند سه موجود زنده در مکان سابق خود بر پشت گاو [مجدداً] روییدند و هوا را روشن کردند.» یم (جم)، که جانشین تخمورب شد، برفراز کوه خور ومند در خوارزم آتشکدهای بناکرد و آتش فرنبغ را در آن جای داد. ما به طور محقق نمی دانیم، که این سه آتش از چه زمانی معروف شده اند. هو فمان احدس زده است، که آتش جاودانی شهر آساک Asaak در ایالت استائوئن Astaouène، که ارشک مؤسس سلسله اشکانی در حضور آن به تخت شاهنشاهی نشست ان نسبتی با آتش آذربرزین مهر دارد، زیرا مکان این آتش در عهد ساسانیان نزدیک شهر آساک بوده است. بنابر روایت روحانیان زردشتی، این سه آتش به سه طبقه از طبقات اجتماعی ایران متعلق بوده و موافق قصص داستانی سه فرزند زردشت هر یک مؤسس یکی از طبقات مذکور بوده اند. آذر فرنبغ آتش طبقه روحانی؛ آذرگشنسپ آتش طبقه جنگیان یا آتش پادشاه و آذربرزین مهر آتش طبقه کشاورزان. در عهد ساسانیان مکان این سه آتش معلوم است و بنابر روایات متداوله، شهریاران داستانی قبل از عهد هخامنشی این سه آتش را در آن مکانها است و بنابر روایات متداوله، شهریاران داستانی قبل از عهد هخامنشی این سه آتش را در آن مکانها قبار داده بودند.

آذرفرنبع یا آتش روحانیان، مطابق بندهشن هندی، در کوه رشن Rôshn در کابلستان (ایالت کابل) بوده است، اما احتمال می رود که این اشتباه از جانب نساخ واقع شده باشد. بندهشن ایرانی عبارتی دیگر دارد که متأسفانه قراثت آن بسیار مشکوک است. ویلیامز جکسن Williams Jackson آن را چنین خوانده است: «کوه درخشان کواژوَنْد در بلوک کار». کواروند را به معنی بخارآلود گرفته است و میخواهد ثابت کند، که مقصود شهر کاریان ایالت فارس است، که در نیمه راه بین بندر سیراف و دارابجرد بوده است و در آنجا امروز هم آثار ویرانه معبد قدیمی پدیدار است. ظاهراً آتش مقدس را به وسیله یک منبع نفتی آفروخته نگاه می داشته اند. به موجب روایت مسعودی، این معبد را آذر بخور است. از طرف دیگر هر تسفله، این همان آتشکده است که در تاریخ بیرونی بنام آذر خور آ<sup>2</sup> مذکور است. از طرف دیگر هر تسفله، این همان آتشکده است که در تاریخ بیرونی استنباط کرده است، که آتش فرنبغ در ناحیه کنارنگان واقع بوده است و ناحیه کنارنگان را جلگه نیشابور می داند آب به عقیده من، با ملاحظه عباراتی که جکسن از نویسندگان عرب در تأیید رای خود ذکر کرده، بسیار معقول است که مکان آذرفرنبغ راکاریان بدانیم. هنوز تا قرن دهم میلادی آتش سایر کرده، بسیار معقول است که مکان آذرفرنبغ راکاریان بدانیم. هنوز تا قرن دهم میلادی آتش سایر کرده، بسیار معقول است که مکان آذرفرنبغ راکاریان بدانیم. هنوز تا قرن دهم میلادی آتش سایر آتشکده ها را از آتشکده کاریان می برده اند ۹، زیرا از عهد باستان عادت بر این جاری بود که آتش

۱. هوفمان، ص ۲۹۱. ۲۹۱ موفمان، ص ۲۹۱.

۳. تعیین محل آذرفرنبغ The Location of the Farnbagh Fire، مجله شرقی امریکا، ۱۹۲۱، ص ۸۱ و بعد.

۴. مقایسه شود باکتاب ستاک Stack موسوم به ۶ ماه در ایران Six Months in Persia، نیویورک، ۱۸۸۲، ص ۱۱۸ و بعد. ۵. مروج، ۴، ص ۷۵ و ما بعد.

۶. چاپ زاخو، ص ۲۲۸، ترجمه همین شخص، ص ۲۱۵ و بعد، آذرخَورًا شاید به جای آذرخوروا استعمال شده خور و فر (فرن) دو صورت از یک کلمه هستند، یعنی کلمهٔ اوستایی خورِنَه Xvarənah

۷. یادنامه مودی، ص ۲۰۱؛ گزارش باستان، ج ۱، ص ۱۸۲ و بعد. ۸ بالاتر را ببینید.

۹. مقدسی، جاپ دخویه، ج ۳، ص ۴۲۷.

معابد كم اهميت را به وسيله آتش سه آتشكده بزرگ تجديد ميكردند ١.

آذر گشنسپ یا آتش سلطنتی، در گنجک (شیز) واقع در آذربایجان بود. جکسن گوید این آتشکده در جایی بر پا بود، که اکنون خرابه های تخت سلیمان معروف هست و فاصله آن از ارومیه (رضائیه) و همدان یکی است ۲. پادشاهان ساسانی در ایام سختی به زیارت این معبد می شتافتند و زر و مال و ملک و غلام در آنجا نذر میکردند. و هرام پنجم سنگهای قیمتی تاجی را، که از خاقان و زنش گرفته بود"، به این آتشکده فرستاد. خسرو اول نیز نظیر این را عطا نمود. خسرو دوم نذر کرد که اگر موفق به مغلوب نمودن وهرام چوبین بشود، زینتهای زر و هدیههای سیم به آتشکده آذر گشنسپ بفرستد و به وعده خویش وفا کرد. در قرن دهم میلادی، مسعودی ۴ به عبارت ذیل ویرانه های آن معبد را وصف میکند: «امروز در آن شهر (شیز) آثار عجیبی از ابنیه و نقوش گوناگون هست، که کرات سماوی و ماه و ستارگان و عوالم بر و بحر و اراضی مسکون و نباتات و حیوانات و سایر عجایب را نشان می دهد. شاهنشاهان آتشکدهای در این شهر داشتند، که در عهد همه سلسلههای ایران مقدس و محترم بود. این آتشکده را آذرخوَش <sup>۵</sup> میگفتند. آذر بهزبان عجم «آتش» و خوش «نیکو» است. شاهنشاهان ایران هنگام رسیدن به پادشاهی با کمال احترام پیاده به زیارت این معبد میرفتند و نذرها میکردند و هدیه و خواسته بسیار به آنجا میبردند» ۶. خلاصه، این آتشکده علامت اتحاد و یگانگی دین و دولت بود و نمونه (سمبل) دولت ساسانیان به شمار میرفت، که به واسطه اتحاد با دیانت قوت گرفت. برخلاف اشکانیان که هر یک از ملوک الطوایف و شهربانان معبدی مخصوص خویش داشت. در این باب عبارتی در نامه تسر هست۷، که بهاحتمال قریب به یقین مأخوذ از حقایق تاریخی است: «ملوک طوایف هر یک برای خویش آتشگاه ساخته و آن همه بدعت بود که به فرمان شاهان قديم نهادند شهنشاه باطل گردانيد و با مواضع اول نقل فرمود»، ولي اين ادعاكه ايجاد آتش شاهی واحد توسط ساسانیان برقراری مجدد اوضاع زمان دارا (داریوش) بود، ساختگی است و پایه تاریخی ندارد^.

۱. بنابر یک روایت داستانی (بندهشن) گشتاسب شاه داستانی حامی زرتشت آتش فرنبغ را از خوارزم به مکانی که در موقع تألیف آن کتاب این آتش در آنجا بود، برده است. در منابع عربی درباره نقل آتش کاریان دو روایت مختلف دیده می شود. عده ای این عمل را به گشتاسپ و عده دیگر به خسرو اول نسبت می دهند. به هر حال چنین گمان می رود که آتش فرنبغ از اوایل عصر ساسانی در آخرین محل خود قرار داشته است.

۲. ایران در گذشته و حال، ص ۱۴۳ ـ ۱۲۴ مجله شرقی امریکا، ۱۹۲۱، ص ۸۲؛ مقایسه شود با اردمان، آتشکده، ص ۴۹.

۳. طبری، ۸۶۵ و ۸۶۶، نلدکه، ص ۱۰۲ و ۱۰۴. اردشیر اول سر دشمنانی راکه در جنگ کشته بود، به معبد آناهیتا واقع در استخر فرستاد، در سال ۳۴۰ هم سر عیسویان را،که محکوم به اعدام شده بودند، در همین محل آویختند. ۴. التنبیه، ص ۹۵، ترجمه کارادوو، ص ۱۳۷.

۶. ابن خردادبه نیز این مطلب را، که پادشاهان ساسانی پس از به تختنشستن پیاده از تیسفون به زیارت آذرگشنسپ می رفتند، ذکر کرده است (جغرافیون، ج ۶، ص ۱۲۰، ترجمه، ص ۹۱).

۷. دارمستتر، ص ۲۲۵ و ۵۳۰ و مابعد؛ مینوی، ص ۲۲.

۸. در کتابخانه ملی پاریس مهری هست، که صورت و نام شخصی موسوم به بافرگ را، که مغان مغ آذرگشنسپ بوده است، بر آن حک کردهاند (بایکولی، ص ۱۲).

آذر بوزین مهر یا آتشکده کشاورزان، در مشرق مملکت، در کوههای ریوند شمال غربی نیشابور، واقع بود. لازارفارپی قریهٔ ریوند را قریهٔ مغان مینامدا. بهاعتقاد جکسن، مکان این آتشکده در قریه مهر بوده است، که در سر راه خواسان به یک فاصله از میاندشت و سبزوار قراردارد<sup>۲</sup>.

این سه آتشکده عظیم محل ستایش مخصوص بود و بیش از سایر زیارتگاهها زینت و ثروت داشت؛ لکن بسیاری از معابد درجه دوم هم طرف احترام بوده است، خاصه آنهاکه به یکی از دلیران داستانی یا خود زردشت، نسبت داشت: مانند معبد طوس و معبد نیشابور و معابد ارجان فارس و کرکوی سیستان و کُویسَه Kuvísa بین فارس و اصفهان ؟.

در تواریخ بسی از آتشکده های جبال را، که سرزمین ماد قدیم باشد، نام برده اند، از آن جمله آتشکده قزوین، شیروان، نزدیک ری، و کومش است (که شاید همان شهر صددروازه Hécatompylos اشکانیان باشد ۲).

کاوشهای علمی، که گیرشمن از سال ۱۹۳۵ به بعد در شهر شاپور انجام داد، منتهی به کشف آتشکدهای شد، که ظاهراً از زمان شاپور اول است<sup>۵</sup>.

در سالهای اخیر در بسیاری از ویرانه های آتشکده های ایران تحقیقات علمی صورت گرفته است، از آن جمله در: معبد اردشیر اول در فیروز آباد، آتشکده هایی که در قصر شیرین (سر راه خانقین ـ کرمانشاه) وجودداشته، آتشگاه جیره در ناحیه شاپور، آتشکده نزدیک قم (قلعه دختر) و غیره.



أتشكاه اصفهان

۱. لانگلوا، ج ۲، ص ۳۱۵؛ هوفمان، ص ۲۹۰.

۲. از قسطنطنیه تا زادگاه عمر خیام From Constantinople to the Home of Omar Khayyam، ص ۱۷ ـ ۲۱۱؛ مجله شرقی امریکا، ۱۹۲۱، ص ۸۲

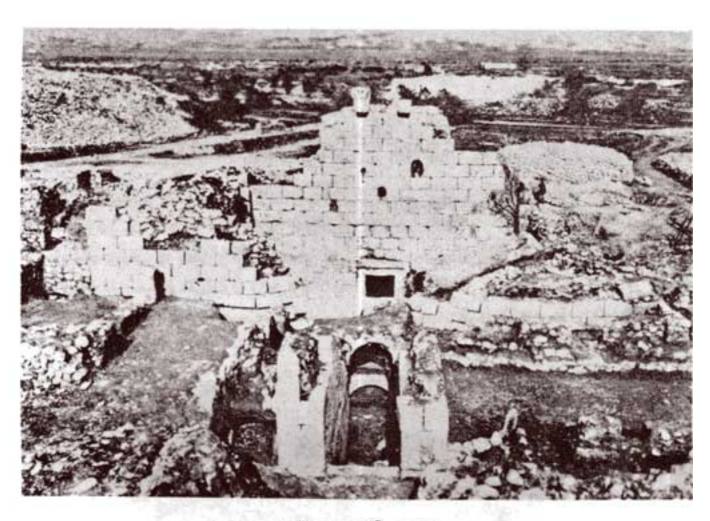
٣. شهرستاني، چاپ كورتن، ص ١٩٩٧ ترجمه هاربروشر، ج ١، ص ٢٩٨.

۴. فهرست کامل درکتاب شوارتز، ایران در قرون وسطی، ص ۸۳۷ ذکر آتشهای بهرامی، که اردشیر تأسیس کرد در کارنامگ، بخش ۴، فقره ۸ و ۱۹. در بندهشن ایرانی (انکلساریا، ص ۱۲۸، سطر ۱۱ ـ ۷) از آتش کومش سخن رفته است؛ نگاه کنید مارکوارت، مسینا، فهرست، ص ۵۶

۵ مجله صنایع آسیایی، ج ۱۰، ص ۱۱۷، و مابعد و ج ۱۲، ص ۱۲، و مابعد.

معمولاً عمارت آتشکده عبارت از بنای گنبدداری (چهار طاق) بوده، که ابنیه اضافی دیگر در گرد آن وجود داشت و غالباً دارای باغی نیز بوده است ۱.

دربالای تپهٔ نزدیک اصفهان نیز ویرانه آتشگاهی دیده می شود، که بسیار معروف است (ش ۷) .



شکل ۷ \_ آتشکده شهر شاپور (سال و گیرشمن، مجله صنایع آسیایی، ۱۰، تصویر ۴۰)

جشنهای سالیانه عهد ساسانیان محموماً دارای صورت دهقانی و روستایی بوده و در اصل با امور کشاورزی بستگی داشته است. چون دین رسمی ساسانیان این اعیاد را پذیرفته بود، هنگام اجرای جشن از یک طرف مراسم مذهبی صورت میگرفت و از طرف دیگر تشریفات و اعمال

۱. معبدی که در کوه خواجه سیستان یافتهاند، از عهد اشکانیان است. رک هرتسفلد، تاریخ باستان، ص ۷۶ و مابعد؛ اردمان، آتشکده، ص ۳۵ و مابعد.

۲. شرح وضع فعلی و پرانه ها در کتاب جکسن، ایران در گذشته و حال، ص ۲۵۲ و مابعد. بـقایای آنشکـده در زیـر خرابه هایی از آثار اسلامی پنهان است. رک آثار ایران، ج ۲، ص ۵ ـ ۱۶۴، ج ۳، ص ۶۱ ـ ۶۰ جلد سوم آنـار ایـران مختص آنشکده های ایران است. در صنایع پوپ، آ، ص ۵۵۰ و مابعد رویتر Reuther شرح سودمندی راجع به معابد آه، دهاست.

H. S. Nyberg, Texte zum mazdayasnischen Kalender, Uppsala تا نيبرگ، متون راجع بـه تـقويم مـزديستي Universitets Årsskrift, 1934.

خاصی انجام می شد. مبدأ این اعمال اخیر، اعتقاد به سحر و جادو بوده، اما رفته رفته مبدل به مراسم عادی گشته، تفریحات عامیانه نیز از هر قبیل در آن وارد شده بود. چنانکه رسم عوام الناس است و محققان رسوم عامیانه ملل بخوبی از آن اطلاع دارند، اکثر این جشن های سالیانه را مردمان با یکی از حوادث تاریخ داستانی مربوط می کرده اند. مثلا فلان عید را یادگار فلان واقعه می دانستند، که در عهد جمشید یا فریدون یا پهلوانی داستانی رخ داده بود.

سال زردشتیان دوازده ماه دارد، که هر یک را نام یکی از ایزدان بزرگ نهادهاند و ترتیب آنها از این قرار است: [۳]

| (Fravaši)               | ۱ ـ فرَوَردين  |
|-------------------------|----------------|
| (Aša Vahišta)           | ۲ ـ اردوَهشت   |
| (Haurvatât)             | ۳ ـ خورداد     |
| (Tištrya)               | ۴ ـ تير        |
| (Amərətât)              | ۵ ـ امرداد     |
| (xša $	heta$ ra Vairya) | ۶ ـ شهريور     |
| $(Mi\theta ra)$         | ٧ ـ مهر        |
| (Anâhitâ)               | ۸ ـ آبان       |
| (Âtar)                  | ٩ _ آذر        |
| (Ahura Mazdâh)          | ۱۰ ـ دی        |
| (Vohu Manah)            | ۱۱ ـ وَهمن     |
| (Spanta Ârmaitî)        | ۱۲ ـ اسپندارمد |

هر ماه را سی روز است، که نام آنها نیز مأخوذ از اسامی ایزدان است. هفت روز اول ماه به تر تیب به نام او هرمزد و شش امهرسپندان نامیده می شود ا. بعد از ماه آخر پنج روز اندرگاه، خمسه مسترقه، بر ۳۶۰ روز سال اضافه می کردند و هر یک از این پنج روز را به نام یکی از گاثاهای پنجگانه می خواندند.

اعیاد فصول سال راگاهانبار میگفتهاند، که عده آنها شش بوده و هریک پنج روز امتداد داشته است. در این ایام بر طبق احکام مقرره بعضی مراسم ۲ را اجرا و گوسفند قربانی میکردهاند. اسامی اوستایی گاهانبارها از این قرار است ۳: [۴]

۱. عقیده دانشمندان بر آن است، که تقسیم ماه به هفته در ایران باستان معمول نبود (رک گیگر، تمدن ایران شرقی در عهد باستان Ostîrânische Kultur im Altertum، ص ۳۱۶). اما ما، چنانکه شرح آن بیاید، به قرائنی برمیخوریم، مبنی براینکه در گاه شماری عهد ساسانی هفته و جود داشته است.

۲. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۷، فقره ۳ ـ ۱.

۳. بیرونی نام گاهانبارها را به لهجه خوارزمی آورده است (آثارالیاقیه، ص ۳۸ ـ ۲۳۷، ترجمه زاخـو، ص ۲۲۵)، امـا ترتیب آن با ترتیب اوستایی فرق دارد.

|                   | ایران در زمان ساسانیان  | 17                  |
|-------------------|-------------------------|---------------------|
| (در ماه اردیبهشت) | Maiðyôi-zarəmaya        | ۱ ـ مَيذيوى زَرِميه |
| (در ماه تیر)      | Maiðyôi-šam             | ۲ ـ میذیوی شَـُم    |
| (در ماه شهریور)   | Paitiš-hahya            | ٣ ـ پَيِتيش هَهِيَه |
| (در ماه مهر)      | Ayâ $	heta$ rima        | ۴ ـ أياثريمَه       |
| (در ماه دی)       | Maiðyâirya              | ۵ ـ مَيذيائيريَه    |
|                   | Hamaspa $	heta$ maêdaya | ۶ ـ همسپثمئیدَیَه   |

گاهانبار ششم یا هَمَسپَثمَیدَیه، که در پنج روز اندرگاه (خمسه مسترقه) واقع می شد، در آغاز عید اموات بوده و ده شبانه روز امتداد داشت، در یشت سیزدهم اوستا (فروردین یشت، بند ۵۲ ـ ۴۹) مذکور است، که در موقع هَمَسپَثمَیدَیه، فروشی ها یا ارواح مؤمنان در مدت ده شب به مسکن مردم نزدیک می شوند و تقاضای صدقه و قربانی دارند، به همین سبب است که این «روز اموات» را فروردیگان یا عید فروشی ها (فروشی در زبان فارسی میانه فرَوَهر یا فرَوردیگ گفته شده است) می نامیدند.

بیرونی گوید<sup>۱</sup>: در آن ایام، در روی برج اموات (دخمه) خذا مینهادند و بر بام منازل مشروباتی می گذاشتند تا فروشی مردگان، که در این موقع به طور نامرئی در میان اعضای خانواده خود حضور می یافتند، از آن تناول کنند و نیز مقداری راسن genièvre دود می کردند، زیرا که به زعم آنان بوی آن مطبوع مردگان است.

برای تطبیق سال دینی با سال نجومی، در هر صد و بیست سال، یک ماه بر سال می افزودند و در چنین سالی پنج روز اندرگاه را در آخر ماه اضافی قرار می دادند. اما به قول بیرونی، به علل مختلفه که رخ می داد، گاهی بعد از طی ۲۴۰ سال دو ماه اضافی الحاق می کردند، چنانکه در زمیان سلطنت یزدگرد اول (۴۲۰ ـ ۳۹۹ میلادی) بعد از ماه آبان دو ماه زائد را داخل کردند و از آن زمان هر ساله پنج روز اضافی را بین ماه آبان و ماه آذر می گذاشتند، اما در دوره بعد که بایستی مجدداً یک ماه بر سال بیفزایند، غفلت کردند و سال ناقص ماند".

ظاهراً در عهد قدیم پیش از ساسانیان، سال از مهر ماه شروع می شده و عید مهرگان که جشن پاییزی است، در آن اوقات اول سال به شمار می رفته است<sup>4</sup>، اما از علائمی که در تقویم هست، می توان حدس زد که در روزگار بعد، وقتی که آغاز سال را در ابتدای فصل بهار قراردادند، یک سال با ماه دی (ماه او هرمزد) شروع شده است.

١. آثارالباقيه، ص ٢٢۴، ترجمه، ص ٢١٠. ٢. در باب دخمه ها، رک بالاتر.

٣. بيرونى، آثارالباقيه، ص ٣٣ و ۴٥، ترجمه، ص ٣٨ و ٥۶ ـ ٥۵.

۴. مقایسه شود با آندره آس ـ هنینگ «متون مانوی به زبانهای ایرانی میانه» (گزارش آکادمی پروس، ۱۹۳۲، ص ۱۸۹۰، یادداشت ۱).

۵ کریستنسن، نخستین انسان و نخستین شاه در تاریخ داستانی ایرانیان، ص ۱۷۵ و مابعد.

به عقیده نیبرگ ۱، در زمان ساسانیان سه نویج تقویم وجود داشت از این قرار:

۱ ـ تقویم قمری، که در آن هر سال قمری ۳۵۵ یا ۳۵۳ روز داشت و هر ماه مرکب از شش هفته پنج روزه بود. این یک نوع تقویم روستایی و معمول مانویان غیر ایرانی بود.

۲ ـ تقویم کشوری و رسمی شمسی، که **روز وِهیزگیه** میخواندند و دارای ۱۲ مـاه سـیروزه به اضافه پنج روز خمسه مسترقه (پنجهدزدیده) بود. در این تقویم ربع روز (شش ساعت) علاوه بر ۳۶۵ روز را رعایت نمیکردند، به قسمی که سال در هر چهار سال یک روز عقب می افتاد.

۳ ـ تقویم دینی، که آن را و هیزگیه می نامیدند. این تقویم هم براساس سال شمسی بود (دارای ۱۲ ماه و پنجه دزدیده و یک ماه اضافی در هر ۱۲۰ سال). خمسه مسترقه، که در تقاویم (۲) و (۳) پس از ماه آخر سال قرار میگرفت، در تقویم کشوری در تمام ماههای سال میگشت، زیرا سال کشوری کوتاه تر از سال نجومی بود.

تاریخ بعضی اعیاد، که بیرونی شرح داده است، با حوادث طبیعی فصول مربوطه متضاد است و از اینجا معلوم می شود چند قسم سال شماری متداول بوده و در حساب افزایش ایام زائده بی نظمی واقع می شده است. بیرونی ترتیب ایام اضافی تقویم روحانی را بیان می کند، ولی در عمل فقط به سال کشوری آشناست ۲. مثلاً دو عید موسوم به آذرجشن را بیرونی از اعیاد زمستانی شمرده است، ولی موافق تقویم دینی، که اول فروردین ماه را مطابق اعتدال ربیعی قرارداده، آذرجشن اول با ۲۱ ماه اوت (تابستان) و آذرجشن دوم، با ۲۴ ماه نوامبر (آذر) مصادف می شود ۳.

در میان اعیاد، آنکه بیشتر قبول عام داشت، چنانکه امروز نیز دارد، نوروز بود، که آن را نوگروز می گفتند این جشن در آغاز سال بود و در سال دینی بلافاصله بعد از عید فروردیگان می آمد آ. بهموجب روایت دینکود آ، هر پادشاهی در این روز فرخنده رعیت ممالک خویش را قرین شادی و خرمی می کود و در این عید کسانی که کار می کرده اند، دست از کار کشیده، به استراحت و شادمانی می پرداخته اند. یکی از کتب پهلوی ۶ نسبة جدید، همه حوادث گذشته و آینده را، که در نوروز واقع شده و خواهد شد، شرح می دهد. یعنی از روزی که او هرمزد جهان را بیافرید و ایام فرخنده ای که در تاریخ داستانی مذکور است، تا پایان عمر عالم در آن آمده است. غیر از بیرونی ۷ چندتن از مورخان

۱. نیبرگ، متون راجع به تقویم مزدیسنی، ص ۸۳ و بعد، مقایسه شود با هیگینس، لشکرکشی قیصر موریکیوس به ایران Higgins, The Persian War of the Emperor Maurice فصل اول در تاریخ مختصر تقویم ایرانی عهد ساسانیان؛ هیلد کاردلوی Hildegarde Lewy، تقویم ایرانی، اورینتالیا، دوره ۱۰، جزوه ۲ ـ ۱ (رم، ۱۹۴۱). حسن تقیزاده، مجله انجمن شرقی آلمان، ۱۹۳۷، ص ۷۹ ـ ۶۷۳ و بولتن شرقی، دوره ۹، ص ۱۲۵ و بعد و AO دوره ۱۸ ص ۲۵۱ و گاه شماری در ایران قدیم، تهران، ۱۳۱۷.

۳. كريستنسن، نخستين انسان الخ، ص ۱۷۹ و بعد، و نيز ماركوارت در يادنامه مودى، ص ۷۱۱ و بعد.

۴. در دوره اسلامی نوروز را در آغاز بهار پیوسته جشن میگرفتند، ولی این روز در تقویم قمری عربی متغیر بود. در عصر حاضر سال شمسی رسماً دوباره برقرار گردید و نامهای باستانی ماهها دوباره رواج گرفت.

۵ کتاب سوم، چاپ پشوتن سنجانا، ج ۹، ص ۴۴۷، ترجمه، ص ۵۶۳.

۶. متون پهلوی جاماسپ اسانا، ج ۲، ص ۱۰۲ و بعد. تجدید چاپ و ترجمه توسط مارکوارت، یادنامه مودی، ص ۴۲۷ و بعد. ۷۲۲ و بعد.

عرب و ایرانی عید نوروز را توصیف کردهاند و شعرایی مانند فردوسی و منوچهری در اشعار خود آن را ستودهاند. نوروز عید بهاری است و آثاری از زَگموک Zagmuk که جشن بابلیان بود، در آن باقی است. در این روز مالیاتهای وصول شده را به حضور شاه عرضه می داشتند و شاه به عزل و نصب حکام می پرداخت. و نیز در نوروز سکه نو می زدند و آتشکده ارا پاک و طاهر می کردند و امثال این ... ک. عید نوروز شش روز متوالی دوام داشت و در این ۶ روز سلاطین ساسانی بار عام می دادند و نجبای بزرگ و اعضای خاندان خود را بترتیب منظم می پذیرفتند و به حضار عیدی می دادند. روز ششم عید را سلاطین برای خود و محرمان درگاه جشن می گرفتند. فی الواقع در روز اول و روز ششم نوروز، همه قسم مراسم متداوله ملی اجرای می شد ... در روز اول مردم صبح بسیار زود برخاسته، به کنار نهرها و قناتها رفته، شستشو می کردند و به یکدیگر آب می پاشیدند و شیرینی تعارف می کردند. صبح پیش از آنکه کلامی اداکنند، شکر می خوردند یا سه مرتبه عسل می لیسیدند و برای حفظ بدن از ناخوشی ها و بدبختی ها روغن به تن می مالیدند و خود را با سه قطعه موم دود می دادند.

اما سایر اعیاد، ما به ذکر مهمترین آنها اکتفا میکنیم <sup>۴</sup>: در هر ماه روزی که اسمش با نام ماه مطابق می شد، عید می گرفتند. مثلاً روز تیر، که ۱۳ تیرماه بود، جشن تیرگان گرفته می شد. در آن روز آب تنی می کردند و گندم و میوه می پختند <sup>۵</sup>.

عید آذرجشن اول، در هفتم شهریور (شهریور روز از شهریور ماه) بود. آذرجشن، عید آتشخانه محسوب می شد. در داخل خانه ها، آتشهای بزرگ می افروختند و در ستایش خدا و شکر نعم او سعی بلیغ می کردند. مردمان گرد هم فراهم آمده، با هم غذا می پختند و تفریح می کردند. ظاهراً این عید فقط در بعض نواحی ایران معمول بوده است<sup>2</sup>.

مهرگان یا عید مهر، که در ۱۶ مهرماه (روز مهر از ماه مهر) واقع می شد، عیدی بسیار بزرگ به شمار می رفت. چنانکه گفتیم در قدیمالایام این عید روز اول سال بوده و آثار مبدأ سال بودن، در مراسم این جشن هنوز باقی مانده است. عید مهرگان هم مثل عید نوروز، به یادگار حوادثی که در آغاز آفرینش جهان رخ داده و به یاد وقایعی که در تاریخ داستانی مذکور است، وضع شده بود. در این روز پادشاهان ایران تاجی بر سر می نهادند، که صورت آفتاب در میان چرخی گردان بر آن منقوش بود. هنگام طلوع آفتاب، یکی از سپاهیان در حیاط قصر سلطنتی ایستاده، فریاد می زد: «ای فرشتگان به هنگام طلوع آفتاب، یکی از سپاهیان در حیاط قصر سلطنتی ایستاده، فریاد می زد: «ای فرشتگان به

۷. اصطلاح پهلوی آن یزدان و یا شاید اَمَهرَسپندان بوده.

۱. دو قسمت از کتاب المحاسن را اهرلیش Ehrlich در یادنامه مودی، ص ۹۵، به بعد آورده است. قسمت اول را اینوسترانتزاف به روسی ترجمه کرده و در تحقیقات خود راجع به نوروز وارد نموده است (مطالعات ساسانی، ص ۸۲ و بعد) و همآن را مازندی به فارسی ترجمه کرده و ترجمه انگلیسی و تاریخچه عید نوروز را نیز به قلم نریمان به آن منضم ساخته و در رساله ارمغان نوروز (ضمیمهٔ مجله ایران لیگ بمبئی) به طبع رسانده است. یکی از ضماثم جلد دوم کتاب اینجانب موسوم به نخستین انسان الخ (ص ۱۳۸ و مابعد) مختص نوروز است.

۲. جاحظ، تاج، ص ۱۴۶.

۳. امروز مخصّوصاً روز اول و سیزدهم فروردین را جشن میگیرند و روز اخیر پایان عید نوروز است.

۴. مقایسه شود با نیبرگ، متون راجع به تقویم مزدیستی، ص ۴۸ و بعد.

۶. ایضاً، ص ۲۲ ـ ۲۲۱، ترجمه، ص ۲۰۷.

۵ آثارالباقیه، ص ۲۲۰، ترجمه، ص ۶ ـ ۲۰۵.

عالم فرود آیید و شیاطین و بدکاران را بزنید و از دنیا برانیدا». در روز مهرگان، خوردن انار و استشمام گلاب را اسباب صیانت از بدبختی می دانستند ۱.

در اول ماه آذر، عید «وَهارجشن» یعنی «عید بهار» بود، زیراکه در عهد خسروان (یعنی در زمانی که تقویمها مختل شده بود)، اول آذرماه با آغاز فصل بهار مصادف می شد. در ازمنهٔ اسلامی این عید را «خروج الکوسج» میگفتند. مردی را بر قاطری نشانده، به گردش می بردند. آن مرد خود را با بادزنی باد می زد، تا شادمانی خود را از خاتمه یافتن فصل شتا و نزدیک شدن گرما بدان وسیله آشکار کند آ (و یصیح بالفارسیه گرما، گرما) (مروج الذهب).

چند روز بعد از وَهارجشن، در آذرروز، از آذرماه (که روز نهم بود) آذرجشن دوم پیش میآمد. در آن وقت خود را با آتش گرم میکردند «زیراکه آذر ماه آخرین ماه زمستان است و در اواخر این فصل سرما سخت تر و شدید تر از همه اوقات سال است ".

روز اول ماه دی راه که در حساب سال شماری عتیق عید بوده، «خرمروز» میگفتهاند، در خرمروز شاهنشاه از تخت به زیر میآمد، لباس سفید میپوشید و در چمنی بر فرشهای سفید مینشست و بار عام میداد. هر کسی می توانست به حضور او درآید. آنگاه شاهنشاه با عموم کشاورزان، خصوصاً دهقانان، سخن میگفت و با آنان میخورد و میآشامید. شاه در آن روز چنین میگفت: «من امروز چون یکی از شما هستم و با شما برادرم، زیراکه قوام جهان به آبادی است، که در دست شماست و قوام آبادی به پادشاه است، هیچ یک از این دو از دیگری بی نیاز نتواند بود».

در جشن سیرسور، که روز ۱۴ دی ماه بود، مردمان به خوردن سیر و آشامیدن شراب می پرداختند و سبزی را با گوشت می پختند، تا دفع آفات شیطانی کند و امراض حاصله از نفوذ دیوان را برطرف نماید ۲.

روز ۱۵ دی، معمول بود که صورت انسانی را از خمیر یاگل سرخ میساختند و برفراز درگاه می نهادند.

روز ۱۶ دی عیدی میگرفتند که دو نام داشت و فعلاً تلفظ آنها درست معلوم نیست؛ یکی از این دو اسم گویا نامی مرکب است، که جزء نخستین آن لفظ گاو است. اصل این جشن منسوب به افسانه فریدون پیادشاه داستانی است. در روز ۱۶ دی، فریدون بر گاوی سوار شد. و این شبی است، که گاوی که کِشَندهٔ اَرادهٔ ماه است، ظهور نمود و «این گاوی است نورانی، که شاخهایش از زر و قوائمش از سیم است، ساعتی آشکار می شود و ناپدید می گردد. هر کس در ساعت ظهور در او نظر کند، دعایش مستجاب خواهد بود و گویند در این شب برکوه بزرگ صورت گاوی سفید پدیدار شود

۱. آثارالباقیه، ص ۲۳ ـ ۲۲۲، ترجمه، ص ۸ ـ ۲۰۷.

۲. بیرونی، ص ۲۲۵، ترجمه، ص ۲۱۱. مقایسه شود با مسعودی، مروج، ج ۳، ص ۴۱۳ به بعد، که در آن مصنف جشن را توصیف و تفریحات عامه را، آن طوری که در زمان خودش مرسوم بوده، شرح داده است.

٣. بيروني، ص ٢٢٥، ترجمه، ص ٢١١. ۴. آثارالباقيه، ص ٢٢٥، ترجمه، ص ١٢ - ٢١١.

و اگر محصول آن سال خوب باشد، دوبار نعره بر آورد و (اگر خشکسال باشد) یک بار فریاد کند» ا در این عبارت، قصهٔ ارادهٔ ماه، که یک گاو آن را میکشد، جالب توجه است. در موزه ارمیتاژ Hermitage لنینگراد، جامی نقرهای از عهد ساسانیان باقی است، که آن را جام کلیموا Klimowa نامند. در این جام نقش خدای ماه دیده می شود، که بر تختی نشسته و اطراف او را هلالی احاطه کرده است. در زیر آن آزاده ای است، که چهار گاو آن را میکشند (ش ۸) آ.

روز دهم بهمن، عید مشهور سَدَگ (سده) بوده، که جشن خاص آتش است و غالباً در کتب مورخان ایران و عرب، ذکر آن آمده است ". این عید راگاهی به هوشنگ اولین پادشاه سلسله داستانی پیشدادی، و گاهی به بیوراسپ ظالم یا دَهاگ (که فردوسی او را ضحاک مینامد) نسبت دادهاند، که



شکل ۸ ـ جام کلیموا (هرتسفلد، سالنامه مجموعههای آثار هنری پروس، جلد ۴۱)

در اینجا در منن آثارالباقیه نقصی هست (بیرونی، ص ۲۲۶، ترجمه، ص ۱۳ ـ ۲۱۲). در این عبارت، که ذکر شد، اشارهای راجع به رسم گاهشماری قدیم، که ماه دی را اول سال حساب میکردند، دیده میشود.
 عرتسفلد، تخت خسرو Der Thron des Khosró، سالنامه مجموعه های آثار هنری پروس Jahrbuch der میزی پروس ۲۰۷ قاریخ صنایع پوپ، ۱۷، هنری پروس ۲۰۷ و ۲۰۲ تاریخ صنایع پوپ، ۲۰۷ B ، ۲۰۷ .

٣. كريستنسن، انسان تخسئين الخ، ١، ص ١۶۴ و ما بعد.

انسانی اژدهافش بود و به دست فریدون اسیر شد.

بنابر روایت بیرونی ۱، ایرانیان «در شب سذک دود برمی انگیزند، تا دفع مضرات کند. افروختن و شعله ور گردانیدن آتش در این شب و راندن حیوانات وحشی و پرانیدن مرغان در میان شعله و نوشیدن شراب و تفریح نمودن در گرد آتش، جزو رسوم پادشاهان شده است».

روز ۳۰ وَهمَن (بهمن) ماه، که جشن آبریزگان (آبریزان) بود، مردم آبپاشی میکردند و به وسیله این عمل، که منشأ آن ساحری بود، میخواستند باران بیاید. بیرونی مبدأ این جشن را به تاریخ داستانی قبل از هخامنشیان مربوط نمیکند، بلکه به یکی از حوادث عهد ساسانیان مربوط مینماید، از این قرار که میگفتند در زمان پیروز مدتی مدید خشکسالی پیش آمد. شاه به زیارت آذرخوره (آذر فرنبغ) رفت و دعاکرد، تا آن آفت را خدای تعالی دورگرداند ۲.

روز اسپندارمد (پنجمین روز از ماه اسپندارمد) را عید زنبان میخواندند و آن را شزدگیران میگفتند. در این روز مردان تحفهها به زنان عطا میکردند. در آن روز کشمش و گرد ناردان خشک میخوردند و به آن وسیله نیش عقرب را دفع میکردند.

برای مصونماندن از این خزندگان، در فاصله طلوع فجر و بر آمدن آفتاب دعایی را بر سه رقعه نوشته، از سه دیوار خانه می آویختند و یک دیوار را آزاد می گذاشتند، که عقرب از آنجا بگریزد و په در رود ۳.

روز نوزدهم اسپندارمد را «عید آبها و نهرهای جاری» میخواندند و گلاب و عطر در نـهر میریختند<sup>۴</sup>.

آگاثیاس (۲۴ / ۲) گوید: «در ایران عیدی است به نام جشن «هلاکت موجودات ضاره». در این روز، که به قول او بزرگترین اعیاد ایرانیان است، مردمان خزندگان و حشرات موذیه را میکشتند و کشته آنها را برای اثبات ثوابکاری خود به موبدان نشان میدادند». ما در منابع دیگر از این جشن اثری نیافته ایم، اما معلوم است که هلاک کردن حیوانات موذیه، که از مخلوقات اهریمن اند، در دین مزدیستی ثوابی عظیم بوده است و در بعضی موارد یک نفر توبه کار بایستی عدهٔ معینی از این جانوران موذی را به قتل رساند <sup>۵</sup>.

از هنرهای مغان تفأل بود، چون به آتش مقدس مینگریستند، از آینده خبر می دادند و به وسیله حسابهای نجومی زایجه طالع میگرفتند. در کارنامگ، اردشیر و اردوان پیوسته به هنگام سختی بیا دانایان و معبران و ستاره شماران مشورت میکنند . از این گذشته یک نجوم عامیانه نیز وجود

۱. ص ۲۷ ـ ۲۲۶، ترجمه، ص ۱۴ ـ ۲۱۳.

۲. بیرونی، ص ۲۹ ـ ۲۲۸، ترجمه، ص ۱۶ ـ ۲۱۵. بنا بر روایت دمشقی (ترجمه مهرن Mehren، ص ۴۰۵) در عهد پیروز در نوروز پس از خشکسال بارندگی شد. اما باید دانست که در این عبارت پیروز را به جای یم (جم)، که از سلاطین افسانه قدیم است، گذاشته اند (روایت قدیمتر در کتاب بیرونی مسطور است).

٣. بيروني، ص ٢٢٩، ترجمه ص ٢١٤. ٤. ايضاً، ص ٢٣٠، ترجمه، ص ٢١٧.

۵. نگاه کنید به وندیداد، فرگرد ۱۴، فقره ۶ ـ ۵. م ۲۵ . آگاثیاس، کتاب دوم، ص ۲۵.

۷. فالنامه های بسیاری در شهر دورا یافته اند. رک رستووتزف، شهرهای کاروانی، ص ۲۰۷ و نیز دورا اوروپوس و

داشت. بیرونی افهرستی از ایام سعد و نحس سال تنظیم کرده است به نام جدول الاختیارات و در آن احکام دیدن مار را نیز به نام (رؤیة الحیّة) معین نموده است. معتقد بوده اند که دیدن مار در هر روزی از ایام ماه تأثیری می بخشد، مثل: ناخوشی و مرگ یا مفارقت یکی از اهل خانه یا وصول منفعتی از طرف اهل شهر یا تحصیل نام و شهرتی یا پیش آمدن سفر پرسودی یا تهمت و تنبیه و سیاستی و مانند اینها از روزهای تقارن و تفال سیارگان مخصوصاً از ایام منحوسه به شمار می رفت.

بلعمی تام یک کتابی را برده مشتمل بر تفانهایی که ایرانیان در جنگها می زده اند و عباراتی چند از آن نقل کرده است ۴.

صنایع آن Dura - Europos and its Art، ترجمه ص ۲۱۸.

۲. مقایسه شود با کتاب زرنبرگ درباب ادبیات پارسی، سن پترسبورگ، ۱۹۰۹، ص ۴۹، شماره ۱۸، مارنامه (به شعر).
 Fr. Rosenberg, Notices de littérature parsie.

۴. در کتابی، که اینوسترانتزف به زبان روسی نوشته است، از روی منابع عربی راجع به تفال و خرافات دوره ساسانی بحث کردهاست.

## فصل چهارم

#### مانی و کیش او

جلوس شاپور اول ـ کتیبهٔ تاجگذاری ـ مانی و آیین او ـ جامعه مانویان و تشکیلات آنان ـ انتشار عقاید مانی پس از مرک او ـ صنایع مانویه.

مؤسس سلسله ساسانی در سال ۲۴۱، بدرود زندگی گفت. حجاری نقش رجب، که حاکی از جلوس پسر او شاپور اول است، پادشاه را در حالی نشان می دهد که حلقه سلطنتی را از دست خدای بزرگ اوهرمزد می گیرد. این تصویر به تقلید از مجلس جلوس اردشیر در نقش رستم ساخته شده است. در اینجا هم پادشاه و هم خدا سوار اسب هستند و لباس آنان در هر دو جا یکسان است؛ فقط اختلاف در این است که در کتیبه شاپور خدا در سمت چپ و پادشاه در جانب راست واقع شده و شخصی که در کتیبه اردشیر بر زمین افتاده است، در نقش شاپور موجود نیست. صورت پادشاه خیلی ضایع شده و جزئیات آن تشخیص داده نمی شود. اوهرمزد تاج کنگرهدار بر سو دارد، که از آویخته. جبه او به وسیله نواری گلدوزی شده، که در پیش سینه است، بسته شده و این حاشیه گلدوزی شده در زیر گردنبندی از جنس مروارید قرار دارد. شلوار در بالای ران دارای چینهای ظریفی گلدوزی شده در زیر گردنبندی از جنس مروارید قرار دارد. شلوار در بالای ران دارای چینهای ظریفی مستطیل سابق الذکر، در برابر پاهای اسب نمایان است اد نقش برجسته دیگری در نقش رجب شاپور مستطیل سابق الذکر، در برابر پاهای اسب نمایان است است دنبال اویند آ.

تاجگذاری رسمی شاپور در سال ۲۴۲ صورت گرفت". بنا بر روایت ابن الندیم، نخستین خطبه

۱. زاره مرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۹۷ و تصویر ۱۳.

۲. نقوش برجسته، ص ۹۲ و تصویر ۱۱؛ تاریخ صنایع پوپ، ۱۵۴ B، ۱۷.

۳. شهر شاپور، مجله آسیایی، دوره ۱۰، ص ۱۲۷. بنابر یک سنت باستانی تـاجگذاری در نـخستین نـوروز پس از جلوس شاه انجام میافت. (نگاه کنید: شدر، گنومون، نهم، ص ۳۵۰).

مانی ۱ در روز جلوس شاپور، یعنی یکشنبه اول نیسان که آفتاب در برج حمل قرارداشت، ایراد شد.

۱. برای تحقیق بیشتر درباره مانی و کیش او می توان به منابع ذیل رجوع کرد: از جمله منابع قدیمه راجع به مانویه مهمترین همه رساله های جدلی است که مؤلفان عیسوی نوشته اند، مخصوصاً رسالات تیتوس بُسترایی Bostra و سنت اکوستین Saint Augustin و رساله موسوم به Saint Augustin و دعاهای استغفار، که به زبانهای یونانی و لاتینی نوشته شده و مانویانی را که از این خود برمی گشتند، مجبور به تلاوت و تکرار آنها می کردند، رساله در فلسفه افلاطونی جدید تألیف اسکندر لوکوپولیسی، دیگر صدوسی و سومین رساله تبینیه سریانیان تألیف سور انطاکی و کتاب کشیش سریانی موسوم به تفودورپرکونائی. مطالب این کتاب و شرح مبسوطی که در فهرست ابن الندیم مندرج است، کثب عربی دیگر هم مخصوصاً قرنها منبع عمده تحقیقات راجع به عقاید مانویه در خصوص مبدأ آفرینش بوده است، کتب عربی دیگر هم مخصوصاً آثارالباقیه بیرونی حاوی مطالب مهمه است ـ در قرون جدید عقاید مانویه را نخست علمایی مورد تحقیق قراردادند که موضوع بحث آنها تاریخ دیانت مسبح بود از این قرار:

de Beausobre, Histoire critique de Manichée et du دوبوسوبر، تاریخ انتقادی مانی و مانویت C. Baur, Das manichaeische Religionssystem (1831, بور، دیانت مانری Manichéisme (Amst. 1734 - 39) (réimprimé Goettingue, 1928؛ فلوكل خلاصه الفهرست را با شرح مبسوط و ترجمه آلماني آن در رساله موسوم به «مانی و تعلیمات و آثارش» منتشر کرد: .G. Flügel, Mani, seine Lehre und seine Schriften, 1862. کسلو در ۱۸۸۹ رساله جدیدی تحت عنوان «مانی و تحقیقات درباره دیانت او» نوشت ولی ناتمام ماند: K. Kessler, Mani, Forschungen über die manichäische Religion I. بعد در ۱۹۰۸ کومُن تحقیقی در باب مبدأ آفرینش جهان به اعتقاد مانویه نگاشت و آن را «تحقیق در باب مانویت (Recherches sur le manichéisme) نام نهاد. مبنای تحقیق او خلاصه کتاب تئودربرکونائی بود، که ده سال قبل از آن توسط پونیون به چاپ رسیده بود (ضمیمه کتاب «کتیبههای ماندائی جامهای خوابیر Khouabir»). در قرن بیستم هیئتهای بزرگ علمی آلمانی و فرانسوی و انگلیسی و غیره در ترکستان و چین عده زیادی از قطعات مانوی را به زبانهای پهلوی (لهجه شمالی و جنوب غربی) و سغدی و اویغوری و چینی به دست آوردند، که قسمت بزرگی از آنها طبع و نشر شدهاست. مهمترین انتشارات جدید عبارت است از: مونر، بقایای آثار خطی بهخط استرانجلو مکشوفه در تورفان، ج ۱ و ۲، گزارش و رساله آکادمی پروس، ۱۹۰۴ . F. W. K. Müller, Handschriften-Reste in Estranghelo - Schrift aus Turfan ورقى از يک کتاب سرود مانوي، گزارش آكسادمي بسروس Ein Doppelblatt aus einem manichäischen Hymnenbuch؛ زالمسان، مسطالعات مسانويه Manichaeische Studien از رسالات آکادمی سن پترسبورگ، ۱۹۰۸. و مانیکائیکا Manichaica در ۵ جزوه (بولتن آکادمی سن پترسبورگ، ۱۳ ـ ۱۹۰۷)، دیگر رسالاتی از آندره آس تحت عنوان آثار مانوی به زبان های ایرانی میانه که توسط هنینگ پُس از مرگ آندره آس در ۳ قسمت انتشار یافته است (گزارش آکادمی پروس ۱۹۳۲، ۱۹۳۳، ۱۹۳۳) Mitteliranische Manichaica, I-III, aus dem Nachlass von F. C. Andreas, heraugegeben von W. Henning هسنیتک، یک سرود مانوی درباره آفرینش .Gött. هسنیتک، یک سرود مانوی درباره آفرینش .(Nachr., 1932) از هسمین مسؤلف، تسولد و پسیدایش انسان نسخستین مسانوی Geburt und Entsedung des manischäischen Urmenschen (ibid. 1933) ايضاً همين مؤلف، يك كتاب هنوخ مانوي Henochbuch (گزارش آکادمی پروس، ۱۹۳۴)؛ دیگر، یک کتاب دعا و اعتراف مانوی - Ein manichäisches Bet und Beichtbuch،رسالات آکادمی پروس،۱۹۳۶. فون لوکوک آثار مانوی ترکی خوچو در۳جزوه (رسالات آکامی پروس، A. von Le Coq, Türkische Manichaica aus Chotscho (۱۹۲۲، ۱۹۱۹، ۱۹۱۱) ناستاین، خــواسـتونیفت تسرکی مکتشفه در تونهوانگ (مجله پادشاهی، ۱۹۱۱). Dr. Stein, Turkish Khuastuanift from Tun-Huang؛ شاوان و پلیو، یک رساله مانوی مکتشفه در چین (مجله آسیایی، Chavannes et Pelliot, Un traité manichéen (۱۹۱۱) retrouvé en Chine قطعات کو چکتر از آثار مانوی توسط مولر و لوکوک و بانگ W. Bang و پلیو منتشر شدهاست. در رسالات آکادمی پروس، ۱۹۲۶، والدشمیدت Waldschmidt و لنتس Lentz یک طومار چینی را، که مشتمل بر سرودهای مانوی و قطعات پهلوی و سغدی بود، با تفسیراتی راجع به مقام عیسی در دین مانوی منتشر ساختهاند (Die Stellung Jesu im Manichäismus) و نیز همین دو نفر در سال ۱۹۳۳ رساله ای به عنوان عقاید مانوی در متون چینی و ایرانی ـ Manichäische Dogmatik aus chinesischen und iranischen Texten) انتشار دادهانید. ریستون اگر بتوان این روایت را قبول کرد، تاریخ هر دو واقعه مطابق بیستم مارس ۲۴۲ می شود. اما مانی در کتاب کفلایه [۱] گوید در عهد سلطنت اردشیر اول سفری به هند کرده و مردم را به دین خویش خوانده است و چون خبر مرگ اردشیر و جلوس شاپور را شنیده، به ایران بازگشته، در خوزستان به حضور شاپور باریافته است ۲.

مانی از نجبای ایران بوده، بنا بر روایات موجوده، مادرش از خاندان شاهان اشکانی بود، که هنگام تولد مانی سلطنت ایران داشتند و ممکن است فاتک پدر مانی نیز از همین دودمان باشد [۲]. این فاتک از مردم همدان بود، به بابل مهاجرت کرد، در قریهای در مرکز میشان مسکن

**→** 

اشتاین R. Reitzenstein در چند کتاب خود مسائل مانویه را مورد بحث قرارداده است R. Reitzenstein در چند کتاب خود مسائل مانویه را مورد بحث قرارداده است des Herrn der Grösse, 1919: Das iranische Erlösungsmysterium,1921.) ربان پهلوی شمالی است و تا آن وقت طبع نشده بود و آندره آس ترجمه کرده، به طبع رسانیده است.

از جمله تحقیقات سالهای اخیر، کتب ذیل را باید نام برد:

الغاريك P. Alfaric خطوط مانويه Les écritures manichéennes در ۲ جلد، ۱۹ ـ ۱۹۱۸؛ ديگر مقالات متعدد ویلیامز جکسن در مجله پادشاهی و مجله شرقی امریکا درباب نکات تاریک عقاید مانویه و «تحقیقات درباب مانویت» Researches in Manichaeism از همین مؤلف (نیویورک، ۱۹۳۲)، که در آن متونَ مهمه مورد تحقیق و تشریح قرار گرفته است. ریتزن اشتاین و شدر، مطالعات در باب مزج و اختلاط عقاید در عهد قدیم Studien zum) (antiken Synkretismus مطالعات كتابخانه واربورگ، ۱۹۲۶؛ **وزن دُنك**، استعمال بعض اسامي ايزدان ايراني در دیانت مانوی (AO، ۷، ص ۱۱۴ و بعد). در سالهای اخیر مقدار زیادی پاپیروس در مصر به دست آمد حاوی قطعاتی از آثار مانویه به زبان قبطی، مخصوصاً قسمت اعظم ترجمه کتاب موسوم به «کفلایه» و نمونههایی از این قطعات به زبان آلمانی توسط کارل شمیدت Carl Schmidt و پولوتسکی H. J. Polotsky در کتابی تحت عنوان «کشف آثار مانوی در مصر» Ein Mani-Fund in Ägypten ترجمه و جزو رسالات آکادمی پروس در سال ۱۹۳۳ منتشر شد و نکات مجهولی را درباره زندگی و شریعت مانی روشن نمود. قسمتی از این قطعات، که کارل شمیدت در قاهره کشف کرد، فعلاً در برلن است؛ قسمت دیگر که چستربیتی Chester Beatty در فیوم خزیداری کرد، در لندن می باشد. مقایسه شود با شدر در گنومون، ۹ (۱۹۳۳) ص ۳۳۷ و مابعد و فونسله Gött .gelehrt .Anz. در .G. v. Selle (نامه دانشوران گوتینگن) ۱۹۳۵، ص ۱۸۲ و بعد. هوگو ایبشر Hugo lbscher با مهارت فوقالعاده موفق شده است، که از میان قطعات آثار مانویه به زبان قبطی مجموعه چستربیتی، که بسیار آشفته بود، ۹۶ صفحه را استخراج کند. این صفحات، که تا اندازهای ضایع شده، مشتمل بر یک سلسله خطابهها و مواعظ است،که شاگردان مانی نگآشتهاند و بیشتر آنها از قرن سوم میلادی آست. این منون با ترجمه آلمانی آن تحت عنوان Manichäische Homilien توسط پو**نوتسکی** و ایبشر در ۱۹۳۴ در اشتوتگارت چاپ و منتشر شدهاست (آثار خطی مانوی مجموعه چستربیتی جلد اول). این قطعات واجد اهمیت تاریخی فوق العاده است و از جمله تفصیل گرانبهایی را در باب محکومیت و اعدام مانی دربردارد (از اینجا معلوم می شود که مانی در تمام عهد سلطنت شاپور اول در تحت حمایت این شاهنشاه بوده و جانشین او اوهرمزد اول هم از مانی حمایت میکرده است) و دیگر از مطالب مهمه آن تعقیب مانویان است در عهد وهرام دوم و سیاست و اعدام سیسینیوس (سیس) جانشین مانی و خلیفهشدن اینایوس.

آثار خطی مانوی موزه های دولتی برلن، ناشر کادل شمیدت، جلد اول کفلایه جزوه ۴ ـ ۱، اشتوتگارت، ۱۹۳۵. پولوتسکی در پولی ـ ویسووا ، ۱۹۳۵. (اشتوتگارت، ۱۹۳۵).

Der Manichäismus nach neuen Funden und هـــدر، مـانویت طـبق اکـنشافات و تـحقیقات جـدید

Forschungen, Morgenland, Heft 28.

۲. مقایسه شود با شدر، گنومون، ۹، ص ۳۴۹ و به عقیده شدر مقصود از هندوستان اراضی سند و قندهار است، که به شاهنشاهی ساسانیان تعلق داشته.

٣. رک: شدر، صورت اصلی الخ، ص ۶۹ ـ ۶۸، یادداشت ۴. ۴. شدر ـ حسن البصری، اسلام، ۱۴، ص ۲۳.

گزید و با طایفه مغتسله، که یکی از فرق گنوستیک [۲] است و در آن تاریخ در نواحی بین فرات و دجله ساکن بود، آمیزش نمود. در اینجا مانی در سال ۲۱۵ یا ۲۱۶ متولد شد [۴]. در طفولیت به آیین مغتسله تربیت یافت، اما بعد چون از ادیان زمان خود مانند دین زردشتی و عیسوی و مذاهب گنوستیکها خصوصاً مسلک ابن دیسان و مرقیون آگاه شد، کیش مغتسله را انکار کرد. مانی چندبار مکاشفاتی یافت و فرشته ای به نام صاحب و قرین [۵] اسرار عالم و حقایق الهی را به او عرضه کرد؛ پس آنگاه سفری به هند کرد و در طی آن به دعوت پرداخت و پس از مراجعت به ایران، در اینجا نیز به دعوت خویش ادامه داد. و خود را فارقلیط، که مسیح ظهور او را خبر داده بود، معرفی کرد [۶] آگاهی در به و مسئل گوید: «در هر زمانی انبیا، حکمت و حقیقت را ازجانب خدا به مردم عرضه کرده اند؛ گاهی در هندوستان به و سیلهٔ پیغمبری بودا نام و گاهی در ایران به و اسطهٔ زردشت و زمانی در مغرب زمین به وسیلهٔ عیسی، عاقبت من که مانی پیغمبر خدای حق هستم، مأمور نشر حقایق در سرزمین بابل و گشتم» آگ و نیز در سرودی، که به زبان پهلوی اشکانی سروده، گوید: «من از بابل زمین آمده ام تا ندای دعوت را در همهٔ جهان پراکنده کنمه آمده و خاتم پیغمبران است.

مانی در باب مبدأ آفرینش میگفت<sup>9</sup>: در آغاز دو اصل وجود داشته یکی نیک و دیگری بد، خدا و هیولا Hylè یا روشنایی و تاریکیها. نخستین پدر عظمت یا سروشاو بود، که غالباً به نام زُروان خوانده شده است. او در ارض نور قرار دارد، که اثیر نور بر آن محیط است و روح اعظم در آن نافذ و پنج مقام این خدای نخستین یا به عبارت دیگر پنج اِثون 60n و در عین حال پنج تجلی پدر عبارتند از: ادراک، عقل، فکر، تأمل، اراده. خدای ظلمت هم پنج عنصر ظلمانی دارد، که بنابر یکی از عقاید باستانی رایجه در بین النهرین م، برروی یکدیگر قرارداشته اند و پنج عالم سلطان ظلمات را تشکیل می داده اند از این قرار: دخان یا مه، آتش مخرب، باد مهلک، آب گل آلود، ظلمات. مانی به تبعیت از

۱. ترجمهٔ سریانی انجیل درحدود سال ۲۰۰ میلادی موجود بود. (قول رافس Rahlfs رک به کتاب والدشمیدت ـ لنتس، ص ۳۴).

۲. راجع به نفوذ ابن دیصان در عقیدهٔ مانی رک به تفحصات وزندنک (AO، ج ۱۰، ص ۳۳۷ و مابعد) و شدر (مجله تاریخ کلیسا، ۱۹۳۲، ص ۲۱ و بعد).

۳. فهرست: فلوگل، مانی، ص ۵۱ و ۸۵. در کفلایه (شمیدت ـ پولوتسکی، کشف آثار مانوی، ص ۵۳) این فرشته را «فارقلیط زنده» نامیدهاند. مقایسه شود با شدر، گنومون، ۹، ص ۳۵۲ ـ ۳۵۱.

۴. عباراتی است، که بیرونی در آثارالباقیه (ص ۲۰۷، ترجمه، ص ۱۹۰) از مقدمهٔ کتاب مانی موسوم به شاپورگان نقل کرده است. مقایسه شود با شمیدت ـ پولوتسکی، ص ۴۱ و بعد و ص ۵۴ و مابعد؛ هنینگ، کتاب هنوخ، ص ۲۷ و مابعد؛ شدر، گنومون ۹، ص ۳۵۴ و مابعد. 

۵ قطعه M 4 a مقطعه یا ۳۵۴ و مابعد.

۶. مخصوصاً به منابع ذیب رک: کومون، تحقیقات و غیره؛ فلوگل، مانی؛ آندرهآس ـ هنینگ، مانیکائیکا، ج ۱ (متون قطعهٔ TII آ، ص ۲۶۰) و ج ۳؛ شدر، صورت الخ، ص ۸۸ و مابعد؛ جکسن، تحقیقات دربارهٔ مانویت؛ هنینگ، یک سرود مانوی درباب آفرینش؛ شمیدت ـ پولوتسکی، کشف آثار مانوی در مصر، ص ۶۲ و مابعد؛ پولوتسکی در پولی ـ ویسووا. در کومون، ص ۱۲ والدشمیدت ـ لتنس، مقام عیسی، ص ۴۲. در کومون، ص ۱۲.

زردشتیان گوید: قلمرو این دو خالق از یک جانب به هم پیوسته و از سه طرف دیگر بیکرانه است. پادشاه ظلمات چون نور را مشاهده کرد، با همهٔ قوای خود بر آن حمله برد. پدر عظمت برای دفاع از کشور خود نخستین مخلوق را بیافرید: «مادر حیات» یا «مادر زندگان» را، که گاهی رامراتوخ Râmrâtukh می نامند، پدید آورد و او انسان نخستین را، که گاهی او هرمزد Ôhrmizd (او هرمزد) نیز میخوانند ۱، از خود ساطع کرد. پدر عظمت و مادرزندگان و انسان نخستین تثلیت اول اند (پـدر، مادر، فرزند)۲. پس انسان نخستین پنج فرزند بیافرید، که پنج عنصر نورانی در مقابل پنج عنصر ظلمانی هستند، از این قرار: اثیر صافی و نسیم و روشنایی و آب و آتش تطهیر کننده، که آنان را به نام پنج مهرسپند<sup>۳</sup> موسوم کردهاند. آنگاه انسان نخستین آن پنج عنصر را چون زره بر تن راست کرد و به نبرد پادشاه ظلمات، که او نیز خود را با پنج عنصر تاریک مسلح کرده بود، فرود آمد. چون انسان نخستین دشمن را زورمند دید، عناصر نورانی خویش را به او واگذاشت تا ببعلد. «همچنان انسانی که دشمنی دارد و زهر قاتل در نان شیرینی آمیخته به او میدهد» <sup>۴</sup>، پنج عنصر نورانی با پنج عـنصر ظلمانی آمیخته و این عناصر پنجگانهٔ فعلی را، که صفات خیر و شر در آنها آمیخته است، به وجود آوردند. پس از آن انسان نخستین، که خسته و رنجور بود، هفتبار پدر را به یاری خویش بخواند. پدر برای نجات او به آفرینش دیگر پرداخت: دوست روشنایی یا نَریسَف<sup>۵</sup> ظاهر شد و او بان اعظم (معمار یا سازندهٔ بزرگ) را پدید آورد و او نیز به نوبت خود روح زنده یا روح الحیاه را از خود متجلی ساخت (این روح زنده را مانویان مغربزمین Spiritus Vivensگویند و با عقل یکی دانند و به لغت جنوب غربی آن را مهریزد «ایزدمیثره» میخواندند) و این تثلیت دوم است<sup>2</sup>. روح زنده پنج فرزند بیاورد از این قرار: زینت شکوه، پادشاه شرافت، آدم نورانی، پادشاه افتخار، حمامل Omophoros. پس به اتفاق پنج فرزند خود به طبقات ظلمات فرو رفت و فریادی چون شمشیر برنده برکشید و انسان نخستین را نجات داد<sup>۷</sup>. بعد روح زنده، فرزندان خود را فرمان داد، که ارکان دولت ظلمات را بکشند و پوستبرکنند و مادرحیات از پوست آنان آسمانها رابساخت و جسد آنان را بر زمین تاریکی در ارض ظلمت افکند و ازگوشت آنها خاک را بیافرید و کوهها از استخوان آنها ساخته شد.

۱. از اینکه پدر عظمت زروان نام داشته و انسان نخستین اوهرمزد، معلوم می شود که مانی با آن جنبه از شریعت زردشتی آشنایی داشته، که آلوده به اعتقادات زروانیه بوده است. رک شدر صورت اصلی الخ، ص ۱۴۴ و همچنین هنینگ، تولد، ص ۳۱۵. یادداشت ۷.
 ۲. آندره آس میننگ، تولد، ص ۳۱۵.

٣. آندره آس ـ هنينگ، ٢، ص ٣٢٢، والدشميدت - لنتس، عقايد مانويه، ص ٥٥٨

۴. تئودور برکونائی، کومون، ص ۱۸. این اعتقاد یادگاری است از داستان مردوک و تیامت؛ مقایسه شود با بالاتر هنینگ، تولد الخ، ص ۲۰۷٪.

۵. در لهجهٔ شمال، سغدیان او را نریشنخ Narishankh گویند. این همان Nairyosanha مذکور در اوستا است.
 ۶. رک به رسالهٔ جکسن درباب داستان آفرینش نزد مانویان تحت عنوان:

The «Second Evocation» in the Manichaean System of Cosmogony در ضمیمهٔ مجلهٔ پادشاهی، ۱۹۲۴، ص ۱۳۷ و مابعد. همچنین تحقیقات درباب مانویت از همین مؤلف، ص ۲۷۱ و بعد.

۷. «فرِیاد» روح زنده و «جواب» نخستین انسان را تشخیص داده و دو تن از ایزدان شمرده اند: یکی به نام خروشتی، دیگر پدواختی. رک: شدر، Studien z. antiken Synkretismus، ص ۲۶۳ و بعد؛ شمیدت ـ پولوتسکی، کشف آثار مانوی، ص ۷۶ و مابعد. والدشمیدت ـ لنتس، عقاید مانویه، ص ۵۷۵ و ۶۰۶.

این روایت مأخوذ از یک افسانهٔ قدیم است، که در روایات زردشتی نیز آثارش پیداست امام، که از اجساد پلید دیوان ساخته شده، مشتمل بر ده فلک و هشت زمین است و هر فلک را دوازده دروازه است است افلاک را افراشته نگاه می دارد و حامل زمین را بر دوش خویش برداشته است (و این شبیه است به اطلس در اساطیر یونان). پادشاه شرافت در وسط نشسته و خدایان محافظ را فرمان می دهد.

بعد روح زنده هیآت فریبندهٔ خود را به فرزندان ظلمات نشان داده، در آنها هوسهای شهوانی برمیانگیزد<sup>۳</sup>. به این تدبیر قسمتی از نوری راکه بلعیدهاند، رها میکنند. از این ذرات نور، آفتاب و ماه و ستارگان را می آفریند. پس آنگاه از هوا و آب و آتش سه کُره (چرخ) میسازد و پادشاه افتخار آنها را برفراز زمین وامی دارد تا نگذارند زهر ارکان ظلمت بر مساکن موجودات الهی فروریزد.

پدر برای اینکه کاملاً وسایل محافظت فراهم آید، پیامبر را که سومین رسول نیز گویند، بیافرید. این پیامبر را به القاب مختلف میخوانند، گاهی خدای عالم نور (رُشن شهر یزد) و گاهی نریسه  $^{7}$  و گاهی به لهجهٔ شمالی و به زبان سغدی ایزد میثر (مهریّزد، مَشی بَغی  $^{0}$ ) گفته اند. با خلق شدن این پیامبر، سلسلهٔ خدایان هفتگانه تکمیل گردید. این هفت ایزد را بیا هفت امشاسپندان مزدیسنی می توان مطابق دانست، بعلاوه عقیده به خدایان هفتگانه، که مرکب از دو تثلیت و یک خدای واحد باشد، در نزد کلدانیان عهد مانی رواج داشته است  $^{2}$ . از پیامبر دوازده دختر نورانی متولد شد  $^{0}$  از بیامبر خود نیز در واقع به منزلهٔ «بتول نورانی اخص» است  $^{0}$ . پیامبر در آفتاب منزل کرده  $^{0}$  و «سفاین» پیامبر خود نیز در واقع به منزلهٔ «بتول نورانی اخص» است  $^{0}$ . پیامبر در آفتاب منزل کرده  $^{0}$  و «سفاین» ستون شکوه به سفاین نقل می شوند. اختران و خورشید و ماه و بروج دستگاهی هی بیامبر «سه ستون شکوه به سفاین نقل می شوند. اختران و خورشید و ماه و بروج دستگاهی هستند، که عمل خوخ» به حرکت می آید. بان اعظم زمینی جدید و زندانی برای دیوان می سازد. به این طریق حرکات منظم جهان شروع می گردد. پس پیامبر تجربه ای را، که سابقاً روح زنده کرده بود، تکرار می کند، یعنی مینات زیبای خود را به ارکان ظلمات، که در بالای آسمان بسته زنجیر هستند، آشکار می کند، یعنی هیآت زیبای خود را به ارکان ظلمات، که در بالای آسمان بسته زنجیر هستند، آشکار می کند. به این هیآت زیبای خود را به ارکان ظلمات، که در بالای آسمان بسته زنجیر هستند، آشکار می کند. به این

ع. كومون، ص ٣٤.

۱. کریستنسن، انسان نخستین، ج ۱، ص ۳۴ و بعد.

۲. در عبارتی از قطعهای به لهجهٔ جنوب غربی چهار زمین آمده است. آندرهآس ـ هنینگ، ۱، ص ۱۷۷.

۳. مقایسه شود با داستان مزداهی در ص ۱۷۸ این کتاب.

۴. نریسه در لهجهٔ جنوب غربی همان Nairyosanha اوستایی است.

۵. چنانکه پیش دیدهایم، در لهجهٔ جنوب غربی ایزد مهر = روح زنده می باشد.

۷. مقایسه شود با بروج دوازده گانه؛ کومون، ص ۳۶.

۸. در بعضی از قطعات، که به لهجهٔ شمالی و سغدی است، میبینیم که در زمانهای بعد دورهٔ سوم آفرینش مانند دو دورهٔ مقدم بر آن انبساط یافته و موجد تثلیثی شده است از این قرار: عیسی، بتول نبورانی و منوهمیدبزری (شدر، مطالعات الخ، ص ۲۴۳ و مابعد؛ منوهمید =nous میباشد). در لهجهٔ جنوب غربی سومین شخص از این تثلیت وهمین نام دارد و این همان و هومنه گاثاهای اوستا است. (آندره آس ـ هنینگ، ۲، ص ۳۲۸، یادداشت ۱ و ۲).

٩. ايزدمهر، خداي آفتاب؛ رك: والدشميدت ـ لنتس، عقايد مانوي الخ، ص ٥٣٩ و بعد.

ترتیب، که به ارکان نر خود را به صورت زنی زیبا نشان می دهد و به ارکان ماده خود را به هیئت جوانی ظریف جلوه گر میسازد ۱. ارکان در عین جوشش شهوانی ذرات نوری راه که بلعیدهاند، به زیر انداخته و در همان حال «گناه» نیز از آنها ترشح کرده، به زمین میریزد. یک نیمه از این مادهٔ ظلمانی در مکان مرطوب (دریا) افتاده و از آن عفریتی پیدا می شود، که آدم نورانی آن را مغلوب و منهزم میکند، نیمهٔ دیگر از آن مواد ظلمانی، که در خشکی افتاده، پنج درخت به وجود میآورد، که مبدأ همهٔ رستنیهای عالم است. ارکان ماده، که طبیعة آبستن بودند، چون جمال پیامبر را می بینند، سقط جنین میکنند و جنینهای آنها موسوم به مَزَن Mazan و آسریشتار Asreshtar به زمین افتاده و از آنها جانوران خاکی و دریایی و هوایی پیدا میشود. از این قرار حیوانات و نباتات از دیوان پلید به Namraël و نَمرَثيل Ashaqlon و ماده موسوم به اَشَقلون Ashaqlon و مَمرَثيل ا بنابر روایت سریانیان، اولاد دیوان دیگر را میبلعند، تا ذرات نور آنها را به دست آورنىد و سپس پسری گیهمرد Gehmurd نام و دختری مژدیانگ Murdiyanag نام میزایند. این پسر و دختر، که اصلاً از نژاد عفریت هستند، آدم و حوا نام می یابند و پدر و مادر نوع انسان محسوباند. مخصوصاً در گیهمرد (اَدم) آخرین ذرات نور، که دیوان نگاهداشته بودند، جمع میگردد. به عبارت دیگر روح الهی در پیکری پلید محبوس میماند . آنگاه عیسی نورانی، «عالم عقل» (خردیشهر) مأمور می شود، که گیهمرد (اَدم) را از خواب برانگیخته و او را از احوال جهان و سرشت مخصوص خود و سرنوشتی که دارد، آگاه کند<sup>۸</sup>. این عیسی نورانی را «پدر» خلق نکردهاست، بلکه خدایان درجهٔ دوم او را آفریدهاند (از قبیل پیامبر، مادر حیات، انسان نخستین، روح زنده). بنابر قول کومون<sup>۹</sup>: «مانویان را در این باب تمثیلی عجیب است؛ چه، گویند: شهادت مسیح نمونهایست از رنج جوهر الهی، که در مواد عالم منتشر است و «هر روز متولد شده، رنج می کشد و می میرد» (او دیوس Evodius، دوفید De ۳۴ ،fide) و این جوهر الهی در شاخههای درخت در آمده، معلق میگردد و شبیه آن وجود مطلوب است ٔ ا و در میوه و سبزیها حلول کند. بر سر سفرهها آید (ایضاً XX. 13) و در اجزای غذاها به کار رود و در این صورت او را مانویان «عیسی بردبار (رنجکش)» میخوانند آدم در هنگام بینوایی فریاد برآورد: «نفرین بر خالق بدن من، که جانم را زندانی کرده است و نفرین بر طاغیانی که مرا به غلامی انداختهاند» ۱۱. عاقبت آدم نجات یافته وارد بهشت می گردد[۸] ۱۲.

۱. رک کومون، ص ۵۴ و مابعد.

۲. مقایسه شود با دیوهای مازنی در اوستا و دیوان مازندران در افسانه های تازه تر (فردوسی و دیگران).

۳. مزن و آسریشتار، رک آندرهآس ـ هنینگ، ۱، ص ۱۸۲ و مابعد.

۴. طبق روایت قطعهٔ T III 260 که به وسیلهٔ آندره آس ـ هنینگ چاپ شده، آمده است که پیدایش نباتات و حیوانات قبل از خلقت عالم جدید بوده است. مقایسه شود با هنینگ، یک سرود مانوی، ص ۲۱۷ و بعد.

۵ آندرهآس ـ هنینگ، ۱، ص ۱۹۵. ج. شکل دیگر نام میشانگ زردشتیان، ۷. کومون، ص ۴۶.

۸. در یک قطعه (9 ۶) او هرمزد، که انسان اول است، به جای عیسی دارای این سمت است (رک هنینگ، یک سرود مانوی، ص ۲۲۲).

این شرحی که ما از عقاید مانویه در باب نظام تکوین جهان ذکر نمودیم، مأخوذ از منابع سریانی و عرب است، که از روی مندرجات قطعات پهلوی تورفان آن را تکمیل نموده ایم. در کتاب کفلایه فهرست کامل خدایان مسطور است و مشتمل بر پنج پدر است، که هریک در طبقه ای قرار دارند و هر طبقه مرکب از سه شخص است.

شدر با توجه به آخرین تحقیقات علما (مخصوصاً پولوتسکی Polotsky در دایرةالمعارف پولی ـ وی سووا) Pauly-Wissowa فهرست ذیل را از ایزدان روشنایی ترتیب داده است ۲:

کشور روشنایی:

پدر عظمت

اثیر نور و پنج تجلی پدر عظمت (پنج اثون éon)

ارض نور و پنج عنصر نورانی (= روان زنده)

نخستين دورهٔ آفرينش:

مادر زندگان (تبدیل روح اعظم)

انسان نخستین (با پنج عنصر نورانی، که چون پسران یا جامههای اویند)

دومين دورهٔ آفرينش:

دوست انوار

بان اعظم یا سازندهٔ بزرگ

روحالحياة با پنج ايزدان ياورش

اندیشهٔ زندگی (که از «فریاد» روحالحیاه و «پاسخ» انسان نخستین پدید آمده)

سومين دورهٔ آفرينش:

الف ـ ياوران آفتاب

رسول (سوم)

۱۲ بتول نورانی

ستون شكوه

ب ـ ياوران ماه

عیسی نورانی و (عیسی کودک) [۹]

دوشيزهٔ روشنايي (بتول نوراني اخص)

نفس نورانی <sup>۱</sup>[۱۰]

این دستگاه آفرینش با پردهای از معاد و آخرالزمان تکمیل میشود . پس از روز شمار، که عیسی

۱. شمیدت ـ پولوتسکی، ص ۶۲ و مابعد. ۲. مشرق زمین، ۲۸، ص ۱۰۹.

۳. عیسی کودک جانشین عیسی نورانی بود و به وسیلهٔ او پدید آمده بود (رک مشرق زمین ۲۸، ص ۱۰۷).

۴. = منوهميد، شدر، گنومون ٩، ص ٣٥٥ و بعد.

۵. پس از مرگ «برگزیدگان» داخل بهشت می شوند، اما مؤمنان پست تر از آنها که هنوز از علائق مادی منزه نشده اند، بار دیگر برحسب اختلاف احوالی که دارند، تحت شرایط محتلفی به این عالم باز می گردند. گناهکاران به جهنم می روند.

چون داوری عادل ظهور میکند (اقتباس از سنت مسیحی)، دو ملکی که حامل و نگهدارندهٔ زمین و آسماناند، بار خود را می افکنند. هر چیز خراب می شود و از این تشویش عمومی عناصر و مواد شعله هایی برآمده سراسر عالم را می سوزاند. در این عذاب عام، که ۱۴۶۸ سال دوام می بابد ، تمام ذرات نور که استخراج آن از ماده ممکن باشد، بیرون کشیده می شوند. قسمت کوچکی از نور الی الابد در ماده اسیر می ماند، اما این حال موجب کدورت خدایان نخواهد شد، زیرا که طبیعت آنان با غم سازش ندارد و جز بهجت و سرور چیزی ادراک نمی کنند ، سدی محکم میان دو عالم کشیده می شود و عالم نور ابدالاً باد در آرامش و صلح می ماند ."

نمی توان انکار کرد که عقاید مانی درباب آفرینش و سرانجام جهان دارای اصل و منشأ گنوستیکی است.

مانی از راه مسلک گنوستیکی ابن دیصان ۴ سنن و روایات عیسوی را پذیرفته و بر شدت ثنویت آن بسی افزوده است.

در عین حال او از نفوذ مرقیون و گنوستیکهای دیگر بر کنار نمانده است و نیز «در عقاید و افکارش آثاری از فلسفهٔ یونانی عامیانهٔ آن زمان دیده می شود، ولی این آرا و افکار هم توسط عیسویان گنوستیک به او رسیده است. مانی در حقیقت «آخرین نمایندهٔ یونانیت بابلی است، که در اصول با تمدن یونانی سوریه و مصر همزمان خود فرقی نداشت»  $^{0}$ .

اشکالی که در توجیه این منابع مختلف راجع به مذهب مانی داریم، این است که منابع مزبور، هریک مراحل مختلفی از تحول و تکامل عقاید مانی را در نواحی مختلف نشان می دهد و از این گذشته مانویه درمیان اهل هر دینی رنگ خاصی به اقوال خود می داده اند. مانی می خواست دینی جهانگیر و عام تشریع کند و از این جهت متعمداً آرای خود را با عقاید ملل متنوع و فق داده و اصطلاحات آنان را به کار برده است<sup>2</sup>. می توان گفت سریانی زبان مادری مانی است، اما به زبان ایرانی هم رسالاتی نگاشته است.

کتاب «شاپوهرگان» (شاپورگان) که از این پس مورد سخن قرارش خواهیم داد، و دیگر کتب او، به لغت جنوب غربی ایران، یعنی پهلوی ساسانی، نگاشته شده. سرودهایی از مانی در دست است به زبان شمال، یعنی پهلوی اشکانی[۱۱]. مانی و پیروانش برای آنکه مستمعان ایرانی بهتر به مطالب

۱. راجع به تعداد این سالها سعی کردهاند که از راههای مختلف وجه حلی برای آن بیابند. این عدد بیشک نتیجهٔ حسابهای نجومی و اختر شماری است. رک اگدن J. Ogden در یادنامهٔ مودی، ص ۱۰۲ و بعد.

۲. قطعهٔ لهجهٔ شمالی، ترجمهٔ آندرهآس در کتاب ریتزناشناین Reitzenstein موسوم به: کتاب ماندایی پدر عظمت . Das mandäische Buch des Herrn der Grösse

۳. الفهرست، فلوگل، مانی، ص ۷۱ و ۱۰۱؛ شهرستانی، چاپ کورتن Cureton، ص ۱۹۱ و ۱۹۲، ترجمهٔ هاربروشر Haarbrücher ص ۲۸۹ و ۲۹۰، بنابر مطالب کتاب شاپوهرگان، که قطعاتی از آن کشف شده. (مولر، آثار خطی، ج ۲، ص ۱۹ و بعد).

۴. رک شدر در «مجلهٔ تاریخ کلیسا» Zeitschr. für Kirchengeschichte، ج ۵۱ (سال ۱۹۳۲)، ص ۲۱ تا ۷۴.

٤ ٥. مقالهٔ شدر در مشرقزمين Morgenland، ج ٢٨، ص ١٠٠ ـ ٩٨. ٤٠ شميدت ـ پولوتسكى، ص ٥٩ و مابعد.

آنها پی ببرند، چنانکه گفتیم نام بعضی ایزدان مزدیسنی را عاریت کرده بودند و در سلسلهٔ اساطیر خویش سرگذشت پهلوانان داستانی ایران را مثل فریدون و غیره وارد کردهاند. مانویه بسی از آرای خود را به زردشت نسبت دادهاند که همچنین اسم ملائکه را چون گبرائیل [= جبرئیل]، رفائیل، میکائیل، سرائیل، برسیموس Bar Simus و غیره را از لغت سریانی اقتباس کردهاند. مقصود از یعقوب، که در بعضی آثار مانویه در ردیف ملائکهٔ فوق ذکر شده، ظاهراً همان یعقوب تورات [۱۲] است و او را با نریمان (در لغت اوستایی نیرمنه) «Nairemanah که لقب گرشاسپ پهلوان داستانی ایران است، یکی دانسته اند که در رسالاتی که مانویه به زبانهای جنوب غربی و شمالی و لغت سغدی نوشته اند، اسامی اساطیری مختلف به کار برده اند.

عقاید نصارا همچنین تأثیری عمیق در آیین مانی کرده است، مثلاً پدر عظمت و انسان اول و مادر زندگان را، که نخستین تثلیث مانویه هستند، در ازای اب و ابن و روح القدس قرارداده اند؟ عباراتی از ۱۱ بیل عیسویان در قطعات کتب مانی دیده می شود. عیسی در آیین مانی مقامی عالی دارد، اما چون اطلاعات ما کامل نیست، نمی توانیم به تحقیق آن مقام را معین کنیم. آنچه معلوم است، عیسای مانویان، آن عیسی نیست که یهود به دار آویختند. مانی شهادت مسیح را ظاهری می داند و به عنوان نشانهٔ اسارت روح نورانی در عالم اسفل تلقی می کند. به اعتقاد مانی، عیسای حقیقی موجودی است الهی، که از عالم نور برای تعلیم آدم و هدایت او به صراط مستقیم فرستاده شد. عیسی راهنمای ارواح است به جانب جهان نور ۸. چنانکه بوسه Bousset درخصوص سایر گنوستیکها گفته است، مانی افکار قدما را، که راجع به نجات داشته اند، به عیسی نسبت داده است، ولی این انتساب سطحی و مصنوعی نیست، بلکه مانی اصل نجات را، که در مذهب عیسوی آمده است، تعبیر نموده و با آیین خود وفق داده است.» [۱۳]

۱. چنین پیدا است، که مانی خود نیز در عقایدی که نسبت به دین زردشتی اظهار کرده، تابع روایات غربی بوده است. رک شدر، گنومون ۹، ص ۳۵۴؛ هنینگ، کتاب هنوخ، ص ۲۷ و مابعد.

۲. «سرود زردشت» به لهجهٔ شمالی، ترجمهٔ آندره آس. این سرود در کتاب ریتزناشتاین موسوم به مذاهب مرموز یونانی Die hellenistischen Mysterienreligionen، ص ۱۲۶ و بعد به طبع رسیده است؛ آندره آس ـ هنینگ، ۳، ص
 ۸۷۲. ۳. مقایسه شود با کریستنسن، کیانیان، ص ۹۹ به بعد و ص ۱۲۹ و مابعد.

<sup>4.</sup> Кэгэзавра

۵. رک هنینگ، OLZ، ۱۹۳۴، ص ۵ و مابعد.

۶. راجع به مبحث ارتباطی که بین تثلیث عیسویان با عقاید سامی دربارهٔ خدایان سه گانه که اب و ام و ابن هستند، وجود دارد و مورد بحث دیتلف نیلسن، تثلیث ازنظر تاریخ ادیان، کپنهاگ، ۱۹۲۲:

Der dreieinige Gott in religionshistorischer Beleuchtung.

۷. والدشميدت ـ لنتس، مقام عيسى، ص ۲۴ و مابعد. ٨. ايضاً، ص ۶۱ و بعد.

۹. والدشمیدت ـ لنتس، مقام عیسی، ص ۷۷ درباب مقام عیسی در دین مانی مقایسه شود با شدر، صورت اصلی
 الخ، ص ۱۵۰ و مابعد، آندره آس ـ هنینگ، ۲، ص ۳۱۲ و مابعد.

ظاهراً مانی عقیدهٔ تناسخ از از هندیان خاصه بوداییان گرفته است از اما محققان در باب محل این عقیده در مجموع آرای مانی اختلاف دارند. جکسن، که در این مسئله به تفصیل بحث کرده است، چنین گوید: «ما حق داریم معتقد باشیم که مانی شخصاً اعتقاد به تناسخ را یکی از ارکان تعلیمات دینی خویش قرار داده و میگفته است که نیوشاگان (= شنوندگان سست اعتقاد و سایر گناهکاران به کیفر اعمال خود خواهند رسید و آن کیفر عبارت از یک قسم بازگشت به این عالم است، ولی خواص قوم از آن معاف هستند. اما به عقیدهٔ وزن دنک Wesendonk این بازگشت به عالم، مربوط به افراد سماعون (= شنوندگان) نیست، بلکه نوری که در آنها مختفی است، باید آنقدر به این جهان باز گردد، که عاقبت در عالم نور فانی شود. باری، کیش مانی بعد از او در آسیای مرکزی، که قبلاً دین بودایی در آن استقرار یافته بود، انتشار یافت و با این محیط جدید هم سازش گرفت. رساله چینی که از مانویان باقی است، انشایی دارد که به کلی به سبک بودایی است آ.

جامعهٔ مانوی مرکب از پنج طبقه بود، معادل پنج تجلی پدر عظمت، از این قرار: طبقهٔ اول ۱۲ نفر رسول (به پهلوی فریستگان)، طبقهٔ دوم ۷۲ تن اسقف (به پهلوی اِسپَسکگان)، طبقهٔ سوم ۳۶۰ تن شیوخ (به پهلوی مَهِستگان)، طبقهٔ چهارم برگزیدگان (به پهلوی وِزیدکان) و طبقهٔ پنجم سماعون (به پهلوی نیوشاگان). عدهٔ افراد این دو دستهٔ اخیر حدی نداشت و این دو طبقه بیشتر از سایران در کتب مانویه نام برده شده اند. نیوشاگان عبارت از تودهٔ مؤمنان بودند، یعنی آنان که طاقت تعالیم دشوار طبقهٔ برگزیدگان را نداشتند. [۱۴]

حکمت عملی مانویه مبتنی بر قواعدی چند بود، مخصوصاً قاعدهٔ «هفت مهر»، که چهار مهر مربوط به امور معنوی و اعتقادی و سه مهر متعلق به عمل و کردار اشخاص بود. سه مهر اخیر از این قرار است: مهر دهان (احتراز از ادای سخنان کفر آمیز و ناپاک)، مهر دست (اجتناب از عمل یا پیشه ای که برای انوار زیان آور است) و مهر دل (پرهیز از شهوات و آرزوهای پلید) میرهای عملی نسبت به طبقهٔ برگزیدگان و طبقهٔ سماعون، حکم مختلف داشت. برگزیدگان نبایستی پیشه ای اختیار کنند که موجب زیان عناصر شود یا در پی اموری برآیند که اسباب ثروت و آسایش مادی گردد.

۱. درباب اطلاعات مانی از دین بودایی رک شدر، مشرق زمین، ۲۸، ص ۹۵، یادداشت ۱.

۲. والدشمیدت ـ لنتس، مقام عیسی؛ جکسن، مجلهٔ شرقی امریکا، ج ۴۵، ص ۲۴۶ و بعد؛ وزندنک، ۸۵، ج ۷، ص
 ۱۷۸؛ آندرهآس ـ هنینگ، ۲، ص ۳۱۰.
 ۳۱۰ شروه آس ـ هنینگ، ۲، ص ۳۱۰.

۴. این طبقهبندی پنجگانهٔ مانویان مصنوعی است. درباب شرح طبقهبندی جامعهٔ دینی مانی اختلافاتی موجود است؛ رک شدر، ایرانیکا (رسالات انجمن علوم گوتینگن، ۱۹۳۴)، ص ۱۲ و بعد، مقایسه شود با والدشمیدت ـ لتنس، عقاید مانوی، ص ۵۱۹ و مابعد و ۵۹۲ و بعد، آندره آس ـ هنینگ، ۲، ص ۳۲۳ و بعد؛ در باب بعضی از القاب بزرگان شریعت مانوی رک مقالهٔ گوتیو در مجلهٔ آسیایی، ۱۹۱۱، ۲، ص ۵۹ و مابعد و بنونیست، مطالعات شرق شناسی، که به وسیلهٔ موزهٔ گیمه به یادگار ریموند لینسیه به طبع رسیده است، قسمت ۵ (۱۹۳۲)، ص ۱۵۵ و مابعد، هنینگ، کتاب دعا و اعتراف، ص ۲۴.

۵ راجع به مهرهای هفتگانه رک مقالهٔ جکسن در ج ۴۱ مجلهٔ شرقی امریکا، ص ۶۸ و تحقیقات مانویهٔ همین مؤلف. درباب فضیلتهای پنجگانهٔ مانویه رک والدشیمدت ـ لنتس، عقاید، ص ۵۷۴ شرح ۵ قانون اخلاقی مانویه در همان کتاب، ص ۵۷۹ و ۵۸۸ و بعد. هنینگ، کتاب دعا و اعتراف، ص ۱۴، ۲۴.

خوردن گوشت حیوانات و آزاررسانیدن به ذرات نور، که در نباتات پنهان است، به وسیلهٔ چیدن گیاهان ممنوع بود. شراب را نیز حرام می پنداشتند. بیش از غذای یک روز و لباس یک سال از مال دنیا نبایستی داشته باشند. بایستی بیزن زندگانی نمایند او برای نشر پاکی و طرز معاش بی آلایش، در اقطار جهان سفر کنند. نیوشاگان از این قواعد سخت معاف بودند، می توانستند به مشاغل و پیشه های عادی خود بپردازند و گوشت نیز بخورند، به شرط آنکه به دست خویش حیوان را بی جان نکرده باشند. زن گرفتن نیز برای آنها مباح بود. بایستی بهطریق اخلاقی زندگانی کرده، بکوشند که به دنیا دلبستگی زیاد پیدا نکنند. از واجبات طبقهٔ نیوشاگان آن بود، که نذر کنند غذای گزیدگان را فراهم آورند و گیاهی را، که گزیدگان غذای خود میساختند و از چیدن ممنوع بودند، بچینند و در حضور آنها زانو زده، تقدیم کنند. در عوض، گزیدگان دعا می کردند که خداوند گناهی را که از چیدن گیاه بر نیوشاگان وارد شده، ببخشاید۲. پرداخت زکات و گرفتن روزه و گزاردن نماز، تکلیف عمومی بود و همهٔ طبقات را شامل می شد. هر ماه هفت روز روزه می گرفتند و در بیست و چهار ساعت چهار دفعه نماز میخواندند[۱۵]. پیش از شروع نماز با آب وضو میگرفتند. درصورت فقدان آب، با خاک و چیزهای دیگر تیمم میکردند و در نماز ۱۲ مرتبه به سجده میافتادند. نیوشاگان یکشنبه را و برگزیدگان دوشنبه را مقدس می شمردند، چه مانویان هفته را پذیرفته بودند". صدقه دادن واجب بود، ولی مانویه از دادن آب و نان به کفار خودداری می کردند، زیرا که این عمل را موجب پلیدشدن ذرات نور، که مستور در آب و نان است، می دانستند، اما از دادن لباس و پول و چیز دیگر، که از ذرات نور خالی است، مضایقه نمی کردند.

دعوت مانی از آغاز پیشرفتی عظیم داشت. در بابل و در نزد ایرانیان مقبول افتاد. بنابر مندرجات کنلایه که در فوق ذکر شد  $^{4}$ , گویا مانی در زمان اردشیر بابکان مورد توجه پسرش شاپور بوده است. بنابر روایات دیگر، نخست دو تن از برادران شاپور، یعنی مِهرشاه، حاکم ولایت میشان، و پیروز به او گرویده بودند. در یکی از روایات مانویه  $^{0}$ , حکایت ملاقات مهرشاه را با مانی چنین می نویسد: «مهرشاه دشمن رسول خدا بود؛ باغی بسیار باشکوه و پهناور داشت، که بی نظیر بود؛ مانی به حضور مهرشاه رفت که در باغ ضیافتی شگرف آماده کرده، در نهایت شادمانی بود. شاهزاده به پیغمبر گفت: «آیا در بهشتی که تو بدان می خوانی، باغی چون باغ من هست؟» آنگاه پیغمبر از بی اعتقادی شاهزاده آگاه شد و به قدرت خویش، بهشت نور را با همهٔ ایزدان و موجودات ربانی و همهٔ سعادت و بهجت

۱. دریک نامه (آندره آس ـ هنینگ، ۳، ص ۳۵۷ و بعد که ظاهراً به قلم سیسینیوس خلیفهٔ مانی نوشته شده (بنابر عقیدهٔ هنینگ) در باب دو فرزند مانی سخن رفته است، یکی را فرزند راحج مینامد و دیگری را فرزند مقصود میخواند، که گویا مراد از فرزند اخیر یکی از برگزیدگان باشد. نمی دانیم کلمهٔ فرزند در این عبارت مجازاً استعمال شده است یا نه.
 ۲. مقایسه شود با: آندره آس ـ هنینگ، ۲، ص ۲۹۶ و بعد.

۳. اطلاعاتی دربارهٔ تقویم مانوی در کتاب هنینگ موسوم به Henochbuch، ص ۳۲ و مابعد ذکر شده است. اسامی روزهای هفته به زبان سغدی در کتاب دیگر همین مؤلف موسوم به کتاب دعا و اعتراف، ص ۸۵ مذکور است. ۴. شمیدت ـ پولوتسکی، کشف آثار مانوی، ص ۴۷ و بعد.

۵. M47، مولر، بقایای آثار خطی، ۲، ص ۸۲ و مابعد. این قطعه به لهجهٔ شمالی است.

جنانی به وی نمود. در این مدت شاهزاده بی هوش بود و این حال سه ساعت دوام یافت. پس پیغمبر دست بر سر او نهاد تا به هوش آمد. آنچه دیده بود به خاطر داشت. چون برخاست به پای او افتاد و دست راست او را در دست گرفت»[۱۶].

بنابر روایت الفهرست، پیروز بود که مانی را به حضور شاه دلالت کرد. ظاهراً مانی از عملم طب باخبر بوده: گویند شاپور علاج فرزند مریض خود را از او درخواست کرد، ولی طفل در آغوش او جان داد۲.

ظاهراً عبارتی که در رسالهٔ آکتارخلائی Acta arkhelai مسطور است و مورد تردید کسلر واقع شده "، مربوط به این واقعه است و در قطعهٔ M3 از رسالات مانویه اساره بدان رفته است. بنابر روایتی که مؤلف النهرست آورده، روزی که مانی نخستین بار به حضور شاپور رسید، بر هر دوش او چیزی مثل مشعل روشن بود. شاه می خواست او را دستگیر و هلاک کند، ولی چون چشمش به او افتاد، در دل خود احترامی عمیق احساس کرد. سبب آمدنش را پرسید و وعده داد که آیین او را بپذیرد. آنگاه مانی از شاه طلب مساعدت کرد، از جمله آنکه پیروانش در پایتخت و سایر قسمتهای کشور، مورد احترام عمومی باشند و آزادانه به هر جا بروند، شاه درخواست او را پذیرفت.

شاپور نسبت به مانویان اظهار مساعدت و خیرخواهی کرده است و بههمین مناسبت مانی یکی از کتب عمدهٔ خود را به نام او کرده و شاپورگان خوانده است. در کتاب کفلایه، که مانی شرح حال خود را نوشته، اطلاعات گرانبهایی راجع به روابط مانی و شاهنشاه شاپور مذکور است. مانی پس از ذکر مسافرت خود به هند و مراجعت به ایران چنین گوید: «به حضور شاپور شاه رفتم و او به احترام بسیار مرا پذیرفت و اجازهٔ مسافرت (در کشور خود؟) مرحمت کرد، تا کلمهٔ حیات را تبلیغ کنم. من چندین سال صرف کردم ... و در مرکب او سالیان دراز در ایران و در کشور پارت تا آدیب Adib رادیابن عمافرت نمودم» <sup>۵</sup>.

شاهزاده پیروز، بعد از جلوس شاپور، به فرمانفرمایی شمال شرقی (ابرشهر، خراسان) نصب شد. سکههایی از او باقی است به این عبارت: «پرستنده مزدا، خدایگان پیروز، شاهنشاه کوشان». صورت خدایی که در روی سکههای پیروز دیده می شود، این عبارت را در بردارد: «بودا خدا» ۶. چون این شاهزاده پیرو مانی بوده، می توانسته است دفعتاً هم پرستندهٔ مزدا باشد هم بودا.

۱. بقیه افتاده است.

۲. در منابع مذهب مانی و ضد مذهب مانی گاهی صحبت از مهارت مانی در علم طب به میان می آید (رک الفاریک، آ، ص ۴۳ و بعد). علم طب نزد پیروان مانی نبایستی فرقی با معلومات طبی زردشتیان آن عصر داشته باشد و اینها سه راه برای معالجه داشتند: معالجه با کارد، معالجه با گیاهان طبی و معالجه با کلام مقدس (رک فصل هشتم این کتاب). در نظر مانی مانند زردشتیان کلام یعنی دعاها و اوراد مذهبی مؤثر ترین وسیلهٔ دفع دیوانی بوده است که سبب بیماری می شده اند.

۴. مولر، آثار خطی، ۲، ص ۸۰ و بعد (لهجهٔ جنوب غربی).

۵ شمیدت ـ پولوتسکی، ص ۴۷ و مابعد. آندرهآس و هنینگ درباب مبلغانی، که مانی می فرستاد، مخصوصاً به مبلغان ذیل: پَتیگ، ادّا، اَمّو و اردوان مطالبی ذکر نمودهاند (۲، ص ۳۰۱ و مابعد)؛ شدر، ایرانیکا، ص ۶۹ و بعد. ۶. هرتسفلد، پایکولی، ص ۴۵ و ۵۰ ـ ۲۹.

یکی دیگر از پیروان بزرگ مانی، که از مبلغان معتبر این آیین جدید بود، اردوان نام داشت، که اسم اشکانی بوده است[۱۷]<sup>۱</sup>.

بنابر روایات مانویه که مأخوذ از تواریخ عربی است، در آخر شاپور با مانی به خصومت پرداخت. بنابر قول یعقوبی، این پادشاه فقط ده سال کیش مانی داشت، پس از آن مانی از کشور ایران اخراج و قریب ده سال در ممالک آسیای مرکزی سرگردان بود. او تا هند و چین نیز رفته و همه جا دین جدید را تبلیغ کرده و کتابها و نامههایی به مشایخ خود، که در بابل و ایران و سایر ممالک شرقی اقامت داشته اند، می نوشته است. عاقبت شاپور در سال ۲۷۲ و فات یافت، پسر و جانشینش هرمزد اول نیز در ۲۷۳ جهان را بدرودگفت و مانی توانست درمقابل خصومت موبدان مقاومت ورزیده، به ایران باز گردد. شمیدت آنسبت به جزئیات این روایت ابراز شک کرده و بر آن است که هرگز مانی با شاپور معارضهای نداشته است و چنین گوید: «در هر حال فرار و نفی مانی به هند افسانه ای بیش نیست، زیرا این سفر قبل از جلوس شاپور باید واقع شده باشد». نه تنها شاپور بلکه هرمزد اول هم مانی را به چشم احترام می نگریسته اند.

قدر مسلّم این است، که وهرام اول برادر هرمزد اول، که پادشاهی عشرت طلب و سست عنصر بود، مانی را به دست روحانیان زردشتی واگذاشت. یعقوبی گوید": «مجلس مباحثهٔ عمومی تشکیل شد و مانی با موبدان موبد، که هم خصم بود هم قاضی، به گفتگو پرداخت». شکی نیست که مانی مجاب و محکوم گردید و او را به عنوان خروج از دین به زندان افکندند و چندان عذاب دادند تا بدرود حیات گفت در سال ۲۷۶ در اواخر سلطنت و هرام اول اتفاق افتاد بنابر یک روایت شرقی، مانی مصلوب شد یا زنده زنده پوست او راکندند، بعد سرش را بریدند و پوست او را پر از کاه کرده، به یکی از دروازه های شهر گندی شاپور خوزستان بیاویختند و از آن پس آن دروازه به «باب مانی» موسوم گشت.

مانویان به یادگار روز شهادت نبی خود، روزی را معین کردند موسوم به «عید بیما». در این جشن، منبری میگذاشتند، که حاکی از حضور استاد غایب باشد. چون در یونانی منبر را بِما Bêma گویند، این روز چنین خوانده شده است. در قطعههایی که به زبان شمالی  $^{V}$  در دست است، چنین می نویسد: «بیایید اینجا ...(?) در این روز بیما تا از بسی سمسارهها نجات یابید». معلوم می شود مانویان اصطلاح سمساره Samsâra را، که به معنی تناسخ می باشد، از زبان سنسکریت گرفته بودند. از مانی عدهٔ بسیاری کتب و رسالات، که مشتمل بر اصول و فروع آیین او است، به یادگار مانده

۱. آندره آس ـ هنینگ، ۲، ص ۳۰۳؛ شدر، ایرانیکا، ص ۷۲. میدت ـ پولونسکی، ص ۱۵.

٣. چاپ هوتسما، ص ١٨١؛ مقايسه شود يا فارسنامهٔ ابن بلخي، ص ٤٤.

۴. صحت این مطلب مورد تردید است.

۵ مقایسه شود با پولوتسکی، خطب و مواعظ مانویه، ص ۴۲ و بعد، آندرهآس ـ هنینگ، ۳، ص ۸۶۲، یادداشت ۳. قطعات نثر و سرودهای راجع به مرگ مانی نزد آندرهآس ـ هنینگ، ۳، ص ۸۶۰ و مابعد و ۸۹۱.

۶. شدر، گنومون ۹، ص ۴۵۱؛ ایرانیکا، ص ۸۰ ـ ۷۹، یادداشت ۴.

٧. والدشميدت ـ لنتس، مقام عيسي، ص ١٠؛ مقايسه شود با پولوتسكي، خطب و مواعظ، ص ٣٢ و بعد و ٧١ و بعد.

است. منابع غربی و شرقی نام و عنوان و موضوع اغلب این کتب را ذکر کرده اند و اکثر آنها به زبان سریانی بوده است. مانی در کتاب الاسراد، در ضمن سایر مباحث به آرای ابن دیصان نیز پرداخته است. دسالة الاثین ظاهراً انظیر دساله کوان مشهور است، که مخصوص شرح قیام عفریتان و دیوان حمله به آسمان و بسی افسانه های پهلوانی دیگر بوده است آ. کتاب پراگماتایا Pragmataïa یا دسالة الاصل را می توان متمم کتاب رسالة الاثنین شمرد. انجیل زنده یا فقط انجیل، که برحسب عدد حروف سریانی ۲۲ فصل داشته است، «الهام نامه خدای منجی است» آ. متمم این انجیل کتابی بود در فلسفهٔ گنوستیک، موسوم به کنزالحیات. مانی در کتاب احکام و قواعد و تکالیف اخلاقی و حکمت عملی طایفهٔ برگزیدگان و نیوشاگان را معین کرده است. همهٔ آثار سریانی مانی به زبان پهلوی ترجمه شده بود. یکی از کتب مانی به زبان پهلوی جنوب غربی شاپورگان نام داشت، که مکرر در این تألیف مذکور شده است.

این کتاب به نام شاپور اول، و حاکی از مطالب متعلقه به مبدأ و معاد بود. بعضی قسمتهای شهورگان و ترجمهٔ پهلوی انجیل، در ضمن قطعات مکشوفهٔ تورفان به دست آمده است. کتاب کنلابه، که قسمت اعظم آن امروز به زبان قبطی دردست است، که آن هم گویا ترجمهای از یونانی باشد، حاوی تعلیمات مانی است، که پس از مرگش جمع آوری کردهاند. گذشته از این کتب، عدهٔ بسیاری نامه و دستورالعملهای کتبی و رسالههای مختلف به قلم مانی رواج داشته است. این نامهها خطاب به شاگردان معتبر یا جماعت مانویهای بوده است، که در ممالک مختلف مانند تیسفون و بابل و میشان والرها و خوزستان و ارمنستان و هند و غیره ساکن بودهاند. از این رو معلوم می شود، که در مصر زمان خود مانی هم آیین او چه توسعه و آنبساطی داشته است. در میان پاپیروسهایی که در مصر کشف شده، ترجمهٔ قبطی بسیاری از این نامهها به دست آمده است. در میان پاپیروسهایی که در مصر

مانی ازلحاظ ادبی در زبان ایران اصلاح مهمی کرده است. به جای خط پهلوی، که شباهت حروف آن موجب اشتباه در قراثت می شد، خط سریانی را معمول کرد و با یک طرز بسیار ماهرانه توانست الفبای سریانی را با زبان ایرانی (لهجهٔ جنوب غربی و شمالی) وفق دهد و حتی المقدور اعراب کلمات و اصوات حروف پهلوی را به وسیلهٔ حروف مصوتهٔ سریانی، قید و ثبت کند. در این خط جدید نه فقط کلمات هزوارش معموله در زبان پهلوی را متروک داشت، بلکه به جای املای نیمه تاریخی؛ که به علت محافظه کاری زردشتیان، خط پهلوی هرگز از آن رهایی نیافته، مانی

۱. رک آلفاریک، نوشته های مانویان، ۲، ۲۰ آلفاریک، ج ۲، ص ۳۱ و بعد.

۳. کومون، ج ۱، ص ۴ ـ ۳؛ ج ۲، ص ۱۶۰ و بعد، بنونیست (جهان مشرق، ۱۹۳۲، ص ۲۱۴) و هنینگ (هنوخ، ص ۳۰) هریک از جانب خود و بدون آگهی از یکدیگر چنین حدس زدهاند، که کلمهٔ ایرانی که «غول» ترجمه شده است، اصلاً کو (به زبان اوستایی گوی و در کتب پهلوی و زردشتی گی، لقب سلاطین داستانی) بوده است. اخیراً در یکی از متون مانویه، لفظ گوان (به معنی «غولان») پیدا شده است، که عنوان یک کتاب است (آندره آس ـ هنینگ، ۳، ص ۸۵۸). ۴. آلفاریک، ۲، ص ۳۴.

۵ شمیدت ـ پولوتسکی، ص ۲۳ و بعد. نام چند تن از نویسندگان ایرانی سرودهای مانوی و توضیحاتی چند درباب آهنگهای این سرودها، درکتاب هنینگ موسوم به «کتاب دعا و اعتراف»، ص ۳۰ تا ۳۲ آمده است.

رسمالخطی به کار برد، که کاملاً متناسب با تلفظ و معادل اصوات و حرکات بود. این الفبای مانوی را پیروان او، که سغدی زبان بودند، قبول نمودند و رفته رفته از آن خطوطی پدید آمد که اقوام آسیای مرکزی آن را به کار می بردند.

سیس یا سیسین (سیسینیوس) Sisinnios، که از شاگردان مانی بود، بعد از وفات مؤسس آیین، بنابر وصیت و تعیین او خلیفهٔ کل مانویان گردید\. مقامش در بابل بود، که از آن پس مرکز قوهٔ روحانی مانویان گردید. بعد از آنکه سیس را مصلوب کردند، اینایوس Innaïos نامی ریاست یافت آو این آیین جدید در مغربزمین، یعنی کشور روم، نفوذ پیدا کرد\. اگوستین Augustin نامی بسیار و این آیین داشت، آنگاه بازگشته و آن را مورد حملههای بسیار معروف عیسوی است، مدت ۹ سال این آیین داشت، آنگاه بازگشته و آن را مورد حملههای بسیار شدید تعصبآمیز قرارداد. عیسویان از دین مانی بسیار وحشت و نفرت داشتند، زیرا که بهزعم آنان اصل و اساس ایمان عیسوی را متزلزل و فاسد می کند، پس هر کس تا می توانست، تیرهای تهمت به جانب این کیش می انداخت. مثلاً این عبارت، که مؤلف اعمال شهدای کرخا (Karkha) می نویسد\. به جانب این کیش می انداخت. مثلاً این عبارت، که مؤلف اعمال شهدای خود را قی می کرد» و تئودور بر کونائی عقیدهٔ خود را راجع به پیروان مانی «کافر» چنین بیان می کند: «هر کس پیرو آیین او باشد، شقی است. پیروان او خلایق را در نهانخانههای شیطانی سر می برند؛ بدون هیچ شرمی تن به فحشا و منکر می دهند؛ رحم ندارند و از امید بی بهرهاند» (هم

اما اگر بخواهیم به حقیقت ایسمان و اخلاق پاک و لطیف مانویان پسیببریم؛ باید کتاب خوستودانیت Khvastuvaneft یا اعتراف نامهٔ سماعون را بخوانیم، که ترجمهٔ آن به زبان ترکی قدیم (اویغوری) تا امروز باقی مانده و در ضمن نسخ خطی تورفان و توئن هوانگ Tuen huang کشف شده است<sup>2</sup>. اعتراف نامهٔ دیگری، که خاص برگزیدگان است و به زبان سغدی به دست آمده، توسط هنینگ انتشار یافته است<sup>۷</sup>.

با وجود فشار و سختگیری، که در کشور ایران ازجانب روحانیان زردشتی نسبت به فرقهٔ مانوی به عمل می آمد، این آیین جدید در سرزمین ایران باقی ماند، ولی کمابیش پنهانی و سری بود. روایاتی راجع به تعقیب و آزار مانویهٔ ایران در عهد نرسه و هرمزد دوم در متنهای قبطی مانویه مسطور است<sup>۸</sup>. عمروبن عدی پادشاه عرب حیره این فرقه را حمایت می کرد<sup>۹</sup>. در ایالت بابل، که منشأ این اعتقاد بود، و در پایتخت شاهنشاهی تیسفون بسی از مانویه می زیستند، اما به سبب فشار و

۱. رک شمیدت ـ پولوتسکی، ص ۲۴ و بعد. والدشمیدت ـ لنتس، عقاید مانویه، ص ۴۶۰۶ شدر، گنومون ۹، ص ۳۴۳ و ایرانیکا، ص ۶۹ شدر، گنومون ۹، ص ۲۸.

۳. شمیدت ـ پولوتسکی، ص ۱۱ و بعد؛ مانی یکی از شاگردان حود را موسوم به پاپوس برای اشاعهٔ مذهب به مصر فرستاده بود (همانجا، ص ۱۵ ـ ۱۴). ۴۶ هوفمان، ص ۴۶.

۵ پونیون، آثار کتیبه های ماندایی، ص ۱۸۴.

۶. فونالوکوک، مجلهٔ پادشاهی، ۱۹۱۱، ص ۲۸۷ و بعد؛ شدر، مشرقزمین ۲۸، ص ۶ ـ ۱۰۴.

۷. کتاب دعا و اعتراف، ص ۳۲ و بعد. ۸. پولوتسکی، خطب و مواعظ مانوی، ص ۸۵ ـ ۴۲.

۹ رک شدر، گنومون ۹، ص ۳۴۴ و بعد.

تعدی اهل زمان، گروهی به سمت شرق و شمال، که مسکن طوایف ایرانی نژاد بود، هجرت کردند. در سغد جماعتی عظیم از مانویه ساکن شدند. این مانویان شرقی رفته رفته ارتباط خود را با هم کیشان غربي ازدست دادند و از شناختن احكام مركز ديانت خود، يعني خليفة بابل سرپيچي نموده، فرقة مستقلی تشکیل دادند[۱۹]. چون در نواحی شرق کسی زبان سریانی نمی دانست، مانویان به جای کتب اصل خود، که به زبان سریانی بود، ترجمهٔ آنها را، که به زبان پهلوی جنوب غربی دردست داشتند، به کار می بردند، ولی زبان پهلوی شمالی را نیز کماکان می آموختند، زیراکه بسی متون دینی آنان، خاصه سرودها و اشعار مذهبي، به اين لسان تدوين شدهبود. در حفريات تورفان نمونههايي از این اشعار ۱ با یک قطعه از فهرست، که به ترتیب حروف تهجی تنظیم شده و مطلع هر قصیده را ذکر کرده است۲، به دست آمده. آنگاه مانویان شرق بهنقل متون مذهبی خود به زبان سغدی پرداختند، پس از چندی آن نسخ سغدی را هم به زبان ترکی قدیم ترجمه کردند و این مقارن قرن هشتم میلادی بود، که اقوام اویغور ترکنژاد، در آسیای مرکزی سلطنتی بزرگ تشکیل دادند و یکی از خوانین اویغوری، که در نیمهٔ اخیر این قرن فرمانروایی می نمود، به کیش مانی گروید و لقب «مظهر مانی» گرفت[۲۰] . قطعاتی که در تورفان کشف شده و نمونه هایی از همهٔ السنهٔ سابق الذکر مثل پهلوی جنوب غربی و پهلوی شمالی و زبان سغدی و ترکی دربر دارد، متعلق به دورهای است که با حکومت این خان او یغوری آغاز می شود. چنانکه پیش از این گفته ایم، فرقهٔ مانویهٔ آسیای مرکزی، با محیط بودایی آنجا سازش گرفت؛ مبلغان مانوی اصطلاحات دین بودا را به کار بردند و از افسانههای بودایی استفاده نمودند، چنانکه مانویان مغربزمین از حکم و قبصص اناجیل مسیحیان اقتباس می نمودند۲.

در روایات نویسندگان اسلامی، که آمیخته به افسانه است، صفات فوق العاده ای از مانی ذکر شده است؛ از آن جمله چابکی و مهارت او در خط و نقاشی است، من جمله ابوالمعالی نویسندهٔ ایرانی در بیان الادیان، که در سال ۱۰۹۲ میلادی تألیف شده، حکایت میکند، که مانی «بر پارهای از حریر سپید خطی فرو کشید، چنانکه آن یک تار حریر بیرون کشیدند و آن خط ناپدیدگشت» و «کتابی کرد به انواع تصاویر که آن را ارزنگ مانی خواندند و در خزائن غزنین هست».

بنابر اشعار فردوسی، مانی از چین آمده و در نقاشی بی نظیر بوده است:

بیامد یکی مردگویا ز چین که چون او مصور نبیند زمین قصهها و افسانههای گوناگون درباب **اَردَنگ** مانی<sup>۵</sup> (ارتنگ، ارژنگ) روایت کردهاند و یکی از

۱. رک آندرهآس ـ هنینگ، ۲ و ۳ (سرودها به هر دو لهجه).

۲. مولر، ورقی از یک کتاب سرود مانوی (مهر نامگ).

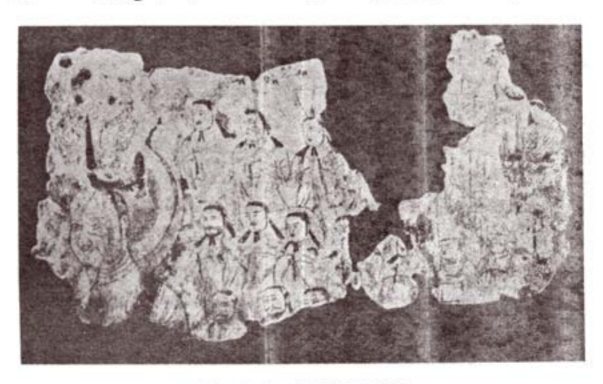
۳. مولر، اویگوریکا Uigurica، ۲، ص ۹۵ و ورقی الخ، ص ۵.

۴. راجع به تجزیه، که در اواخر قرن ششم در مذهب مانی رخ داد و مانویان مشرق خود را دین آوران نام نهاده و از مانویان مغرب، که خود را دین داران می گفتند، جدا شدند. رک شدر، ایرانیکا، ص ۷۸ و بعد. در باب متونی که برای تعلیمات مذهبی و اخلاقی دین آوران ترتیب داده شده، رک آندره آس ـ هنینگ، ۳، ص ۸۵۴ و بعد.

۵ اَلفاریک، ۲، ص ۴۱ و بعد. لفظ اردنگ همراه با لفظ کوان نامه، که به لهجهٔ شمال نوشته شده و درکتاب آندره آس ـ هنینگ، ۳، ص ۸۵۸ ضبط است، دیده می شود، مقایسه شود با گنومون ۹، ص ۳۴۷؛ پولوتسکی، خطب و مواعظ مانوی، ص ۱۸، یادداشت ه

مصطلحات رایجهٔ شعری ایران شده است. بنابر افسانهای، که میر خوند آورده و منشأ آن معلوم نیست، مانی غاری را در ممالک مشرق به صورتهای گوناگون آراسته بود.

در حفاری تورفان و خوچو khotcho نمونهای از صنایع مانویان به دست آمده است. در خوچو غاری یافته اند منقش به نقوش بسیار، که دقایق نقاشی از آنها هنوز نمایان است. یکی از این صورتها مرد بزرگی را نشان می دهد (که گویا خود مانی است)، که به هیئت مغولی است با سبیل آویخته و ریش دو شاخ؛ در پشت سر او شکل هالهٔ قرص خورشید رسم شده است، که متن آن سرخ و حاشیهٔ آن سفید است و قسمت زیرین آن قرص درمیان هلالی قرارگرفته. آن شخص کلاهی تاجمانند، که گویا از پارچهٔ زربفت باشد، بر سر دارد که قسمت زیرین آن چنان تنگ است، که فقط بالای سر را پوشیده است و به وسیله نواری زیر چانهٔ آن را بسته اند؛ قسمت بالای تاج پهن است. آثار زر دوزی

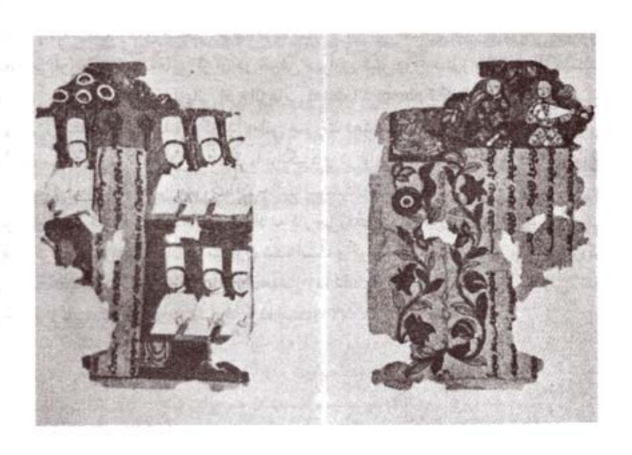


شکل ۹ ـ نمونهٔ نقاشی مانویان در خوچو (لوکوک، خوچو)

هنوز در حاشیهٔ قبای او پیداست. در سمت راست آن پیشوا، چند صورت کوچکتر کشیده شده، که از طبقهٔ گزیدگان هستند و ظاهراً اغلب آنها از مردم مغرب میباشند، جامعهٔ سفید پوشیدهاند؛ کلاه آنها که به شکل تاج پیشواست، از پارچهٔ سفید ساخته شده، دنبال نوار زیر چانه، که در اصل سرخرنگ بوده، نمایان است. همهٔ این اشخاص دست به سینه ایستادهاند؛ به نحوی که دست راست آنها در آستین چپ و دست چپ در آستین راست نهفته است. این وضعی است که مردم شرق در حال خشوع و احترام میگیرند. نام این اشخاص، که به خط او یغوری در روی تصاویر رسم شده، تا اندازهای خوانده می شود؛ در پشت سر، زنانی به نظر می آیند، که هم از طبقهٔ گزیدگان هستند. لباس انها با مردان یکی است، مگر کلاه، که ظاهراً استوانه شکل است. در پشت سر زنان، نیوشاگان را سی توان بزحمت تشخیص داد، که هم زن و هم مرد لباسهای رنگارنگ و کفش سیاه پوشیدهاند، اما

این قسمت بکلی ضایع شده است (ش ۹).

دیگر از چیزهایی که یافته اند، دو عَلَم (بهرق) معبد است، که تصاویری بر آن نقش شده، یکی صورت بانویی از طبقهٔ گزیدگان، که پیش روی او زنی دیگر با جامهٔ سرخ زانو زده و قدش کو تاه تر از بانوی نخستین است. در یک کتیبه نوشته است که تصویر اول شاهزاده خانمی است به نام بُسوسک Bosusk. بر عَلَم دیگر دو تن از نیوشاگان، یکی زن و یکی مرد نقش شده، که در حضور یکی از گزیدگان به زانو درآمده اند. قسمت سفلی، تصویر مرد محو شده است. عمامه او خیلی شبیه اهالی امروزی آن ناحیه است. زن در حال عبادت است. کف دستها را به هم چسبانیده و در پیش سینه نگاهداشته است. آن شخص گزیده ظاهراً مشغول عفو گناهان دو تن نیوشاگان است و ایس نکته



شکل ۱۰ ـ مینیاتور مانوی (لوکوک، خوچو)

معلوم است که بخشایش مذکور ازجمله امتیازات مردان گزیده بوده است ۲.

همچنین در این حفریات نمونههایی از صنعت نقاشی مینیاتور مانویان به دست آمده است. ورقهای که به خط ترکی نوشته شده، در هر دو جانب دارای تصاویر است: ازقبیل شکل روحانیان مانوی، که لباس سفید در بر و کلاه بلند استوانهای شکل بر سر، در جلو میزهایی که به جامههای رنگارنگ آراسته شده، در دو صف ایستادهاند. هر یک قلمی در دست و ورقه کاغذی در پیش رو دارد. حاشیهٔ این صفحه را با نقوش اشجار میوهدار و خوشههای انگور مزین ساختهاند. جانب دیگر ورقه مشتمل بر دو ستون مکتوب است، یکی با مرکب سیاه، دیگر سرخ، که اطراف آن را حاشیهای از نقوش گل و بو ته دار انداخته اند. در حاشیه، تصویری است که سه شخص را نشان می دهد، که بر روی قالی نشسته اند و جامه های الوان دربر دارند. معتبر ترین این اشخاص، که قسمت اسفل تصویر او فقط باقی است، در جانب چپ نشسته و دو تن دیگر، که کلاه نوکدار بر سر دارند، رو به جانب او کرده اند. یکی از این دو تن آسوده نشسته و دستها را با کمال احترام در آستین نهفته است، ولی دیگری عود می نوازد (ش ۱۰).

این تصاویر، که در آنها دقت و لطافت فوق العاده به کار رفته، شخص را به یاد صنعت مینیا تور سازی ایران در زمان اسلام می اندازد و شهادت می دهد که این صنعت در ایران بسیار قدیم بوده، زیرا که بنابر قول کومون ۲ ظاهراً این صنعت را مانویان از کشور ساسانی به ترکستان نقل کرده اند و در آنجا توسعه یافته شاه کارهای صنعتی تولید کرده است و نیز این تصاویر صنایع یونانی بین النهرین را به خاطر می آورد، که نمونه هایی از آن در نقوش دیواری شهر دورا هنوز باقی مانده است ۳. و نیز خطر می آورد، که نمونه هایی از آن در نقوش دیواری شهر دورا هنوز باقی مانده است ۳. و نیز کومون ۴ عبارتی از خطابهٔ سریانی اِفرِم الرهایی خورت شهر دورا هنوز باقی مانده است را در طوماری کشیده می زیسته، نقل می کند، که گوید: «مانی صورت دهشتناک فرزندان ظلمت را در طوماری کشیده و مُلُون ساخته بود، تا نفرت بینندگان را برانگیزد و در ازای آن، تماثیل زیبا و فریبنده ای از فرزندان نور رسم کرده بود، تا نفرت بینندگان را برانگیزد و در ازای آن، تماثیل زیبا و فریبنده ای از نقوش نور رسم کرده بود، تا حسن صورت آن جالب بینندگان شود. این صور فرشته آسا و آن نقوش عفریت مانند برای تعلیم مردمان بی سواد به کار می رفت « بنابر این قول، از عهد خودمانی عادت منقش کردن کتب نزد پیروان او متداول شده است و گویا افسانه ای که مانی را نقاش بزرگی معرفی می کند، حقیقت دارد. آلفاریک Alfaric حدس زده است ۵ گویا افسانه که مانی را نقاش بزرگی نسخه ای از میکند، حقیقت دارد. آلفاریک Alfaric حدس زده است ۵ گویا افسانه که معروف مانی، نسخه ای از وانجیل « اوست ، که مصور به تصاویر بوده است (۲۵ است ۵ گویا افسانه و گویا و سورت مانی، نسخه ای از سخود مصور به تصاویر بوده است (۲۵ است ۵ گویا و سورت که مصور به تصاویر بوده است و گویا افسانه و گویا و سورت مانی را نقاش بردی مصور به تصاویر بوده است و گویا افسانه و گویا و سورت مانی را نقاش بردی و سورت است و گویا و سورت معرف مصور به تصاویر بوده است و گویا و سورت که مصور به تصاویر بوده است و گویا و سورت به سورت می تورک می تورک مصور به تصاویر بوده است و گویا و سورت به تورک می تورک می

# فصل پنجم

### دولت شاهنشاهی شرق و دولت امپراتوری غرب

تأسیسات لشکری دولت ساسانی ـ جنگهای اردشیر اول و شاپور اول با روم ـ غلبهٔ شاپور بر قیصر والریانوس ـ نقوش نصرت شاپور اول ـ پالمیر ـ سلطنت هرمزد اول و وهرام اول و وهرام دوم ـ نقوش آنها ـ سلطنت وهرام سوم و نرسه ـ نقش نرسه ـ غلبهٔ جنگ مجدد با رومیان ـ سلطنت هرمزد دوم ـ شاپور دوم و جنگ بزرگ ـ منتخبی از روایت آمیانوس ـ شخصیت شاپور دوم ـ سلطنت اردشیر دوم و شاپور سوم و وهرام چهارم ـ نقوش اردشیر دوم و شاپور دوم و سوم.

دولت شاهنشاهی اردشیر اول، در پناه لشکری آراسته و نیرومند و سعت گرفت. همچنانکه پیشتر گفتیم، بدون شک خاطرات مبهمی که از دوران عظمت شاهنشاهی هخامنشی هنوز در اذهان باقی بود، در سیاست این شاهنشاه بی تأثیر نماند. وی خود را وارث آخرین داریوش هخامنشی و مجدد و مکمل سیاست اشکانیان می شمرد. این سیاست عبارت بود از: تجدید دولت شاهنشاهی شرق، که به دست اسکندر منهدم شدهبود الله چنانکه می دانیم، اشکانیان هم برای تجدید عظمت و قدرت هخامنشیان کوششها کردند، ولی کاملاً موفق نشدند. پس موافق این نظر در سیاست اردشیر و جانشینان نخستین او، ارادهٔ جهانگیری و طرح دولت شاهنشاهی، مستور است. نظر دیگر این بود، که سرحدات شمال و شرق و غرب را از تطاول دشمنان نگاهدارند و چون این سرحدات پیوسته در معرض حمله و تهدید همسایگان قرار داشت، پس ناگزیر ساسانیان برای تأمین این مقصود به لشکری نیرومند احتیاج داشتند.

در تشکیلات لشکری عهد ساسانیان، مقتضیات ملوکالطوایفی سابق با احتیاجات سیاست جدید وفق داده شد. قشون چریکی ملوکالطوایف را داخل صفوف سپاه منظم کردند.

چنانکه دیدیم، عالیترین لقب لشکری یعنی لقب ارگبد، در خانوادهٔ سلطنتی موروث بود و دو منصب لشکری دیگر یکی «ریاست امور سپاه» و دیگری «منصب فرماندهی سوارهنظام» نیز، به دو

۱. هردیانوس، کتاب ۶، بند ۲.

خاندان از خاندانهای بزرگ تعلق داشت. انتصاب سپاهبدان برای نواحی معین، شاید پیش از زمان خسرو اول، امری فوقالعاده و استثنایی بوده است. حکام ولایات سرحدی همواره قوای مزدور در اختیار خود داشتند. قلاع مستحکم سرحدی هم دارای ساخلوی دائمی بودهاست .

نخبهٔ سپاه عهد سیاسانی، مانند دورهٔ اشکانیان، عبارت بود از: سوارهنظام زرهپوش و سنگین اسلحه، که از سواران نژاده تشکیل می یافت. سواره نظام (اسواران) در صف جنگ مقام اول را حایز و فتح و ظفر منوط به قوت و شجاعت آنها بود۲. ایرانیان افواج منظم سوارهنظام زرهپوش۳را با صفوفی چنان انبوه به مقابلهٔ رومیان میفرستادند، که از برق زره و سلاح آنان چشم دشمنان خیره می شد ً. افواج سوار، گویی یک پارچه آهن بود. تن افراد بکلی از صفحات آهن پوشیده شده بود و چنان این آهن بر بدن می چسبید، که مفاصل خشک زره، بسهولت از حرکات اعضای بدن تبعیت میکرد. برای محافظت چهره، نقابی بر رخ میافکندند و بدین جهت هیچ تیری ممکن نبود بر بدن کارگر شود، مگر در سوراخهای کوچکی، که در مقابل چشم و شکافهای باریکی، که زیر سوراخهای بینی تعبیه کردهبودند و از آنجا با کمال صعوبت نفس میکشیدند. بعضی از آنها نیزهای در دست گرفته، در یک جا بی حرکت می ایستادند، چنانکه گفتی به وسیلهٔ زنجیر آهن به هم متصل شدهاند. در جوار آنان تیراندازان دستها را دراز کرده کمان خود را به زه میکردند، به قسمی که زه به جانب راست سینه تماس می یافت و پیکان تیر به دست چپ می پیوست. در اثر فشار ماهرانهٔ انگشت، تیر میجست و خروشی از آن برمیخاست و جراحتی هولناک وارد میکرد<sup>۵</sup>؛ معذلک آمیانوس<sup>۶</sup>گوید ایرانیان در جنگ مغلوبه طاقت نمی آوردند، زیرا فقط عادت داشتند که شجاعانه از دور بجنگند و اگر می فهمیدند که قوای آنها عقب نشینی آغاز کرده است، مانند ابر توفانی پس می کشیدند و چون از عقب تیراندازی می کردند، دشمن نمی توانست آنان را تعاقب کند.

همچنانکه در عهد هخامنشی معمول بود، در دورهٔ ساسانیان نیز هیئتی از اسواران برگزیده تشکیل داده بودند، که «هیئت جاودان» انمیده می شد، که ظاهراً مانند نمونهٔ هخامنشی خود مرکب از ده هزار نفر بود و رئیسی داشت ملقب به وَرثرَ گنیگان خودای. ۸ شاید هیئت دیگری غیر از

۱. نلدکه، طبری، ص ۴۷۹، یادداشت ۱.

۲. ایرانیان به سواره نظام بیش از سایر قسمتها اعتماد داشتند، زیرا «در آن صنف همهٔ نجبا و اشراف خدمات بسیار دشواری انجام می دادند»؛ وجه امتیاز آن از سایر صفوف سپاه، در نظم و انضباط و تمرینات دائم و اسلحهٔ مکمل آنها بود (آمیانوس، کتاب ۲۳» بند ۶، فقرهٔ ۸۳).

۳. Clibanarii به زبان پهلوی تنوریک (نلدکه، ص ۱۶۴، یادداشت ۵) صورت یک چنین سوار زرهپوشی، که سوار بر اسبی بَرگُستواندار (زرهپوش) میباشد، برروی یک نگاره، که در دورا یافتهانید، منقوش است. رک: رستوونزف، شهرهای کاروانی، ص ۱۹۵.
 ۴. آمیانوس، کتاب ۲۴، بند ۶، فقرهٔ ۸.

۵. ایضاً، کتاب ۲۵، بند ۱، فقرهٔ ۱۳ ـ ۱۲. ۶ ایضاً، ۲۵، بند ۱، فقرهٔ ۱۸.

۷. الیزه، لانگلوا، ۲، ص ۲۲۱؛ پروکوپیوس، جنگ ایران، کتاب ۱، بند ۱۴؛ مقایسه شود با هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ۱، ص ۱۹۲.

۸. هرتسفلد، پایکولی لغت شمارهٔ ۳۱۵؛ مقایسه شود با بنونیست و رنو: ورتر و ورثرغن (پاریس، ۱۹۳۴)، ص ۳۸. یادداشت ۲.

جاودانان بوده است، که به واسطه شجاعت و بیباکی از مرگ به نام گیان اَوِسپار (جان سپار) خوانده می شده است. چند علامت در روی کلاههای بلند بعضی از افراد، که در حجاری ها شداه را احاطه نموده اند، دیده می شود:

#### S W H R

ممکن است علائم مزبور نشانهٔ تعلق هر یک از افسران واحدهای مختلف سپاه به صنوف طبقات مختلف خود باشد<sup>۲</sup>.

در پشت سر سواره نظام، فیلها قرار میگرفتند. نعره و بو و منظرهٔ وحشت آور آنها اسبهای دشمن را می ترسانید. پیلبانان بر پشت آنها نشسته، هر یک کاردهای دسته بلند به دست راست میگرفتند، تا اگر گاهی فیلی در اثر حملهٔ دشمن ترسیده و در صفوف لشکر افتد و سربازان را به زمین افکند و پایمال کند، پیلبان کارد را در فقرات پشت گردن حیوان فرو برده و از پایش درآورد ...

مؤخرةالجیش را پیاده نظام (پایگان) تشکیل می داد، که فرماندهٔ آنان را پایگانسالار میگفتند. افراد پیاده مانند میرمیلوهای رومی مسلح به سپر و نیزه و خود بودند و در پشت جبهه خدمت می کردند. این پیادگان از روستاییان عادی بودند، که خدمت نظام از وظایف آنان محسوب می شد و بدون امید اجرت و پاداش به جنگ می رفتند بعضی از این گروه، سپرهای بلند و خمیده داشتند، که از نی ساخته شده و پوستی بر آن کشیده بود ج. به طور عموم باید گفت که این دسته، سربازان خوبی نبوده اند. یولیانوس، قیصر روم، وقتی عده ای از اسرای ایرانی را به سپاهیان خود نشان داده و برای تهییج آنان چنین گفت: «اینان بزهای نفرت انگیزی هستند، که از فرط چرکی تغییر شکل داده اند» و پیش از آنکه دشمن به آنها نزدیک شود، سلاح را می ریزند و پشت می دهند!» ۷.

افواجی که از طرف اقوام جنگجوی اطراف کشور به یاری لشکر شیاهنشاه می آمد، خیلی از روستاییان سابق الذکر سودمند تر بودند. این اقوام اگرچه جزو کشور بودند، ولی چون امرای محلی مستقل داشتند، نسبهٔ صاحب امتیازی بودند. از این نوع افواج سابقاً در لشکر هخامنشیان هم وجود داشت. در لشکر کشیهای داریوش و خشیارشا، سکاها از بهترین افواج به شمار می آمدند. ساسانیان نیز در میان نیروهای کمکی، بیش از همه به سکستانیان اطمینان داشتند، یعنی سکاهایی که در ایالت زرنگ مسکن گرفته بودند. دیگر از افواجی که غالباً به میدان فرستاده می شدند؛ اقوام

۱. رک: گیگر، مجلهٔ شرقی وین، ج ۳۷، ص ۱۹۹ ـ ۱۹۷. نام این هیثت به پهلوی اشکانی هَمِیرز بود. رک: بنونیست، مجلهٔ آسیایی، ۱۹۳۶، ص ۹۸ ـ ۱۹۷.

۲. در باب معنی بعضی از این علامات، رک: هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۹، ص ۱۰۷ و بعد.

٣. آميانوس، كتاب ٢٥، بند ١، فقرهٔ ١٥ ـ ١٤.

<sup>4. (</sup>Mirmillo = Mirmillon)

ج. ایضاً، کتاب ۲۴، بند ۶، فقرهٔ ۸.
 ۸. ایضاً، کتاب ۱۹، بند ۲، فقرهٔ ۳.

۵. آمیانوس، کتاب ۲۳، بند ۶، فقرهٔ ۸۳.
 ۷. ایضاً، کتاب ۲۴، بند ۸، فقرهٔ ۱.

کوهستانی قفقاز و جنوب بحر خزر ازجمله گیلها و کادوسیها Cadousiens و ورتها Vertes و آلبانیها و دیلمیان ٔ اغلب در جنگها شرکت داشتند. همچنین کوشانیان باختر ٔ وخیونیها از افـواج



شکل ۱۱ ـ نقش برجستهٔ عهد ساسانی، در نقش رستم (زاره، صنایع ایران قدیم)

معاون لشکر ساسانی بودند و این طایفهٔ اخیر ظاهراً در نیمهٔ اول قرن چهارم میلادی، سرزمین کوشان را تسخیر کردهبود ۲. گویا بعضی از این اقوام استقلال کامل داشته و در ازای اجرت، افواج مزدور خود را به اردوگاه بزرگ می فرستاده اند. ازجمله این اقوام مستقل، هونها را باید شمرد، که گاهی در میان لشکر ایران دیده شده اند ۲. این افواج یاور، مانند اسواران ایرانی، سواره جنگ می کردند ۶. سواره نظام ارمنی، که در تحت پرچم ایران به جنگ می رفتند، مورد توجه مخصوصی بودند؛ وقتی

١. اليزه، لانگلوا، ٢، ص ٢٢١؛ آميانوس، كتاب ١٧، بند ٥، فقره ١.

۲. آگائیاس ۳ / ۱۷ و غیره، رک: نلدکه، طبری، ص ۴۷۹، یادداشت ۱.

آگائیاس چنین گوید: دیلمان در جنگ مغلوبه بهتر مهارت به خرج میدادند، زیراکه کار با شمشیر و نیزه و خنجر بود، نه تیراندازی و کمانکشی. بنابر عبارتی از تاریخ اربل، که مارکوارت نقل میکند (فهرست الخ، چاپ مسینا، ص ۵۲)، گبلان و دیلمان و گرگانیان را شاپور اول مطیع خود کرد.

مارکوارت (ایرانشهر، ص ۳۶) به جای Eusenos چنین خوانده شده است: Cusenos. آمیانوس، کتاب ۱۶، بند ۹.
 فقرهٔ ۴.
 مارکوارت (ایرانشهر، ص ۵۰ کیان خوانده شده است: ۲۲۱ کیانوس، کتاب ۱۶، بند ۹.

۶. آمیانوس، کتاب ۱۹، بند ۲، فقرهٔ ۳ ـ ۲.

وارد تیسفون می شدند، شاهنشاه ایران یکی از اعیان مشهور را بهنزد آنان می فرستاد تا از احوال ارمنستان جویا شود. این امر سه بار تکرار می شد و آنگاه فردای آن روز، شاه شخصاً افواج مزبور را سان می دید .

واحدهای بزرگ سپاه راگند میگفتند و فرماندهی آنها باگندسالاران بود. تقسیمات کوچکتر از آن را درفش و از آن کوچکتر را وَشت ۲ می نامیدند. هر درفش پرچمی مخصوص داشت ۳. نـقوش ساسانی، نمونهای چند از پرچمها و علائم لشکری نشان می دهد. پرچم دراز و کمعرضی می بینیم ، که تااندازهای شبیه به نواری است، که بر سر نیزه ها بسته باشند. در یکی از تصاویر نقش رستم (شکل ۱۱) سواری از ساسانیان دیده میشود<sup>۵</sup>، که نیزه در دست دارد و چهار نعل بهجانب دشمن می تازد، نیزهٔ دشمن در اثر ضربت خورد شده است. در آن نقش علمداری پیداست، که چوب پرچمی در دست گرفته است و در بالای آن قطعه چوبی افقی نصب شده است و ســه گــوی بــرفراز آن دیــده می شود: یکی در وسط و دو گوی دیگر در دو سر چوب قرار دارد و دو قطعه پارچهٔ پشمی یا چیز دیگر از دو سر چوب آویخته است<sup>۶</sup>. در میان غنائمی که اورلین Aurélien پس از غلبه بر زنـوبی Zénobie به چنگ آورده بود، از چند پرچم ایرانی Persici dracones نام بـرده شنده است<sup>۷</sup>. وقستی میخواستند به حمله شروع کنند، پرچمی به رنگ آتش میافراشتند^. در قسمتهایی از شاهنامه، که مربوط به ازمنهٔ داستانی کیآن است، فردوسی غالباً پرچمهای پهلوانان باستانی را وصف میکند و چون این اوصاف از منابع عهد ساسانی اخذ شده، بلاشک پرچمهای ساسانیان را نمونه گرفتهاند. در شاهنامه از پرچم به نقش سلطنتی نام برده شده، که صورت خورشید بر آن منقوش است و شکل ماهی زرین در بالای آن. ۹ و نیز از درفشی ذکر به میان آمده مزین به صورت شیری که در چنگال خودگرزی و شمشیری دارد ۱۰. پرچم دیگری سیاهرنگ بوده و نقش گرگ داشته و یکی دیگر صورت بـبر و همچنین بیرقهایی با تصویر غزال یاگراز یا شاهین یا اژدهای هفتسر داشتهاند ۱۱. سپس از پرچمی با صورت خورشید و از پرچم دیگری با نقش گورخر و از یک رایت حاشیهدار که متن آن ارغوانی و نقش ماه در آن رسم شده و پرچم دیگری مزین بهشکل گاومیش ۱۲ و غیره نام برده شدهاست.

پرچم ملی عهد ساسانی درفش کاویان بود، که بهموجب روایت از پیشبند کاوگ (کاوه) آهنگر ساخته شدهبود. کاوگ در ازمنهٔ داستانی قدیم مردمان را بر دَهاگ (ضحاک) ظالم شورانید، امیا توصیفاتی که در باب این پرچم بزرگ سلطنتی شده، فقط مربوط به دورهٔ آخر سلطنت ساسانیان

۱. پاتکانیان، مجلهٔ آسیایی، ۱۸۶۶، ۱، ص ۱۱۲.

۳. کلمهٔ درفش به معنی «بیرق» و «لوا» است.

۲. هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۱۳۰ و ۱۴۶.

۴. فلاندن و کست، مسافرت در ایران، تصویر ۵۰.

۵. این نقش برجسته به عقیدهٔ هرتسفلد از قرن سوم میلادی است (گزارش باستان، ۹، ص ۱۳۵).

۶. زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ۶ و ص ۷۴ و بعد؛ زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۸۳، تاریخ صنایع پوپ، ۱۵۹ A ،۱۷؛ مقایسه شود با زاره در کلیو Klio، جزوهٔ ۳، که در آن شکل پرچم نقش و شرحی راجع به آن داده شده. ۷. شرح زندگانی اورلیان از فلاویوس وپیسکوس، فصل ۲۸.

۸. آمیانوس، کتاب ۲۰، بند ۶، فقرهٔ ۳. ۹. چاپ وولرس، ج ۱، ص ۴۷۸، بیت ۷۳۴.

١٠. مقايسه شود با شكل شير (شمشير به دست) و خورشيد در نشانها و علاثمٍ رسمي ايران عصر پهلوي.

۱۱. چاپ وولرس، ج ۲، ص ۷۸۵، بیت ۳۱۰ و بعد. ۱۲. ایضاً، ج ۲، ص ۸۰۱، بیت ۵۲۷ و بعد.

است^.

در جنگهای بزرگی که پادشاه شخصاً فرماندهی داشت، در وسط لشکر تختی بسیار بزرگ برای



شکل ۱۲ ـ قلعه محصور که در روی یک جام نقره نقش شده است (زاره، صنایع ایران قدیم)

او نصب می کردند. خدمتگزاران و ملتزمان رکاب و یک فوج سرباز، که موظف بودند تا دم مرگ از شاه دفاع کنند، در گرد این تخت می ایستادند. در گوشه های تخت، پرچمهایی کوبیده بودند و پشت این پرچمها حصاری از تیراندازان و سربازان پیاده کشیده می شد. اگر شاه حضور نداشت و سردار کل کشور امور جنگی را اداره می کرد، او نیز بر تخت می نشست. از فراز یکی از این کرسیها بود که رستهم تحولات جنگ قادسیه را می نگریست ۲. آتشدانهای متحرکی در یک چادر نصب می کردند، زیرا شاهان هیچ وقت بدون مصاحبت مغان و حضور آتش، اقدام به جنگ نمی نمودند ۲.

اشكانيان در محاصره مهارتي نداشتند، ولي ايرانيان عهد ساساني فنون قلعهستاني را از روميان

۱. رک پایین تر، فصل ۱۰.

۲. مقدمهٔ آبن خلدون. آمیانوس مینویسد: تا آن وقت شنیده نشدهبود شاهنشاهی (مانند شاپور دوم) خود را در بحبوحهٔ جنگ بیاندازد.
 ۳. سیئوس، رک پاتکانیان، مجلهٔ آسیایی، ۱۸۶۶، ۱، ص ۱۱۳.

فراگرفتند و از قوچ و منجنیق و برج متحرک و سایر آلاتی که در قدیمالایام در محاصره به کار می رفت، استفاده می نمودند و و قتی خود آنها محصور می شدند، طریقهٔ دفاع از آن آلات دشمن را می دانستند و آلات جنگی خصم را از کار می انداختند و قوچهای آنان را در کمند می گرفتند و سرب گداخته یا مواد قابل اشتعال دیگر برروی ادوات دشمن می ریختند ا. در موزهٔ لنینگراد جام نقرهای محفوظ است، که منسوب به قرون نخستین عهد ساسانی است و قلعهای را نشان می دهد، که دشمن آن را در میان گرفته است. دیوار کنگرهدار این قلعه متکی بر ستونهای بزرگ است و دروازهٔ مسدود قلعه در وسط ستونها نمایان است. در بالای قلعه برجی بنا شده، که سه سرباز مسلح برفراز آن مشغول دیده بانی هستند؛ پرچمی بلند و باریک بر نیزه، که در سمت چپ برج نصب شده، در اهتراز است. در بالای دیوار مقدم برج، شیپورزنان، که برگرد آتشدان یا بنای دیگری فراهم آمدهاند، به وسیلهٔ بوق و شیپور محصوران را از حملهٔ دشمن آگاه می کنند. از دو جانب مهاجمان سوار، که با شمشیر و نیزه و سپرهای مدور مسلحاند، در رسیدهاند. یکی از اسواران پرچمی به دست گرفته، که چهار گوشهٔ آویخته دارد آ. (شکل ۱۲).

وقتی دشمن در جلگه پیش می آمد، ایرانیان مزارع گندم را می سوزانیدند، تا آذوقه به دست خصم نیفتد<sup>۳</sup>، یا بندهای آب مزارعی را، که به حفر ترعه آباد شده بود، باز می کردند، تا طغیان آب در جلگه مانع پیشرفت دشمن بشود<sup>۲</sup>.

معمولاً دست اسیران جنگی را از پشت بسته و آنها را به عنوان غلامی می فروختند ه یا به نواحی کم جمعیت کشور برای آبادانی و کشت و زرع می فرستادند ۶ در یک نقش برجستهٔ عهد ساسانی شهر شاپور، که فلاندن صورت آن را برداشته است ۱ دیده می شود که سرهای بریدهٔ اسرا یا یاغیان را به حضور پادشاه می آورند. ایرانیان، برای این که شمارهٔ تلفات را بدانند، طریقهٔ بدیعی به کار می بردند. قبل از جنگ در حضور شاه، که بر تختی نشسته بود، و سرداری، که امور جنگ به او محول بود، سانی ترتیب می دادند. سربازان یک یک پیش می رفتند و هر کدام تیری در سبد می افکندند. سپس سبدها را با مهر سلطنتی ممهور می نمودند. چون جنگ به پایان می رسید، آنها را باز می کردند و پس از آنکه هر سربازی یک تیر برمی داشت، از شمارهٔ تیرهای باقیمانده تعداد کشتگان و اسیران معلوم می شد. بدین ترتیب پادشاه می توانست قضاوت کند، که سردارش جنگ را به چه قیمتی به نفع او تمام کرده است ۱ این موضوع یقیناً از عادات بسیار قدیم اقوام ایرانی بوده است، زیرا حکایت دیگ بزرگ و مقدس کشور اگزامهایوس Exampaïos که هرودوت نقل کرده است (کتاب ۴)، هر چند افسانه است، ولی نشان می دهد که در زمان او سکاهای Scythes ساکن ممالک مجاور دریای سیاه نظیر این طریقه را برای شمارهٔ سکنه به کار می بردهاند.

۱. برای شرح این قضایا، رک آمیانوس، کتاب ۱۹، بند ۵ و بعد و نیزکتاب ۲۰، بند ۷ ـ ۶ و بند ۱۱.

۲. زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۱۰۵، تاریخ صنایع پوپ، ۲۳۳ B ،IV.

٣. آميانوس، كتاب ٢٤، بند ٧، فقره ٧. ٢٠ ايضاً، كتاب ٢٤، بند ٣، فقره ١٠.

۵ ایضاً، کتاب ۱۹، بند ع، فقرهٔ ۲.

۶. آمیانوس،کتاب ۲۰، بند ۶، فقرهٔ ۷ و همچنین رک لابور، ص ۱۲۲، یادداشت ۳.

۷. فلاندن و کست، ج ۱، تصویر ۵۰. ۸ پروکوپیوس، کتاب ۱، بند ۱۸، فقرهٔ ۵۳ ـ ۵۲.

در قسمتهای گمشدهٔ ۱وستای ساسانی و در تفاسیر پهلوی آنها، که همچنین مفقود است، اشارات بسیار به امور لشکری موجود بوده است. در قسمتهای مذکور، راجع به جنگ دفاعی از سرحدات و راندن اقوام بیگانه او گرفتن زاد و توشه ازطرف جنگیان در حال حرکت و غیره مطالبی مندرج بوده است. در نسکی که موسوم به دزد سر نِنزد Duzd - sar - nizad بوده، یک فیصل تیمام به نام ارتیشتارستان وجود داشته، که از جنگ و سپاه بحث می کرده است. ایرانیان به این دو مسئله اهمیت می دادند، زیرا می گفتند «اضمحلال گرگهای دو پا مقدم بر معدوم کردن گرگهای چهار پا است». این باب شامل تفصیلاتی بوده است راجع به قوای زرهدار و بیزره و مقام رؤسای لشکر و سایر افسران و عدهٔ افواجی که بهنسبت درجهٔ افسران در تحت فرماندهی آنان قرار داشتند و جیرهٔ افسران و ساز و برگ سربازان و آذوقهٔ آنها و علیق اسبان و نظائر آن. در زمان صلح، اسلحه و ادوات جنگی را در مخازن (انبارگ) و در قورخانه (گنج) انبار می کردند و ایران انبار گبد موظف بود که در تنظیم اسلحهٔ تحویلی چنان مراقبت کند، که هنگام لزوم در اندک زمانی تسلیم سرباز شود. سربازان پس از ختم جنگ اشیا را پس می دادند ۴. اسبان لشکر را مواظبت و تیمار مخصوصی می کردند. ستوربزشک (بیطار) از اشخاص مهم به شمار میرفت و به وسیلهٔ گیاهان اسبان را علاج میکرد<sup>۵</sup>. گرفتن اسب اشخاص غیرجنگی مجاز نبود، مگر در صورتی که جنگ فوری پیش می آمد و اسب به موقع نمی رسید ۶. برای معاش لشکر هر روز گوشت و شیر و نان را وزن کرده، به قطعات مساوی بین جنگیان توزیع می نمو دند<sup>۷</sup>. ظاهراً در ایام مصاف مردان و اسبان را بیش از جیرهٔ عادی غذا مى دادەاند^.

ارتیشتارستان نکاتی نیز درباب شیوهٔ کارزار و مواردی که دادن مصاف یا احتراز آن ضرورت داشته، حاوی بوده است. از یک نفر سردار متوقع بودند که فنون لازم ازبرای ادارهٔ لشکر را بداند و در شیوهٔ جنگی مهارت داشته و صاحب نظر صائب و تدبیر و احتیاط باشد و قسمتهای لشکر خود را مخصوصاً بشناسد و اندازهٔ قوت و استعداد هر یک را دردست داشته باشد. در روز جنگ بایست بزودی ازجا نرود و الفاظی که لشکریان را بترساند، بر زبان نراند. در روز جنگ می بایستی سربازان را به قبول مرگ تشجیع کند و آنان را به خاطر آورد، که جنگ با کفار تکلیف دینی است، اگر زنده بمانند به تحصیل اجر و پاداش موفق خواهند شد و اگر کشته شوند در آن دنیا به مقامات اخروی نائل خواهندگردید ۹. سربازان می بایستنسبت به یکدیگر به رشتههای محبت پیوسته باشند و کورکورانه از سردار خود اطاعت کنند. به صدای شیپور ۱۰ لشکریان به جنگ می شتافتند، نخست مقداری آب مقدس در نزدیکترین نهر یا رودخانه می ریختند و یک شاخهٔ مقدسی را به صورت تیر به جانب خصم می انداختند ۱۱، پس از آن جنگ در می گرفت. عادت بر این جاری بود، که سردار پیش از خصم می انداختند ۱۱، پس از آن جنگ در می گرفت. عادت بر این جاری بود، که سردار پیش از

٢. ايضاً، كتاب هشتم، فصل ٢٢، فقرة ع.

دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۳۷، فقرهٔ ۵۰.
 ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۲۶.

۴. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۲۶، فقرهٔ ۲۷.

۵. ايضاً، كتاب هشتم، فصل ۲۶، فقره ۱۱. ع. ايضاً، كتاب هشتم، فصل ۲۶، فقره ۱۸.

٧. ايضاً، كتاب هشتم، فصل ٢٤، فقرة ١٠. ٨ ايضاً، كتاب هشتم، فصل ٢٤، فقرة ١٢.

٩. دينكرد، كتاب هشتم، فصل ٢٤، فقرة ١٤ ـ ١٤ و ٢٣ ـ ٢٢.

١٠. آميانوس، كتاب ١٩، بند ٢، فقره ١٥ اليزه، لانگلوا، ج ٢، ص ٢٢١.

۱۱. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۶، فقرهٔ ۲۴.

مصاف دشمن را به اطاعت شاهنشاه و دیانت زردشت میخواند یا به فریاد «مرد و مرد!» هر کس را، که دم از دلیری میزد، به جنگ تنبهتن طلب میکرد آخرین بحث کتاب ارتیشتارستان راجع به این بود، که چه پاداشی پس از فتح به لشکریان بایستی داده شود و به چه نحو با دشمن مغلوب و اسیران و گروگان رفتار باید نمود و در چه مورد قوم مغلوب بیگانه را به قبول مرگ یا تابعیت ایران مجبور باید کرد. احتمال میرود که مقصود از تابعیت قبول خدمت تحتالسّلاحی و سربازی در سیاه ایران باشد.

در عبارتی از نسک موسوم به سکادوم Sakâdum از «لشکر بابیم و بیبیم» سخن رانده شده و مفسر آن نسک، با کمال سادگی غرور ملی خود را ظاهر ساخته و نوشته است، که درمقابل لشکر بیگانگان بیباکی صفت ممتازهٔ سپاه ایران است.

نمونهٔ جالب توجهی از قواعد لشکری ساسانیان، که ابن قتیبه <sup>۵</sup> از کتابی به نام آین نامگ اخذ کرده، به وسیلهٔ اینوسترانتزف<sup>۶</sup> توضیح و تشریح شده است. همچنانکه این دانشمند روسی ثابت نموده، این رساله به دو بخش تقسیم می شد: یکی مربوط به نبرد صحرایی بوده و دیگری به شیوهٔ قلعه گیری اختصاص داشته. در بخش نخستین از صف بندی لشکر گفتگو می شد: مرکز لشکر باید در مکانی بلند قرار گیرد و سواره نظام قسمت مقدم را تشکیل دهد و تیراندازانی که به دست چپ نیز می توانند تیراندازی کنند، در جناح چپ مقام گزینند. تفصیلاتی نیز در باب اعمال جنگی داده شده بود: رئیس لشکر باید در وضع سپاه طوری دقت کند، که آفتاب و باد در پشت سر آنان باشد. اگر هر دو لشکر در نزدیکی رودخانه باشند و بخواهند رودخانه را از خصم بگیرند، باید سواران و چارپایان دشمن را بگذارند رفع عطش کنند، زیرا مردان پس از رفع تشنگی آسانتر مغلوب می شوند. سپس قواعدی مسطور بود راجع به گستردن دام و انتخاب مردان و اسبان لایق برای کمین نهادن و بهترین طریق شبیخون، به قسمتی که دشمن را به انواع بانگ و فریاد و غیره به وحشت بیندازند.

بخش دوم راجع به خدعه هایی است، که برای گشودن قلاع باید به کار برد و طریقهٔ اطلاع یافتن از وضع محصور شدگان به وسیلهٔ جاسوسان و متوحش نمودن آنان با نشر اخبار مدهش به وسیلهٔ مذاکرات ماهرانه و افکندن نامه های وحشت بخش به وسیلهٔ تیر در میان قلعه و نظایر آن.

اینوسترانتِزف گوید: «اختلافاتی که در ابتدا بین فنون نظامی ایرانیان و فنون نظامی رومیان بیزانسی موجود بود، کمکم ازمیان رفت، بهقسمی که قواعد نظامی این دو ملت تقریباً یکی شد.» بنابراین برای آگاهی یافتن از بخش سابقالذکر آین امگ می توان از قواعد نظامی و وصف نبردهای قوای بیزانس استفاده کرد. مؤلف در تعبیرات مشروحی، که ضمیمهٔ ترجمهٔ خود نموده، این طریقه را به کار بسته است. فی الواقع مؤلف مزبور بین قواعد نظامی این دو ملت روابطی تشخیص می دهد،

١. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٢٤، فقره ٢١.

۲. نهایه، چاپ براون، ص ۲۵۰؛ پروکوپیوس، جنگ ایران، کتاب ۱، بند ۱۳؛ بلعمی، زتنبرگ، ۳، ص ۹۰ ـ ۳۸۹؛ مقایسه شود با زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۷۴، یادداشت ۱ و بنونیست در مجلهٔ آسیایی ۱۹۳۲، ص ۱۳۵ و مابعد. ۳۰ دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۸، فقرهٔ ۳۰.

۵ عیونالاخبار، چاپ قاهره، ج ۱، ص ۱۱۲ و مابعد.

ع. مطالعات ساسانی، ص ۴۶ و مابعد؛ ترجمهٔ انگلیسی به قلم بوگدانوف Bogdanov در مجلهٔ کاما، شمارهٔ ۷ (ممبئی، ۱۹۲۶)، ص ۵۲ ـ ۷.

که می توان تصور کرد، دو ملت مذکور به یکدیگر تعلق ادبی داشته اند. شاید بنتوان حدسیات اینوسترانتزف را برای توضیح مطالب ارتیشتارستان، که مفسران عهد سیاسانی راجع به آن قلم فرسایی کرده اند، به کار برد و معتبر دانست.

#### \*\*\*

نواحی کوهستانی، که از یک طرف به گوشهٔ شرقی دریای سیاه و از جانب دیگر به وسط دجله می رسد، درمیان دو کشور بزرگ ایران و روم سرحد طبیعی استواری محسوب نمی شد و این وضع جغرافیایی تولید جنگ دائمی می کرد. اگر ارمنستان به اندازه ای قوی بود که درمقابل این دو دولت معظم به حفظ استقلال خود نائل می شد، ممکن بود بین آنها حکم دولت پوشالی état tampon پیدا کند، اما خیلی ضعیف بود و این کار از او برنمی آمد. سلسله ای از خاندان اشکانی در ارمنستان سلطنت می کرد، لکن وضع آنجا ثباتی نداشت. ملوک الطوایف ارمنستان پیوسته آمادهٔ طغیان بودند و نفوذ روم با نفوذ ایران همواره در مجادله بود. اردشیر اول از جنگ با رومیان فایدهٔ بسیاری نبرد و امارت کوچک اعراب هاترا (الحضر) واقع در بیابان جنوب نینوای قدیم بسختی مقاومت می کرد. ظاهراً این امارت فقط در اثر حملات شاپور اول از پای درآمد اله

جنگ ایران و روم به وسیلهٔ صلحنامهای که به سال ۲۴۴ بین شاپور و فیلیپ عرب، قیصر روم، امضا شد، به پایان رسید. به موجب این معاهده، قیصر روم ارمنستان را به ایرانیان واگذار کرد. شاپور در ابتدا مجبور شده بود، که با ساکنان ولایات ساحل بحر خزر و اقوام آشوب طلب داخل کشور و ممالک مجاور شمال و مشرق جنگ کند. بنابر مندرجات تاریخ اربل (شاپور در نخستین سال سلطنت خود با خوارزمیان و (سپس) با مادیهای کوهستانی جنگید و آنها را در جنگ شدیدی مغلوب ساخت. از آنجا به قصد سرکوبی گیلها و دیلمیها و اهالی گرگان، که در کوهستان دوردست ساحل بحر خزر مسکن داشتند، تاخت». به موجب مندرجات کتاب پهلوی موسوم به شهرستانهای ایرانشهر (بخش ۱۵) شاپور در خراسان یک پادشاه «تورانی» پَهلیزَگنام را مغلوب و مقتول کرد و در

<sup>۱. سقوط هاترا بنابر افسانه، به سبب خیانت بوده است. گویند دختر پادشاه هاترا عاشق شاه ایران گردید و دروازهٔ شهر را به روی شاپور باز نمود. شاه هم در ازای این کار راضی شد که با او ازدواج نماید. شب عروس می نالید و به خواب نمی رفت. صبح روز بعد در زیر بالشها برگ موردی یافتند. معلوم شد همین سبب رنج و درد او بود. شاه از این احساس لطیف متعجب شده، پرسید «پدرت به تو چه غذایی می داد؟». دختر جواب داد: «مغز و زردهٔ تخم مرغ و سرشیر و عسل و بهترین شراب». شاپور گفت: «نسبت به کسی که در تربیت تو اینقدر رنج برده و تو را با این ناز و نعمت پرورش داده و رهین محبت خویش ساخته، عجب پاداشی دادی. از آن می ترسم که از تو به من همان رسد که به او رسید». لذا امر کرد گیسوان دختر را به دم اسب سرکشی ببندند و اسب را در صحرایی پر از خار بدوانند تا هلاک شود (ثعالبی، چاپ زتنبرگ، ص ۴۹؛ مسعودی، مروج، ج ۴، ص ۸۴). سایر مصنفان ایرانی و عرب به جای شاپور اول قهرمان حکایت را اردشیر اول یا شاپور دوم دانسته اند. رک: گابریلی؛ مطالبات شرقی: ۱۳۰ ص ۲۰۹ تندر ن محالات و حشیناک آخر آن را نیاورده است. کریستنسن، شاهزاده خانم روی برگ مورد و شاهزاد خانم روی نخود؛ محان موی برگ مورد و شاهزاد خانم روی نخود؛ محان می ۲۰۰ می ۲۰ می ۲۰۰ می ۲۰۰ می ۲۰ می</sup> 

۲. چاپ مینگانا (منابع سریانی، ج ۱، لیپزیگ، ۱۹۰۸)؛ رک: مارکوارت، فهرست الخ، چاپ مسینا، ص ۵۲. ۳ در آذربایجان (مارکوارت). ۴. مارکوارت ـ مسینا، فهرست.

محلی که جنگ رخ داده بود، شهر مستحکم نیوشاپور (شاپور خوب، نیشابور فعلی) او تأسیس کرد که کرسی ولایت ابرشهر یعنی ناحیهٔ اپرنها Aparnes

کرد که گرسی ولایت ابرشهر یعنی ناحیه اپرنها Aparnes شد<sup>7</sup>. اردشیر به لقب شاهنشاه ایران قناعت کردهبود، ولی شاپور پس از این فتوحات در کتیبه ها لقب مجللتر «شاهنشاه ایران وانیران» (انیران = غیر ایران) گرفت<sup>7</sup>. چند سال بعد، جنگ جدیدی بین ایران و روم در گرفت. در سال ۲۶۰ والریانوس امپراتور روم، که شخصاً عهده دار جنگ بود، هزیمت یافت و به دست ایرانیان گرفتار شد<sup>4</sup>. شاهنشاه خود را در آن موقع سلطان مشرق و مغرب می دید. لقب امپراتور روم را به یکی از پناهندگان رومی موسوم به کوریادس روم را به یکی از پناهندگان رومی موسوم به کوریادس دور در کرونست نامی از خود در



شكل ١٣ ـ سكة شاپور اول (مجموعة مؤلف)

تاریخ باقی بگذارد<sup>۵</sup>. سرنوشت والریانوس معلوم نیست. قدر متقن این است که در اسارت جان داد و گویا و فات او در شهر گندی شاپور واقع شد. روایات مورخان رومی از قبیل لاکتانتیوس Lactantius و دیگران در باب بدرفتاری پادشاه ایران با امپراتور قابل تردید است. به موجب روایات شرقی شاپور او را مجبور کرد که در ساختمان سد نزدیک شوشتر کار کند. این سد ۱۵۰۰ قدم طول داشت و هنوز هم برای برگرداندن آب رود کارون به مزارع به کار می رود و به بند قیصر معروف است<sup>9</sup>. به هرحال احتمال قوی می رود، که شاهنشاه ایران اسیران رومی را در ناحیهٔ گندی شاپور و شوشتر مستقر کرده باشد. ایرانیان مهارت رومیان را در فنون بسیار اهمیت می دادند و بلاشک هم سد و هم پل بزرگ شوشتر، عمل مهندسان رومی است<sup>۷</sup>.

شاپور تفصیل غلبهٔ خود را بر والریانوس در چند جا حجاری کرده است.

تصویر عظیمی در نقش رستم از شاپور دیده می شود که، با اشارهٔ شاهانه، امپراتور مغلوب را امان می دهد. تفصیل آن تصویر از این قرار است: شاهنشاه سوار بر اسب است. اسبش دست راست را

حمزه نیز بنای نیشابور را به شاپور نسبت داده است (ص ۴۸؛ ترجمه، ص ۳۵). به گفتهٔ طبری (۸۴۰ نلدکه، ص
 ۵۹) و ثعالبی (ص ۵۲۹)، نیشابور را شاپور دوم بنا کرده است.

۲. اپرنها تیرهای از قوم ایرانی چادرنشین داهه (Dahae) بودند. مؤسس سلسلهٔ اشکانی در آغاز رئیس این تیره بود. ۳. مقایسه شود با هرتسفلد، پایکولی، ص ۴۱.

۴. قسمت اول کتیبهٔ کعبهٔ زردشت، که متأسفانه آسیب فراوان دیده، در بیان جنگهای شاپور با رومیان است. پیروزی شاپور بر والریانوس به طور اختصار در سطر ۱۴ ـ ۱۳ ذکر شده است. این عبارت ثابت میکند که نبردی که به شکست والریانوس منجر شد، در الرها اتفاق افتاده است. رک هنینگ در بولتن شرقی، دورهٔ ۹، ص ۸۲۳ و مابعد. جنگ الرها را در تصویری، که در دورا کشف شده، نمایش دادهاند. رستووتزف، شهرهای کاروانی، ص ۱۲ ـ ۲۱۰.

۵. زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۷۹. هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۷۹.

۷. دیولافوا، صنایع قدیم ایران، ج ۵ تصویر ۱۲ و ۱۳. در باب روایات عامیانه مِربوط به بنای بند شوشتر رک کلمان هوار، در انتشارات سیزدهمین کنگره مستشرقان (هامبورگ، ۱۹۰۲) ص ۱۱۵ و بعد.

برداشته است. برفراز تاج کنگرهدار شاه گوی منسوج سابق الذکر به قدری بالا رفته، که مجبور شده اند در حاشیهٔ سنگ برای جای آن نیم دایرهای بتراشند. انتهای ریش انبوه مجعد او در حلقهای فشرده شده است. گیسوی مجعد شاه در پشت سر نمایان است؛ بر پشت او نوارهایی که جزو لباس سلطنتی است، با چینهای متوازی نمودار است؛ شاه نیم تنهٔ تنگی پوشیده و شلوار او بر روی ساق چین خورده است. شاه گردنبند و گوشوارهای دارد و راست بر زین مرصع نشسته با دست چپ قبضه شمشیر را گرفته و دست را به علامت بخشایش به جانب والریانوس، که در مقابل وی زانو زده، دراز کرده است. امپراتور هنوز تاج برگ دار بر سردارد، عبای رومی بر پشت او در اهتزاز است و معلوم می شود که با کمال عجله شتافته است، تا خود را به پای شاهنشاه بیفکند. در کمال خشوع زانوی راست را خم کرده و زانوی چپ را بر زمین تکیه داده و هر دو دست را به سوی شاه دراز کرده و امان میخواهد. در کنار او شخصی ایستاده، که او نیز لباس رومی پوشیده است. بنابر حدس زاره این شخص كوريادس Cyriadès دشمن قيصر است. اين نقش از بهترين نقوشي است كه از صنعت ساسانیان باقی مانده است؛ اشخاص این تصویر از فرط زیبایی و جاذبیت گویی زنده هستند. صورت یک نفر ایرانی، که سر و دست خود را به رسم احترام بلند نگاه داشته، در پشت اسب پادشاه نمایان است. در زیر او کتیبهای به زبان پهلوی دیده می شود که به مرور زمان ضایع شده است. و گویا این صورت را بعد در روی سنگ کندهاند. انظیر این تصویر را با مختصر تغییری در نزدیکی شهری، که شاپور اول بنام شاپور در مغرب استخر بنا نهاد، میبینیم.<sup>۲</sup>

این غلبه پادشاه ایران در دو نقش بزرگ در کوه شاپور هم حجاری شده است. در وسط یکی از نقوش شاپور سوار و کوریادس پیاده دیده می شود. در زیر اسب شاه مردی افتاده و در مقابل او امپراتور روم زانو بر زمین زده است؛ نیکه، ۳ الههٔ پیروزی، در هوا پرواز می کند و تاج گلی با نوارهای مواج به شاهنشاه فاتح می دهد؛ در چپ و راست دو ردیف سواره و پیادهٔ ایرانی رسم شده، که نمونه قوای جنگی اقوام مختلف و اسلحهٔ گوناگون آنهاست. ۴

نقش دیگر خیلی بزرگ است و صور بسیار دارد، که در چهار ردیف قرارگرفتهاند. متأسفانه این نقش فعلا به حال اسف انگیزی افتاده است. در وسط صف شاهنشاه ایران و امپراتور روم، چنانکه در نقوش قبل ذکر شد، ترسیم شدهاند. شاه بر اسب سوار است و مردی را پایمال میکند؛ کوریادس در کنار او ایستاده، و امپراتور زانو به زمین زده دستها را به سوی شاه دراز کرده است. در کنار امپراتور دو نفر ایستادهاند. یکی از آنها کلاه بلند ایرانی بر سردارد و دیگری حلقه یا تاجی به شاه تقدیم میکند. صورت نیکه، الههٔ پیروزی، برفراز آن در حال پرواز دیده می شود. در پشت سر این عده، چند تن از

۱. دیولافوا، ج ۵، تصویر ۱۵؛ زاره هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ۷ و ص ۸۰ ـ ۷۷؛ زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۷۴؛ تاریخ صنایع پوپ، IV، A ،IV.

۲. دیولافوا، تصویر ۱۸۶ زاره ـ هرتسفلد، تصویر ۴۴ و ص ۲۲۲؛ تاریخ صنایع پوپ IV ، B ،۱۵۵ B.

<sup>3.</sup> Nicé

۴. دیولافوا، تصویر ۲۰؛ آندرهاس و اشتولتسه Stolze، پرسپولیس، تصویر ۱۴۳؛ زاره ـ هرنسفلد، تـصویر ۴۵ و ص

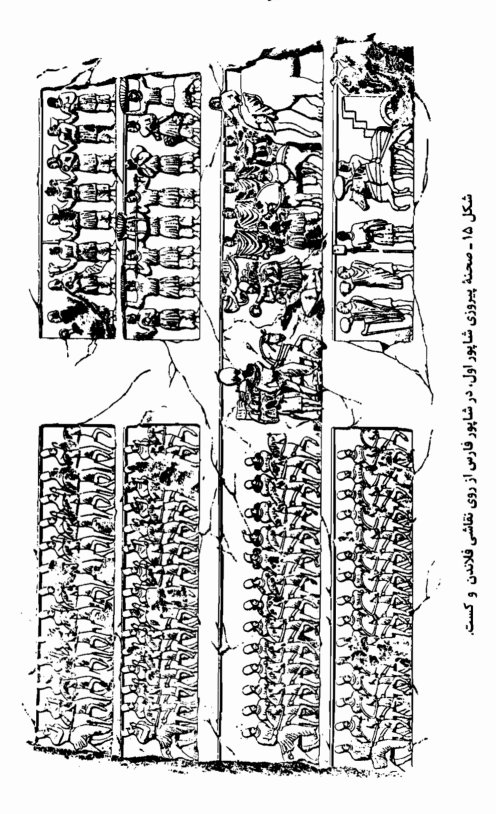
رومیان ملبس به قبای رومی و چند نفر دیگر دیده میشوند، که فیلی و اسبی همراه میآورند، مردی دیگر تشتمی بر سرگرفته است. این تصاویر در سمت راست ردیف سوم قرار دارد. در دو ردیف بالای



شکل ۱۴ ـ صحنهٔ پیروزی شاپور اول بر والریانوس، در نقش رستم (زاره، صنایع ایران قدیم)

همان قسمت از حجاری، مردمانی دیده می شوند، که پیراهن آنها تا زانو و شلوارشان تا مچ پا رسیده است. این اشخاص چند تشت و چند تاج و یک کیسه که ظاهراً پر از پول است و دو شیر در زنجیر می آورند. در ردیف پایین اشیای دیگری، که غنیمت بوده، من جمله یک پرچم رومی پیش می برند. ازادهٔ جنگی امپراتور روم، که به دو اسب بسته شده در آخر همه دیده می شود. در چهارمین ردیف از سمت چپ اسواران ایرانی را ترسیم کرده اند. اغلب مردان کلاه بلند استوانهای شکل بر سردارند، که بالای آن مدور است. پنج نفر سواری که در ردیف سوم بلافاصله پشت سرشاه قرار دارند، گیسوانشان مانند گیسوان شاه مجعد است. احتمال می رود که اینان شاهزادگان بلافصل باشند. تمام اسواران دو ردیف بالا به حال احترام قرار گرفته اند، یعنی سبابهٔ دست راست را به سمت پیش دراز کرده اند. (ش ۱۵) در طی کاوشهای علمی شهر شاپور، ویرانه های کاخی از شاپور اول در جنب آتشکده و بنای در گرگری از این پادشاه (که کتیبه شهر شاپور در آنجاست) کشف شده است. سبک معماری و تزئینات دیگری از این پادشاه (که کتیبه شهر شاپور در آنجاست) کشف شده است. سبک معماری و تزئینات

۱. فلاندن و کست، ج ۱. تصویر ۵۳ زاره ـ هرتسفلد. تصویر ۴۳ و ص ۲۲۰ و ما بعد نیمه راست حجاری را دیولافوا در کتاب خود نقل کرده است (ج ۵. نصویر ۱۹)؛ تاریح صنایع پوپ, ۱۵، A ،B ،IV.



این بناکاملا یونانی است و این خود مایه بسی شگفتی است، که چنین بنایسی در قلب سرزمین پارس، یعنی مهد سلسلهٔ ساسانی قراردارد. بنابر عقیدهای که تاکنون رواج داشت، پارس از ایالاتی بود که کمتر تحت نفوذ مغرب زمین قرارگرفته و سنتهای ملی در دیانت و صنعت در آنجا پاکتر و بهتر محفوظ مانده بود». (گیرشمن، مجله صنایع آسیایی، دورهٔ ۱۲، صفحه ۱۸ ـ ۱۲)،

شاپور پس از تاخت و تاز در سوریه و کاپادوکیه قصد بازگشت به ایران نمود و در حین

مراجعت مورد حمله اذینه Odheinat امیر عرب، که حکمرانی شهر پالمیر Palmyre واقع در صحرای شام را



شکل ۱۶ ـ سکة وهرام اول (موزة ملی کینهاگ)

داشت، قرارگرفت. این شهر مرکز تجارت شرق و غرب بود. درباره موفقیتهای اذینه دراین موقع بیشک تاریخ نویسان گزافه گویی بسیار کردهاند. اما او به هرحال چندین سال بر سوریه و قسمت عمده ایالات رومی آسیای قدامی تسلط داشت وگرچه به ظاهر دست نشانده روم بود، ولی در حقیقت کموبیش استقلال داشت و از طرف گالینوس Galienus قیصر روم به لقب امپراتوری نائل شد. ایرانیان بدون هیچ فائده تا سال ۲۶۵ جنگ خود را با پالمیر ادامه دادند. وقتی اذینه به قتل رسید، زناو موسوم به بثزیینه Zenobia یا زینب، که مؤلفان رومی نام او را زنوبی Zenobia آوردهاند، به اتفاق پسرش که مؤلفان رومی نام او را زنوبی Augustus آوردهاند، در سال ۲۷۱ خود را اگوستوس Aurelien خواند آنگاه اورلین Augustus قیصر خود را اگوستوس Aurelien خواند آنگاه اورلین Aurelien قیصر

روم لشکر نیرومندی به پالمیر کشید و پس از مقاومت دلیرانهای که زنوبی نمود، آن شهر را گرفت و



شکل ۱۷ ـ اوهرمزد مقام شاهی را به وهرام اول عطا میکند (زاره، صنایع ایران قدیم)

ویران کرد و در سال ۲۷۲ زنوبی سعی کرد به ایرانیان پناه ببرد، ولی موفق نشد. او راگرفته به روم بردند. اکنون خرابههای عظیمی باقی است، که از جلال و شکوه این دولت ناپایدار حکایت میکند. ۱

شاپور در سال ۲۷۲ وفات یافت. سنگ قیمتی بسیار زیبایی با اسلوب یونانی و رومی هست که به زبان پهلوی نام شاپور اول بر آن نقر شده، لکن آن تصویر از آثار یونانی قبل از شاپور می باشد و این پادشاه نام خود را بر آن حک کرده است. ۲

در کتیبه کعبه زردشت (سطر ۲۲) زنی به نام آدُراَناهید و عنوان بانبِشنان بانبِشن (ملکه ملکهها) ذکر شده، که ظاهراً همسر شاپور است. آنام این ملکه بستگی نزدیک و تعلق خاندان ساسانی را به معبد اناهید استخر به خاطر می آورد.

ما از وقایع سیاسی سلطنت هرمزد اول (۷۳ - ۲۷۲) و وهرام اول (۷۶ - ۲۷۳) که هر دو پسر شاپور اول بوده اند، تقریباً هیچ اطلاعی نداریم. هرمزد که پیش از سلطنت هرمزد اردشیر نام داشت (کعبه زردشت، سطر ۲۲)، بانی شهر هرمزد اردشیر در خوزستان است، که بعدها تازیان آن را سوق الاهواز نامیدند.

نقش برجسته ای در سنگ شاپور هست، که وهرام اول را در حالی که اوهرمزد (خدا) مقام شاهی به او عطا میکند، نشان می دهد. <sup>۵</sup>

شاه تاجی دندانه دار بر سر نهاده و گوی منسوج را بر آن قرارداده است. خدا تاجی کنگره دار بر سر نهاده است. خدا و شاه بر اسب سوارند و شاه حلقهای را، که او هرمزد به جانب او دراز کرده، می خواهد بگیرد. از لحاظ صنعت این نقش از همه نقوش پیشین بر تر است. زاره گوید: «عدم تناسب راکب و مرکوب، که در نقشهای سابق بوده، در اینجا از بین رفته است. حرکات و سکنات اسبان و اشکال مختلف پی و عضله آنها را مخصوصاً نشان داده اند و نازک کاری دقیقی به کار برده اند، که در نقوش سابق به نظر نمی رسد». سازنده این تصویر در نمایش صورت پادشاه مجبور به تبعیت از سبک قدما بوده ولی توانسته است در اندام و چهرهٔ پادشاه نشانه زندگی قراردهد، مثلا: اشتیاقی که پادشاه به گرفتن علامت سلطنت از دست خداوند دارد، کاملا از این تصویر نمایان است (شکل ۱۷) پادشاه به گرفتن علامت سلطنت و هرام دوم (۹۳ - ۲۷۶) پسر و هرام اول، مجدداً جنگ ایران و روم درگرفت. در زمان سلطنت و هرام دوم نیش آمد؛ اما در اثر مرگ ناگهانی او رومیان عقب نشستند و در

۱. رستووتزف، شهرهای کاروانی، ص ۱۱۹ ـ ۹۱ اینگهولت، مطالعات دربـاره حـجاریهای پـالمیر ،H. Ingholt Studier over palmyrensk Skulptur چاپ کپنهاگ، ۱۹۲۸.

۲. زاره، صنایع ایران قدیم، ص ۵۴ هرتسفلد، پایکولی، ص ۷۴. ۳. هنینگ، بولتن شرقی، دوره ۹، ۴۷ ـ ۹۴۶.
 ۴. هنینگ، ایضاً، ص ۴۸ ـ ۹۴۶.

۵ در روی حجاری، کتیبه از نرسه است. زاره هم بدواً این نقش را به همین شاه نسبت داده است (نقوش برجسته، ص ۲۱۵ و بعد)، ولی در کتاب جدید خود موسوم به صنایع ایران قدیم (ص ۴۰) آن را از بهرام اول می داند. هر تسفلد (پایکولی، ص ۱۷۳) از روی سبک بنا و القاب پادشاه، ثابت کرده است که نرسه اسم خود را در روی نقشی که متعلق به برادر ارشدش بوده است، کنده است. در این امر شک و شبهه نیست، زیرا تاج پادشاه مانند تاجی است که در روی سکه های بهرام اول دیده می شود و با تاج نرسه اختلاف دارد.

۶. زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ۴۱ و ص ۲۱۵ و ما بعد، زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۷۸؛ تاریخ صنایع پوپ ۱۸۶ A ، ۱۷.

سال ۲۸۳ معاهده ای منعقد شد، که به موجب آن ارمنستان و بین النهرین به تصرف رومیان در آمد. واگذاری این دو ایالت از طرف شاهنشاه در وقتی که دشمن ضعیف شده بود، بی علت نبود، زیراکه در این وقت خبر طغیان خطرناکی را در مشرق کشور شنید و مجبور به مصالحه با رومیان گردید.

سکههای معروف به سکههای «سکایی ـ ساسانی»، که از طرف نواب سلطنت قسمت شرقی دولت ایران (خراسان) ضرب شده، حاکی از این است که تا زمان و هرام دوم این ایالت بزرگ در زیر فرمان یکی از شاهزادگان خانواده سلطنتی ملقب به کوشانشاه بوده است. پیروز برادر شاپور اول، در سکههایی که ضرب کرده، خود را «کوشانشاه بزرگ» خوانده است. بعد از سال ۲۵۲ شاپور اول پسرش هرمزد را، که بعداً هرمزد اول خوانده شد، به حکومت خراسان گماشت. و لقب «شاهنشاه بزرگ کوشان» که از القاب پیشینیان عظیمتر بود، به او تفویض کرد. و هرام اول و و هرام دوم قبل از اینکه به تخت ایران جلوس کنند، همان منصب عالی را داشتند. در زمان سلطنت و هرام دوم برادرش هرمزد فرمانفرمای خراسان بود. در هنگام جنگ ایران و روم این هرمزد علم طغیان برافراشت و به کمک و پشتیبانی سکاها و کوشانیها و گیلها سعی کرد در مشرق مملکت دولت مستقلی تأسیس کمک و پشتیبانی سکاها و کوشانیها و گیلها سعی کرد در مشرق مملکت دولت مستقلی تأسیس نماید. به همین جهت است که و هرام دوم باکمال عجله به جنگ روم خاتمه داد، تا تمام قوای خود

را به مقابلهٔ برادر یاغی برد. شورش خاموش شد و سگستان مسخر گردید و شاهزادهای که موسوم به وهرام بود (و بعداً وهرام سوم شد)، در این وقت لقب سگانشاه «پادشاه سکاها» یافت، زیرا چنانکه هرتسفلد میگوید: «بنابر عادت، ولیعهد ایران را به حکومت مهمترین ایالت یا ایالتی که بعد از سایران تسخیر شده بود، نصب می نمو دند.» ۱

نقوشی از وهرام دوم باقی است، که از لحاظ باستان شناسی جالب توجه است. در نقش رستم در جوار صورت تاجگذاری اردشیر اول کتیبهای است کوچکتر از آن، که به امر وهرام حجاری شده و شاه را



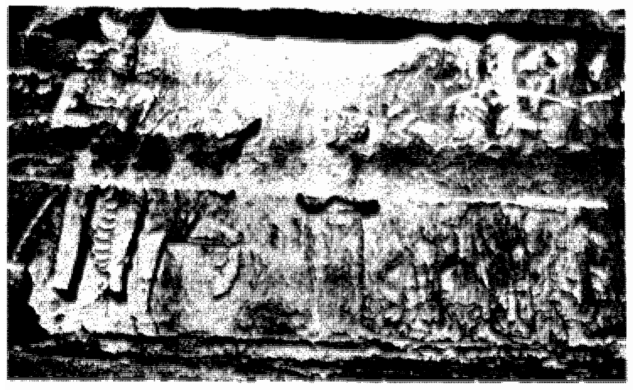
شکل ۱۸ ـ سکه وهرام دوم (موزهٔ ملی کپنهاگ)

پیاده در وسط خانوادهاش نشان می دهد، زیرا این پادشاه همواره مایل بود که در کتیبه به صورت پدر خانواده نمایش یابد. بر سکههای او شیاه و ملکه به طور نیمرخ منقوش شده و در مقابل آنها صورت شاهزاده کوچکی دیده می شود، که رو به طرف آنها کرده است. پادشاه تاجی بر سردارد، که گوی سابق الذکر و دو بال بر آن ترسیم شده، ۲ ولی کلاه ملکه و شاهزاده به شکل سر حیوانات

۱. هرتسفلد، پایکولی، ص ۴۲ و ما بعد، روشنایی جدید در تاریخ ایران از کتیبه های پهلوی، (مجله کاما، شماره ۷، ص ۱۱۱ ـ ۱۱۱) و سکه های کوشانی و ساسانی (رسالات باستان شناسی هند Memoirs of the Archeolog. Survey).

۲. به عقیده هرتسفلد، بالهای پرنده موسوم به وارِغنه Vâra Yna، مظهر خدای پیروزی ورثرغن، میباشد. (گزارش باستان. ج ۹، ص ۱۰۱، یادداشت ۳)؛ این مرغ به عقیده بنونیست باز یا شاهین است. (ورتر و ورثرغن، ص ۳۴).

است (ش ۱۸). در کتیبه نقش رستم ایادشاه در وسط قرار گرفته و گیسوان و ریش او به رسم معمول سلاطین ساسانی آراسته شده، تاج بالدار بر سر دارد و دو دست را بر قبضه شمشیر بلند و مستقیم خود تکیه داده است. در برابر او در سمت چپ سه نفر، که خطوط صور تشان درست تمیز داده نمی شود، به طرف او روی آورده اند. زاره حدس می زند که شخص اول شاهزاده و هرام سکانشاه و آن دو نفر دیگر، که کلاهی به شکل سر حیوان به سردارند، همان ملکه و شاهزاده کوچکی هستند که در سکه ها معمولا رسم می کرده اند. در عقب این سه شکل، شخص جوان بی مویی دیده می شود، که کلاه بلند نجبای بزرگ بر سردارد و دست را به علامت احترام بلند کرده است. شخص آخر مردی است؛ که از گیسو و طرز ایستادن او، چون دست را بلند نکرده، معلوم می شود از دودمان سلطنتی است. زاره تصور می کند که آنکه کلاه بلند دارد، موبدان موبد و آن دیگری شاهزاده نرسه عموی پادشاه است. در عقب سرشاه در سمت راست نقش سه تن از نجبا، که کلاه بلند بر سر نهاده اند، دیده می شود، که دست راست را برافراشته و ایستاده اند. ا



شکل ۱۹ ـ صحنهٔ پیروزی وهرام دوم در شاپور فارس (زاره ـ صنایع ایران قدیم)

وهرام دوم در کوه شاپور نقشی دارد، که حاکی از غلبه او بر خصم است. رالینسون Rawlinson و دیولافوا تصور کرده اند که موضوع نقش غلبه بر سکاها است. زاره از طرف دیگرگمان دارد که مردان بلند قبایی. که به حضور شاه می آورند و ظاهراً هر یک قطعه ای پارچه را با ریسمان بر سر بسته اند، نمایندگان عشایر عرب هستند، که به اطاعت در آمده اند. و هرام که از کلاه بالدارش شناخته می شود،

۱. رک شکل ۲ این کتاب، سمت راست.

دیولافوا، ج ۵، تصویر ۱۴؛ زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ۵ و ص ۷۱ و مابعد؛ واسمر Vasmer، نامه سکه شناسی Numismatic Chronicle، سری پنجم، ج ۸، ص ۲۸۸ ـ ۲۸۶.

سوار اسب است.

ریش و گیسویش به همان شکل معمول سلاطین قدیم است. نوارهای چینداری که به کلاهش بسته، در اثر وزش باد در اهتزاز است و ترکش بلندی از کمربند او آویخته است. گوی مستطیل



شکل ۲۰ ـ مبارزهٔ دو سوار (زاره، صنایع ایران قدیم)

حسب المعمول در جلو پاهای اسب دیده می شود. در برابر شاه سرداری ایرانی دستها را به شمشیر تکیه داده ایستاده است. از طرزگیسوانش معلوم می شود که از خانواده سلطنتی است. در پشت سر او رؤسای دشمنان مغلوب حضور دارند. در این جمع تصویر یک اسب و سر دو شتر نمایان است. (ش ۱۹).

بنابر نظر هرتسفلد کتیبهٔ سابق الذکر (ش ۱۱)، که در نقش رستم موجود است و جنگ دو نفر سوار را نشان می دهد، متعلق به و هرام دوم است. دو کتیبه دیگر، که همچنین در نقش رستم است و بسیار ضایع شده، نظیر همین صحنه را نشان می دهد و گویا مربوط به همان عهد است. همچنین در روی قطعه عقیقی که در کتابخانهٔ ملی پاریس موجود است، نبرد یکی از اسواران ایرانی را با یکی از رومیان نقش کرده اند. \* (ش ۲۰)

۱. دیولافوا، ج ۵ تصویر ۲۱؛ زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ۴۲ و ص ۲۱۷ و ما بعد؛ زاره، صنایع ایران قدیم. تصویر ۴۷ و ص ۲۱۷ و ما بعد؛ زاره، صنایع ایران قدیم. تصویر ۷۹ تاریخ صنایع پوپ، ۱۵۶ B ، ۱۵۷. در برم دلک در نزدیکی پاسارگاد قدیم در روی سنگی دو حجاری دیده می شود، که به مرور زمان آسیب فراوان دیده است. زاره (نقوش برجسته، تصویر ۳۲ و ص ۱۸۷ و بعد) گمان می کند. که صحنهٔ فوق شاه شدن و هرام اول و یا و هرام دوم و ملکه را نشان می دهد.

۲. دروازهٔ آسیا، ص ۴۴ ـ ۴۳.

٣. زاره - هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ٨ و ٥١، مقایسه شود با زاره صنایع ایران قدیم، ص ۴١.

۴. بابلون Babelan فهرست نگینهای کتابخانهٔ ملی پاریس، شمارهٔ ۳۶۰. زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۱۴۵؛ هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۹، ص ۱۳۷.

پس از وفات وهرام دوم در سنه ۲۹۳ پسرش وهرام سوم به تخت نشست، اما سلطنتش بیش از چهار ماه دوام نیافت. نبرسه پسر شاپور اول، که عمم پدر این پادشاه جوان بود (ش ۲۱)، طغیان کرد و غالب شد. موضوع کتیبهٔ بزرگ نبرسه در پایکولی ذکر این قضیه است. اممکن است وهرام سوم پس از سال ۲۹۳ در بعضی از قسمتهای شرقی ایران به شاهی باقی مانده باشد. ا

نرسه کیفیت تاجگذاری و سلطنت خدا داد خود را برتخته سنگ نقش رستم حجاری کردهاست و این همان طرز معروف قدیم است، یعنی پادشاه حلقه نواردار را،



شکل ۲۱ ـ سکه نرسه (موزهٔ ملی کینهاگ)

که علامت سلطنت است، از دست خداوند میگیرد. خدا در اینجا زنی است و زاره تصور میکند اناهید



شکل ۲۲ ـ تاجگذاری نرسه در نقش رستم (زاره ـ صنایع ایران قدیم)

۱. شدر (گنومون ۹، ص ۳۴۴، یادداشت ۱) با مطالعه اسامی شاهان اوایل دوره ساسانی قرائن و اماراتی یافته است، که لحن کتیبه پایکولی نیز آن را تأیید میکند، مبنی براینکه بیداری ملی ایرانیان عهد ساسانی در زمان نرسه به مرحله تکامل رسیده است.

باشد. پادشاه نیم تنه تنگ معمولی را پوشیده است، تاجی که در بعضی سکههای نرسه دیده می شود، شکل کلاه کوتاهی با خطوط عمودی دارد، که گوی بزرگ منسوج بر روی آن قرار گرفته است. گیسوان مجعد، که به مقدار زیاد بر شانههایش افتاده، و ریش نوکدار، که انتهای آن در یک حلقه قرارگرفته، و نوارهایی که در پشت سر او موج می زند، و گردنبند مرواریدی که انداخته، تمام اینها را به همان اسلوب معمول باستانی نقش کردهاند. الهه تاج کنگرهدار سرگشادهای را بر سر گذاشته، که حلقههای مجعد موی از فراز آن پدیدار است و این تاج مخصوص خدایانی است که در نقوش ساسانیان دیده می شود، گیسوان بافته او برگردن و شانهاش فرو ریخته است، قبای او به وسیله تکمه های منقوش در زیر گردنبند مروارید بر روی سینه اتصال یافته و کمربندی بر آن بسته شده است. بین شاه والهه صورت طفلی دیده می شود، که بسیار ضایع شده و شاید صورت پسر نرسه باشد، که بعد به نام هرمزد دوم به سلطنت رسید. در پشت شاه یکی از نجبای بزرگ ایستاده، که کلاهی بلند به شکل سر اسب بر سر دارد و به حالت احترام معمول دست را بلند نگاه داشته است. (ش ۲۲).

در جنگی که بین نرسه و رومیان اتفاق افتاد، نرسه را بخت یاری نکرد. آتیردات Terdat پادشاه ارمنستان که سلطنت خود را مدیون حمایت قیصر روم بود، خلع شد، لکن گالریوس Galérius فرماندهی لشکر روم را به عهده گرفت و نرسه را مغلوب کرد و در آن جنگ زن نرسه، که ارسان Arsañe نام داشت، به دست رومیان گرفتار شد. نرسه مجبور شد پنج ولایت از ارمنستان صغیر را به روم واگذار کند. تیردات مجدداً بر ارمنستان تسلط یافت و ولایت ایبری Ibérie (گرجستان) تابع قیصر شد. آ



شکل۲۳\_سکههرمزددوم (موزهٔ ملی کپنهاگ)

صلحی که در سال ۲۹۸ بین ایران و روم واقع شد، قریب چهل سال دوام یافت. پس از سلطنت هرمزد دوم پسر نرسه (۳۰۲ تا ۳۰۹ یا ۳۱۰)، که به عدالت و نیکویی مشهور مانده است (ش ۲۳)، شورش و جنگ داخلی در گرفت. آذرنرسه، که یکی از پسران هرمزد دوم از زن اول او بود، به سلطنت رسید، ولی چون اعیان و نجبای مملکت را ناراضی نمود، پس از چند ماه از سلطنت خلع شد. یکی از برادرانش راکور کردند، برادر دیگرش را، که هرمزد نام داشت، بهزندان افکندند، اما بعد فرار کرد و به رومیان پناه برد. مقارن این

احوال بزرگان طفلی خردسال موسوم به شاهزاده شاپور را، که پسر هرمزد دوم از زن دیگر او بود، به پادشاهی برگزیدند. ۴

شاپور دوم مدت هفتاد سال (از ۳۰۹ یا ۳۱۰ تا ۳۷۹) سلطنت کرد. در زمان کودکی او مادرش به

۱. دیولافوا، ج ۵، تصویر ۱۶؛ زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، تصویر ۹ و ص ۸۴ و بعد؛ زاره، صنایع ایران قندیم، تصویر ۸۱؛ تاریخ صنایع پوپ، B ،IV.

٢. مقايسه شود با هرتسفلد، پايكولي، لغت ٥٣٢. ٢٠ . ٢٠ رك يوستى، فقه اللغة، ٢، ص ٥٢٠.

۴. نلدکه، طبری، ۵۱، شمارهٔ ۳: هرتسفلد از روی کتیبه در تخت جمشید، که خواندن آن خالی از اشکال نیست، چنین فرض کرده است که شاپور دیگری برادر بزرگ شاپور دوم معروف به سکانشاه وجود داشته (هرتسفلد، پایکولی، ص ۱۲۱ و ۵۰ و گزارش باستان، ج ۴، ص ۲).

همراهی بزرگان دولت سلطنت می کرد. در منابع شرقی حکایاتی راجع به شاپور آمده است، که چگونه هوش و تدبیر و اصلاح طلبی از خود ظاهر می کرد و با کمی سن کارهای بزرگ انجام می داد. وقتی در قصر تیسفون خوابیده بود، از مقابل قصر همهمه برخاست. بیدار شد و سبب پرسید، گفتند: علت این آشوب فشار جمعیت است، که از دو طرف از روی پل دجله می خواهند بگذرند. پادشاه جوان در زمان دستور داد، که در کنار این پل، پلی دیگر بر پاکنند، تا آیندگان از پلی و روندگان از دیگری بگذرند. ا

در باب وقایع سی سال اول سلطنت شاپور دوم اطلاع دقیقی در دست نداریم، اما از ایس که



شکل ۲۴\_سکهٔ شاپوردوم (موزهٔ ملی کپنهاگ)

سی سال انتقام از رومیان را به تأخیر انداخت، می توان حدس زد که در داخله مملکت دچار صعوبت و اشکال بوده است و شاید کوششهای اول او مصروف این بوده است که پر و بال شهرداران و واسپوهرانی را، که در زمان نیابت سلطنت قوت گرفته بودند، بشکند. رسوم وسنن عهد اشکانی هنوز در دماغ بزرگان باقی بود و هر وقت پادشاهی ضعیفالنفس، عنان جاه طلبی آنان را رها می کرد، بی درنگ خطر تسلط اشراف و هرج و مرج ملوک الطوایفی پیشمی آمد. این پادشاه جوان (ش

دیگر از مؤلفان شرقی به ذکر فتوحات او در قبائل عرب پرداخته اند. تصرف بحرین واقع در ساحل خلیج فارس در زمان شاپور دوم اتفاق افتاده است. ۲ شاپور شاهنشاهی بزرگ و سزاوار جانشینی اردشیر اول و شاپور اول و وهرام دوم بود. ایرانیان او را ذوالاکتاف لقب داده اند، زیراکه بنابه روایات، در جنگهای سختی که با عرب می کرد، شانه های اسیران بدوی را سوراخ می کرد. ۲

عاقبت شاپور پس از آنکه بنیان قدرت خود را مستحکم ساخت، در صدد جنگ با روم بر آمد. در آن مملکت وقایع مهمی رخ داده بود. قسطنطین کبیر به دین عیسی در آمده بود. دخول دیانت عیسی در ارمنستان، که مقارن آن احوال به دست تیردات و جانشینان او انجام گرفت، موجب شد که بین روم و ارمنستان ارتباط محکمتری ایجاد گردد. اگر چه یولیانوس قیصر روم به مخالفت دین عیسی برخاست و از این رو او را مرتد Apostat لقب داده اند، ولی کار او موقت بود و در اوضاع تغییری نداد.

۱. طبری، ص ۸۳۷ نلدکه، ص ۵۴ ۲۰ رتشتین، ملوک لحمی، ص ۱۳۱ و بعد.

۳. نویسندگان عرب، که نوشته های آنها از منابع ساسانی اخذ شده، به طور کلی لقب شاپور را به لفظ عربی دوالاکتاف (صاحب شانه ها) ترجمه کرده اند. نلدکه بر این عقیده است که اصل این لفظ یک لقبی است به معنی چهار شانه، یعنی «کسی که بارهای فوق العاده دولت را می کشد». معذلک حمزه اصفهانی و نویسندگان دیگر که پیرو او هستند، لفظ فارسی این لغت را هوبه سنبا hôbah-sumbà نوشته اند، که به معنی «سوراخ کننده شانه ها» است. نلدکه گمان می کند (طبری، ص ۵۲، یادداشت ۱)، که این لفظ مجعول است و از روی کلمه عربی ذوالاکتاف ساخته شده است، اما اینکه به جای کلمه کتف لفظ عتیق فارسی یعنی هوبه را، که به معنی شانه بود، آورده اند، به نظر من قول حمزه صحیح است و هوبه عیناً نقل از کلمه پهلوی شده و معنایی هم که از آن کرده اند، مطابق روایات قدیمه است، وانگهی در تاریخ ساسانیان این تنها نوبتی نیست که صحبت از این مجازات شده باشد. خسرو دوم، که نسبت به منجمان خشمگین گردید، آنها را تهدید نمود که استخوان شانه آنها را بیرون خواهد کشید. (طبری ص ۱۰۱۲، نلدکه، ص ۳۰۷).

در میان اعیان و بزرگان ارمنستان گروهی موجود بود، که برای تحصیل مقامات به کمک ایرانیان چشم داشتند. ارمنستان همواره دستخوش نزاع این بزرگان بود. پی در پی شاهزادگان را میکشتند و توطئهها میکردند و خیانتها مرتکب میشدند. و در نتیجه ایران و روم در امور داخلی آنها متناوباً مداخله میکردند. پس ارمنستان کمافی السابق کانون جنگهای ایران و روم بود.

این دفعه نیز منازعات داخلی ارمنستان، بهانه به دست شاپور داد تا جنگ را تجدید کند، به این امید که شاید آنچه نرسه از دست داده مجدداً به کف آورد. شاپور به آسانی ارمنستان راگرفت و پس از آن در بینالنهرین با رومیان مصادف شد. قسطنطین تازه مرده بود و جانشین او کنستانس دوم Constance شخصاً سپهسالاری لشکر روم را به عهده داشت. قلعه نصیبین در مقابل حملات مکرر ایرانیان ایستادگی کرد و رومیان در سنجار فاتح شدند، اما پس از آن پی در پی شکست خوردند. آنگاه اعمال جنگی در سر حد روم چند سالی متوقف ماند و شاپور از این وقفه استفاده نموده، خیونی ها و اقوام و حشی دیگر را، که از جانب شمال شرقی به کشور حمله می بردند، دفع کرد. عاقبت با خیونیان و سکاهای سکستان قرارداد اتحادی منعقد ساخت. ۲

در سنه ۳۵۶ موسونیانوس Musonianus سردار رومی تهم شاپور مرزبان ایران را در حضور شاه واسطه صلح قرارداد. شاپور، که از تسکین سرحد شرقی فراغت یافته بود، سفیری با هدایای بسیار و نامهٔ پیچیده در پارچهٔ سفید به جانب کنستانس قیصر روم فرستاد و آن نامه بدین مضمون بود، که شاپور شاه شاهان قرین ستارگان و برادر مهر و ماه برادر خود قیصر کنستانس را سلام میرساند و خوشوقت است از اینکه امپراتور در اثر تجربه به راه راست بازگشته است. اجداد او (شاپور) تسلط خود را تا رود استریمون Strymon و حدود مقدونیه بسط داده بودند و خود او، که (بدون قصد خود ستایی) از حیث جلال و کثرت فضائل بر تمام اجدادش برتری دارد، موظف است که ارمنستان و بینالنهرین را، که به حیله و تزویر از کف جدا و به در کردهاند، بازستاند. «ما هرگز این عقیده شما را قبول نخواهیم نمود، که گستاخانه گفته اید، هر پیشرفتی در جنگ، اعم از آنکه نتیجه شبجاعت و دلاوری یا معلول حیله و تزویر باشد، شایسته مدح و تحسین است». همچنانکه پزشکان گاهی دلاوری یا معلول حیله و تزویر باشد، شایسته مدح و تحسین است». همچنانکه پزشکان گاهی بعضی اعضای بدن را میسوزانند و قطع میکنند تا استفاده از سایر اعضا ممکن شود، به همان طریق نیز امپراتور باید اراضی کو چکی را، که فقط موجب نفاق و خونریزی است، تسلیم نماید تا بر بقیه قلمرو خویش سلطنت کند. اگر سفرای ایران بدون اخذ نتیجه مراجعت کنند، شاهنشاه پس از موسم استراحت زمستان با تمام نیروی لشکری خود به امپراتور خواهد تاخت.

در جوابی که «کنستانس فاتح بروبحر و صاحب فروشکوه جاودانی» به «برادرش شاپور» نوشت،

۱. رک پیترز، مداخله سیاسی کنستانس دوم در ارمنستان بزرگ در سال ۳۳۸؛ خلاصه بولتن قسمت ادبی آکادمی پادشاهی بلژیک، سری ۵، ج ۱۷ (۱۹۳۱).

۲. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۳۶ و ۵۰. اینکه در عبارت مذکور از آمیانوس (کتاب ۱۷، بند ۵، فقره ۱) به جای لفظ گیلانی Gelanis، سکستانی gestanis) نقل شده، تصرفی است که مارکوارت کرده است. چنین به نظر می رسد که در موقع خردسالی شاپور سکستان استقلال یافته بود.

٣. تِميستياس Themistias، رك آثار آميانوس مارسلينوس، چاپ والِسيوس Valésius، ص ١٣٨.

از قبول تقاضای او صریحاً امتناع کرد و پادشاه را از حرص و طمع روز افزونش ملامتها نمود. مضمون نامه از این قرار بود، که اگر رومیان گاهی دفاع را بر حمله ترجیح می دهند، از ترس و کم دلی نیست، بلکه از راه مداراست و اگرچه رومیان گاهی در جنگ پیروز نشدهاند، لکن نتیجه قطعی از جنگ هرگز به ضرر آنان خاتمه نیافته است. آمیانوس مضمون این دو نامه را در کتاب خود آورده (کتاب ۱۷، بند ۵، فقره ۱۴ ـ ۳)، ولي سبک انشاي مؤلف در آن نامه ها دخالت دارد و بنا بر عادت نويسندگان قديم أن نامه ها را به طور أزاد نقل كرده است. اما دليل اينكه آميانوس اصل نامه ها را ديده بود، این است که القاب شاپور را عیناً نقل کرده است: «شاپور، شاهان شاه، قرین ستارگان، برادر مهر و ماه». اگرچه شاید تمام القاب را با دقت و صحت تام نیاورده باشد، ولی عبارت مذکور با القاب رسمی شاپور اول، که در کتیبه حاجی آباد دیده میشود، شباهت دارد. از این قرار: «مزداپرست، خدایگان شاپور، شاهنشاه ایران وانیران، از نژاد ایزدان». و نیز مطابق است با القابی که شاهنشأه در نامههای رسمی خود به امرای ارمنستان قید کرده، از این قرار «با افتخارترین (یا شجاعترین) مزدایر ستان، شاهنشاه آفتاب مرتبت» یا این عبارت: «با افتخارترین دلیران؛ شاهنشاه ایران وانیران». ` شاپور در آغاز جنگ بر قلعهٔ امیدا (آمد) Amida، که دیار بکر فعلی باشد، حمله برد و آن را پس از مقاومت دلیرانهٔ حصاریان، مسخر کرد و این واقعه در سنه ۳۵۹ اتفاق افتاد. دو سال بعد پس از مرگ کنستانس، یولیانوس امپراتور تمام رومیان شد و لشکرهای روم را به جنگ ایران برد. یکی از سرداران او هرمزد شاهزاده ایرانی و برادر پادشاه بود، که به روم گریخته بود و حال امید داشت، که به یاری رومیان به تخت ایران جلوس کند. به علاوه قیصر روم متحد دیگری داشت و آن **اَرشَک سوم** یادشاه ارمنستان بود. این ارشک گنیل Gnêl خویشاوند خود را به قتل رسانیده فَرَندِزم Pharandzem زن او را، که از بانوان بسیار دسیسه کار بود، به عقد خویش در آورد. قوای رومیان و متحدان آنان به جانب تیسفون پیش رفتند، لکن راه پیشرفت آنها را یک لشکر نیرومند ایرانی به فرماندهی سرداری از دودمان مهران فروبست و در خلال جنگهایی که وقوع یافت، یولیانوس در سنه ۳۶۳کشته شد. جانشین او یوویانوس Jovien لشکر روم را از سر حد بازگرداند و بزودی صلحی به مدت سی سال بين طَرِفين مِنعقِدِ گشت. په موجب اين معاهده ايرانيان نصيبين و سنجار و ولايات ارمنستان صغير را، که متنازع فیه بود، پس گرفتند. بعلاوه امپراتور روم متعهد شد که از ارشک حمایت نکند و او در نتیجه رای شورای امرای ارمنستان، معزول و به ایران گسیل شد و در این کشور خود راکشت. فرندزم، زوجهٔ او را نیز، پس از اینکه مدت زیادی در قلعه ارتگرس Artagers مقاومت کرد، به ایران بردند و کشتند. ممالک قفقاز مثل ایبری (گرجستان) و آلبانی، به موجب شرائط صلح از تصرف روم خارج شد و به قیمومت ایران قرار گرفت. اما رومیان تا اندازهای رسماً تقبل کردهبودند که در مرمت «دروآزههای خزر» در تنگهداریال Darial، که ممالک جنوبی قفقاز را از هجوم اقوام وحشی محافظت میکرد، با ایرانیان شرکت جویند.۲

والنس Valens امپراتور روم دو دفعه سعی کرد که پپ Pap شاهزاده ارمنی پسر ارشک را به

۱. پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، شماره ۱، ص ۱۱۶.

۲. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۹۵ و ۱۰۳. داریال صورت کوتاه شده درالان «دروازه الانیان» است. مقایسه شود با مقاله پیترز در Analecta Bollandiana، ج ۵۲ (۱۹۳۴)، ص ۳۵.

شاهی برساند و او را تحت حمایت روم قرار دهد. در دفعه اول شاپور، که در عین حال با کوشانیان مشغول جنگ بود، ا پپ را از ارمنستان بیرون کرد.

در دفعه دوم موشل Mushel سردار ارمنی، ایرانیان را مغلوب نمود. این سردار پس از آنکه ولایت ارزنان Arzanène و سایر ولایاتی را، که شوریده بودند، به موجب روایت فوستوس بیزانسی، اسرای همدست شده، با نرسه جاثلیق ارمنی عقد اتحاد بست. به موجب روایت فوستوس بیزانسی، اسرای ایرانی را پوست میکند و به کاه انباشته نزد پپ می فرستاد. پپ عاقبت این نرسه را، که مصلحت گزار فضولی بود، زهر چشانید و خود او نیز به سعی دسیسه کاران ارمنی، در نظر والنس مظنون واقع شد و عاقبت به تحریک امپراتور به قتل رسید. بعد مذاکراتی بین ایران و روم واقع شد. نماینده ایران یکی از نجبای دودمان سورن بود. والنس مجدداً حق مداخله در امر تاج و تخت ارمنستان را به شاه ایران واگذار کرد. معذلک رومیها وَرَزدَت Varazdat نامی از شاهزادگان ارمنستان را به پادشاهی منصوب نمودند، اما بین او و روم هم اختلاف درگرفت و خلع شد. سپس دو شاهزاده صغیر که پسر پپ بودند به پادشاهی رسیدند. و چون نایب السلطنه مانوئل مامیکونی Mamiconien Manuel پپ بودند به پادشاهی رسیدند. و بون را نایب السلطنه مانوئل مامیکونی از شاهنشاه ایران یاری طلبید، تا از مداخله روم جلوگیری کند، شاپور فرصت را غنیمت شمرد و لشکری به فرماندهی سورن به ارمنستان فرستاد و این سردار را به مرزبانی ارمنستان منصوب نمود. شاپور پس از این واقعه بلافاصله فوت کرد.

### \*\*\*

این بود به طور اجمال وقایع مهمهٔ جنگ چهل ساله شاپور و روم. دست هیچ صنعتگری بىر صخرههای ایران منظرهای از این کشمکش دو دولت عظیم الشأن دنیای قدیم حجاری نکرده است، ۲

۱. احتمال داده می شود مراد فوستوس بیزانسی از کوشان در اینجا خیونیهای باختر باشد (مارکوارت، ایرانشهر، ص

<sup>۲. در دیبوار شبهر فیرکین Farkin (میافارقین، مارتیروپلیس Martyropolis اسیم جدیدتر آن تیگرانو کرتا کرسی ارزنان Arzanène رک لهمان ـ هوپت، ارمنستان، ج ۱، فصل ۱۳) قطعات سنگ مربع شکل یافت می شود، که بر روی آن کتیبه یونانی حک کردهاند. این قطعه سنگها را تغییر مکان دادهاند و فعلا بعضی از آنها مفقود شده است. لهمان هوپت (کتاب سابق الذکر، ص ۴۱۰ و بعد) سعی کردهاست کتیبه را، که به فیرمان یکی از پادشاهان ارمنی نوشته شده، اصلاح و تکمیل کند و گوید این کتیبه حاکی از تسخیر مجدد تیگرانو کرتا پس از شورشی در آنجاست و ثابت می کند که در پس موضوع آن همین واقعه ما نهفته است و بانی این کتیبه بشات Boshât می باشد. در فاصله دو ساعت و نیم راه از فرقین، لهمان هوپت در روی تخته سنگی، که قلعه بشات کردها روی آن بنا شده، نقشی یافته است، که یکی از شاهان ساسانی را سوار بر اسب نشان می دهد و صورت او متوجه راست است و مردی پیاده در دنبال اسب او بر پای است. بنابر فرض مصنف مذکور، که یکی از روایات محلی نیز آن را تأیید می نماید، این سوار شاپور دوم است و آن نقش از غلبه شاپور بر ارشک پدر پپ مذکور حکایت می کند، که چند سال پیش از آن واقع شده است. (همان کتاب، ص ۲۰ - ۴۱۹).</sup> 

۳. در ذکر خلاصهای از تاریخ آشفته و تاریک روابط ارمنستان با ایران و روم از حیث کلمات تابع روایت یوستی هستیم (یوستی، فقهاللغه، ۲، ص ۵۲۴ و بعد)، که از کلیه منابع ارمنی و رومی و بیزانسی استفاده کرده است. مقایسه شود بامارکوارت، تحقیقات درباب تاریخ ایران Untersuchungen zur Geschichte von Eran، ج ۱، ص ۴۴ و مابعد. ۴. نقش برجسته بشات، که ذکر آن بالاتر در یکی از یادداشتها گذشت، در قلمرو ارمنستان قدیم واقع است.

اما در کتب رومیان روایتی زنده و رنگین به قلم شخصی که در این جنگ شرکت کرده و خود ناظر بعضی از وقایع مهمه آن بوده، دیده میشود.

مقصود آمیانوس مارسلینوس افسر رومی یونانی الاصل است، که سربازی متهور و تربیت یافته بود و با وجود انشای مصنوعی که دارد، از روایات درجهٔ اول به شمار می رود. این نویسنده از جنگهای ایران، که منجر به فتح قلعه آمیدا در سال ۳۵۹ شد، شرحی می نویسد، که از حیث دقت نظر هیچ روایتی به پای آن نتواند رسید.

در کردوئن Corduène که از ولایات ارمنستان است، یک نفر ایرانی حکومت داشت، که به نام رومی ژوینین Jovinien موسوم بود. این شخص چون در ایام جوانی در سوریه به عنوان گروگان زیسته بود، نسبت به تمدن رومی علاقه پیداکرده و بلاشک به همین جهت اسم رومی اختیار نموده بود. به هر حال در نهان نسبت به رومیان محبت داشت. آمیانوس با یک نفر از یوزباشیان معتمد به رسالت نزد ژوینین مذکور فرستاده شد، تا از حرکات لشکر ایران اطلاع حاصل کند. ژوینین یک نفر راهنما به اختیار او گذاشت و چون در روز سوم به بالای کوه رسیدند، مقارن طلوع آفتاب، همه کوه و هامون را پر از لشکر دیدند، پادشاه ایران ملبس به جامههای درخشان پیشاپیش آنها اسب می راند و گرومباتس Grumbatès پادشاه جدید خیونی ها، که مردی کامل و ضعیف البنیه، لکن تیز هوش بود و در سلسلهٔ اعمال خود چندین فتح و پیروزی ثبت داشت، در سمت چپ او می راند. در طرف راست شاپور پادشاه آلبانی ها روان بود، که هم از حیث درجه و هم از جهت شهرت، پای کمی از گرومباتس نداشت. در عقب آنها چندین سردار معتبر می آمدند. آنگاه نویت به جمیع لشکر می رسید، که از بهترین سپاهیان ملل مجاور تشکیل یافته بود.

پس از اینکه لشکر ایران از رودزاب به وسیله پلی از قایقها عبور کرد، آمیانوس به سوی ژوینین بازگشت و پس از کمی استراحت از همان راه کوهستانی، که آمده بود، به سپاه روم ملحق شد. آنگاه رومیان خود را برای جنگ آماده کردند، و مزارع گندم را طعمهٔ آتش ساختند. ایرانیان به سرعت از جلوی نصیبین عبور کرده، از میان درههای خرم و حاصلخیز گذشته، از نقاطی که طعمهٔ حریق شده بود، کناره گرفتند. قوای روم نیز به عجله به جانب ساموزات Samosate پایتخت کماژن شدند، تا در آنجا از شط عبور کنند. در اثر کم دلی و بی مبالاتی دو فوج رومی، دو تن از سرداران ایرانی موسوم به تهم شاپور و نخودار توانسته بودند با هزار نفر سرباز به آمیدا نزدیک شده در پشت مرتفعات حوالی آن شهر کمین کنند. در این مکان مصافی روی داد، که آمیانوس با عبارات ذیل به شرح آن پرداخته است:

«چون به مدد روشنایی خفیف سپیده دم به طرف ساموزات می رفتیم، چنانکه گفتم از فراز یک تپه برق سلاح لشکریان را از دور دیدیم. در حال فریادها برخاست، که دشمن اینجاست و علامت مخصوصی، که برای حاضر شدن جنگ است، آشکار گردید، ما توقف کردیم و صف کشیدیم، لکن درین موقع هم فرار را صلاح نمی دانستیم، زیرا دشمنان که به تعقیب ما می پرداختند، ما را می دیدند. و قبول مصاف را نیز از حزم و احتیاط دور می دیدیم، چه یقیناً در جنگ با دشمن، که هم از حیث

سوار و هم از جهت پیاده بر ما تفوق داشت، همگی کشته می شدیم. عاقبت چون تکلیف خود را نمی دانستیم و دیدیم ناگزیر باید به جنگ پرداخت، بعضی از همراهان ما از روی بی احتیاطی چندان پیش رفتند که کشته شدند، سپس دو لشکر به هم نزدیک شدند.»

«... در این گیرودار نیم ساعت گذشت. آنگاه مؤخرة الجیش، که بر فراز تپه قرار داشت، خبرداد که قوای جدیدی از سواران زرهپوش از عقب سر ما نمایانند و به سرعت نزدیک می شوند. چون همیشه در چنین مواقع خطرناک کسی نمی داند از کدام طرف باید برود، تمام جمعیت ازدحام کردند. بدین جهت متفرق شدیم و هر کس به راهی رفت، که تصور می کرد از آن راه آسانتر می تواند از خطر برهد. اما در حالی که هر کدام سعی می کردیم از خطر فوری نجات یابیم، نمی توانستیم از زد و خورد با پیش قراولان دشمن احتراز بجوییم. در این موقع چون دیگر کسی امید نجات نداشت، با تمام قوا به مدافعه پرداختیم. ما را تا پرتگاههای کنار دجله عقب راندند. در آنجا چند نفر به رودخانه افتادند و اسلحه شان به دست و پای آنها پیچید، در جاهای کم عمق رودخانه ماندند. بعضی دیگر در گردابهای عمیق آب فرورفتند و غرق شدند. برخی با دشمن به جنگ پرداختند و هرکس به طریقی در صدد دفاع برآمد و دستهای از دیدن جماعت انبوه لشکریان خصم متوحش شده، سعی کردند به نزدیکترین معابر کوه توروس Taurus برسند.»

«... من از رفقای خویش جدا مانده، فکر می کردم که چه تصمیمی بگیرم. از قضا ورنین Vérennien رئیس محافظان پیشم آمد، در حالی که تیری به ران او رفته بود. من بـر حسب اصرار ورنین سعی کردم او را با خود ببرم، لکن ایرانیان مرا از همه جهت احاطه کرده بودند. پس خواستم با كمال عجله به سوى شهر (يعني آميدا) فراركنم. اين شهر در بلندي واقع بود، يعني آن سمتي كه به ما حمله کرده بودند و فقط راه بسیار باریکی داشت. اتفاقاً در وسط این راه باریک و در کمر کوه آسیابی ساخته بودند، که راه فرعی را مسدود کرده و بیشتر موجب تنگی جاده شدهبود. در این موقع ایرانیان و ما با هم بدان بلندی رسیدیم و می بایست تا طلوع آفتاب در آنجا بی حرکت بمانیم. به قدری فشار زیاد بود، که حتی اجساد مردگان از ازدحام خلایق بر پا مانده مجال به زمین افتادن نداشتند. چنانکه درست در مقابل من یک نفر سرباز، که سرش در اثر ضربت شمشیری بزرگ به دونیم شده بود، به واسطه فشار زیاد که از همه طرف بر او وارد می آمد، مانند ستونی بی حرکت بر پای بود. از منجنیقهایی که در بالای دیوار قرار داده بودند، باران تیر میبارید، لکن ما به قدری نزدیک دیوار رسیده بودیم، که به ماگزندی نمی رسید. عاقبت از یک در نهفته فرار کرده و جماعت زیادی از مرد و زن دیدم، که از نواحی مجاور به آنجا ریخته بودند، زیرا اتفاقاً بازار مکاره، که معمولا هر سال افتتاح می شد، با آن ایام مصادف شده بود و جماعتی کثیر از روستاییان به بازار آمده بودند. همه در فریاد و ضجه بر یکدیگر سبقت میگرفتند. بعضی بر مردگان خود میگریستند و برخی دیگر مجروح و مشرف به موت بودند و گروهی دوستان گمشدهٔ خود را میطلبیدند، ولی در میان آن هرج و مرج

کسی پیدا نمیشد». ۱

مقارن این اوقات شاپور خود با قسمت اعظم سپاه به آمیدا رسید. آمیانوس گوید: «همین که نخستین پرده خورشید تابیدن گرفت، تا آنجاکه نظر بست داشت، از لشکر سیاه مینمود. جلا و تلألق سواره نظام زرهپوش، کوه و هامون را پوشیده بود، چشمان را خیره میکرد. شاهنشاه از سایران قدی رساتر داشت و سواره پیشاپیش تمام لشکر می آمد و به جای تاج کلاهی زرین، که به شکل کلهٔ قوچی بود، و مکلل به جواهر گرانبها بود، بر سرداشت. حشمت موکب او از عدهٔ زیاد نجبایی که همراهش بودند و اقوام مختلفهای که در رکابش می آمدند، آشکار بود. تصور می رفت که میخواست مدافعان شهر را وادار کند، تا به میل و رضای خویش از در تسلیم به میان آیند، زیراکه بنابر نصیحت آنتونیوس ۲ بایستی با عجله به سمت دیگر حمله برد. اما خدای آسمان تمام عذابهای دولت امپراتوری را بر یک مکان تنگ نازل کردهبود، زیراکه شاه را به خود مطمئن ساخته و به گمان او چنین آوردهبود که همین که خود را نشان دهد، محصوران از ترس و بیم تسلیم شده، بخشایش خواهند خواست. پس در حالی که محافظان سلطنتی همراه او بودند، سواره به طرف دروازههای قلعه رفت، ولى چون باكمال اطمينان به قدري نزديك شدهبود، كه خطوط چهره او را هم تميز می دادند، تمام تیرها و زوبینهای قلعه به جانب او متوجه شد و اگر ابری از گرد و غبار او را از نظر تیراندازان مستور نداشته بود، هر آینه از پای در می آمد. بدین طریق جانی به سلامت برد. فقط جامه او از پیکان تیر پاره شده بود. شاه به سلامت جست تا بعد موجب هلاک هزاران نفر شود. پس چنانکه گویی گناهی عظیم مرتکب شدهایم، با خشم و غضب میگفت که ما چون نسبت به او اهانت کردهایم، فی الواقع به فرمانفرمای بسیاری از پادشاهان و اقوام توهین آوردهایم و با جدیت بسیار به تهیهٔ وسایل تخریب شهر پرداخت. لکن سرداران بزرگ سوگندش دادند، که دست از اقدام پرافتخار خود برندارد و سایر نجبا با اظهارات دوستانهٔ خود او را آرام نمودند. پس تصمیم گرفت که فردای آن روز به مدافعان شهر امر دهد که تسلیم شوند.»

«بدین جهت، سپیده دم، گرومباتس، پادشاه خیونی ها، که با کمال اطمینان مأموریت ابلاغ امر را به عهده گرفته بود، با گروهی از اسواران زورمند به دیوارهای قلعه نزدیک شد، لیکن یک نفر تیرانداز ماهر، همین که دانست به مسافت تیررس رسیده است، منجنیق را به گار انداخت و تیری پرتاب کرد، که از میدان زره و سینهٔ پسر گرومباتس، که در کنار پدر سوار اسب بود، گذر کرد. او جوانی بود که از حیث بالا و زیبایی اندام بر همه همسالانش تفوق داشت. به مرگ او جمله هم وطنانش متفرق شدند، لکن چون حس کردند که نباید جسد او به دست دشمن افتد، اندکی بعد مراجعت نمودند و با فریادهای بلند جماعتی را به برداشتن اسلحه تحریک کردند. به واسطه کمک آنان نه د سختی در گرفت و تیرها از همه جانب چون تگرگ فرو بارید. عاقبت پس از جنگی خونین، که تا پایان روز دوام یافت، چون شب فرارسید، دشمنان با زحمت بسیار با مساعدت تاریکی جسد را از میان

پشتههای اجساد و مقتولان و سیل خون بیرون کشیدند ...»

«از فوت این جوان خانوادهٔ شاهنشاهی سوگوار شد و همهٔ اعیان با پدر از این فقدان ناگهانی همدرد گشتند، تمام اعمال جنگی را موقوف ساختند و به رسم ملت جوان مقتول، مراسم عزاداری او را برپاکردند، زیراکه هم از حیث نژاد و نسب محترم بود و هم شخصاً محبوبیت عام داشت، جسد او را با سلاح معمولیش بلند کردند و بر یک چهار پایهٔ مرتفعی قراردادند و در اطراف او ده تخت گذاشته و در هر یک جسد مصنوعی نهادند و این اجساد چنان خوب ساخته شده بود، که گویی مردگان حقیقی اند. مردان هفت روز به عزاداری مشغول بودند و دسته دسته گروه گروه با حرکات مخصوص و نوحه سوزناک در سوگواری شاهزاده جوان شرکت کردند و زنان به طریق ترحم انگیزی، بر سینه خود زدند و با نالههایی، که در چنین موقع معمول است، بر مرگ آن ناکام، که امید کشوری بود، نوحه آغاز کردند.»

«همین که بدن مرده را سوزاندند و استخوانها را در ظرفی سیمین نهادند، تا بر حسب میل پدر در خاک وطن دفن شود، ا شورای بزرگ جنگ منعقد شد و در آن جلسه توافق نظر حاصل کردند که برای راحت روح آن جوان قربانی بدهند، یعنی شهر را به تل خاکستر مبدل نمایند، زیرا گرومباتس نمی خواست، مادام که انتقام پسر یگانه خود را نکشیده است، از آنجا حرکت کند. به سربازان رخصت دادند، که دو روز به استراحت بگذرانند و فقط افواجی برای تخریب مزارع خرم و کشتزارها، که مانند ایام صلح بی مدافع مانده بود، گسیل داشتند. پس از آنگاه دایرهٔ سپرداران شهر را احاطه کرده، که مرکب از پنج صف متعاقب بود. صبح روز سوم اسواران با اسلحه درخشان، تا آنجا که چشم کار می کرد، دشت را فرو گرفتند و صفوف آهسته آهسته به طرف مکانی، که به حکم قرعه تعیین شده بود، پیش رفتند. ایرانیان همه حصار را احاطه کردند. جانب مشرق قلعه، یعنی همانجا که از بدبختی ما آن جوان کشته شده بود، به خیونی ها سپرده شد. ورتها Vertes مأمور سمت جنوب شدند. آلبانیها طرف شمال را گرفتند و سکستانیان که در غیرت و حمیت جنگی مانند ندارند، در برابر دروازه غربی استقرار یافتند. با این طایفه قطارها از پیلان زشت منظر با پوستهای پرچین و شکن که مردمان غربی استقرار یافتند. با این طایفه قطارها از پیلان زشت منظر با پوستهای پرچین و شکن که مردمان مسلح بر آن نشسته بودند، آهسته پیش میآمدند، چنانکه غالباً گفتهام منظرهٔ وحشتناک تر از این نمی توان تصور کرد ...»

«پس از اینکه صف به پایان رسید، لشکریان تا عصر بی حرکت ماندند. سپس به همان ترتیب، که آمدهبو دند، عقب نشستند. فردای آن روز کمی قبل از سپیده صبح، به بانگ شیپور شهر را محدداً احاطه و شروع به جنگ کردند، اما مدافعان شهر بسختی مقاومت می نمو دند.»

«سنگهای عظیمی که به وسیلهٔ آلات جنگی خود پرتاب میکردیم، سرگروهی از خصم را خرد کرد، بعضی دیگر در اثر تیر از پای در آمدند و جماعتی با زوبین هلاک شدند، به قسمی که دشمنان از کثرت اجسادی که زمین را پوشیده بود، به دشواری پیش می آمدند، بعضی مجروح شدند و

۱. از اینجا پیداست که قوم خیونی زردشتی نبودهاند، زیرا که سوزاندن و دفن کردن مردگان در این آیین ممنوع بوده است.
 ۲. سکاها، مردم سکستان.

می کوشیدند، که به رفقای خود برسند، بدبختی و کشتار داخل شهر کمتر از بیرون نبود. ابری از تیر آسمان را تیره کرده بود و ادواتی که ایرانیان در ضمن غارت سنجار به چنگ آورده و در اینجا به کار بسته بودند، بسیاری را مجروح می کرد. هر دفعه که جنگ قطع می شد، محصوران تمام قوای خود را جمع می کردند و مجدداً به مبارزه می پرداختند، اما اگر در حرارتی که برای دفاع بروز می دادند، جراحتی به آنها می رسید، سقوطشان برای ما مضر واقع می شد، زیرا در حینی که میان خون خود می غلتیدند، کسانی را نیز که در اطراف آنها بودند، به زمین می انداختند. اگر با وجود تیر خوردن هنوز در قید حیات می بودند، مردمان ماهر را به کمک می طلبیدند تا تیر را بیرون آورند. بدین ترتیب مادام که روز بود این وقایع خونین تکرار می یافت و لجاجت طرفین به اندازه ای بود که ظلمت شب هم عیجان محاربان را فرو نمی نشاند. شب هنگام فریاد محافظان مسلح طرفین، در تپهها می پیچید. طرفداران ما به شرح لیاقت امپراتور کنستانس مالک الرقاب عالمیان می پرداختند و ایرانیان از شاهدند، شاپور، که او را شاهنشاه (ساآنسان) Saansaan و پیروز Pirosen یعنی غالب در نبردها، می نامیدند، تمجید می کردند.

مجدداً فردای آن روز جنگ در گرفت و کثرت تلفات، طرفین را مجبور کرد که اعتمال خود را چندی موقوف نمایند. اما در داخل شهر که بیش از اندازه گنجایش خود سکنه داشت (زیرا علاوه بر بیست هزار نفر سکنه آن، هفت لژیون رومی نیز در آن بود)، دفن کشتگان دیگر امکان نداشت و از بدبختی طاعون نیز شیوع یافت. مقارن این احوال ایرانیان برای محافظت سربازان خود، گرداگرد شهر سنگر بسیار از سبدهای پرخاک برمی افراشتند و صفههایی برای حمله به پا می کردند و برجهای بلندی بنا مینمودند، که سمت جلو آن از آهن پوشیده بود و بر هر یک منجنیقی قرار میدادند تا مدافعان حصار را دفع کنند. محصوران متهورانه چندینبار از شهر بیرون آمدند. هفتاد نفر تیرانداز ایرانی از محافظان سلطنتی به راهنمایی یک نفر از فراریان رومی، برجی از سمت جنوبی حصار را فروگرفتند و صبح از آن مکان عبایی ارغوانی حرکت داده، به ایرانیان اشاره کردند که شروع به حمله نمایند. سربازان ایرانی از پلکان بالا رفتند، در این اثنا رومیان منجنیقهای خود را به سمت آن برج راست کرده و تیرهای بزرگی از چوب افکندند، که گاهی دو دشمن را بهم می دوخت و پس از این که برج بدین ترتیب از وجود دشمن تصفیه شد، مدافعان قوای خود را بر روی دیوارها جمع کردند و چنان پیشرفتی حاصل نمودند، که طایفه ورتها را از سمت جنوب قلعه پراکنده کردند. در این بین چند قلعه مستحکم از آن حوالي به دست دشمن افتاد و طعمهٔ غارت و حريق شد. از آنجا هزاران نفر بیرون آوردند، از جمله پیر مردان و زنانی که چون تاب راه رفتن نداشتند، ماهیچه و استخوان پای آنها را بریده در راه میگذاشتند و میرفتند. از مشاهده صفوف اسیران، سربازان گلوا gaulois خشمگین شدند و با نهایت ناامیدی از قلعه بیرون تاختند و سیل مرگ و دهشت در صفوف لشکر ایران انداختند. عاقبت ایرانیان پس از تکمیل وسائل محاصره در نهایت سختی به شهر حمله بردند. روز اول از جنگ نتیجه ای گرفته نشد. روز بعد ایرانیان مجدداً با پیلهای خود پیش آمدند. رومیان جهای محاصره را ویران نمودند و با افکندن سنگ از عقربهای جنگی خود، منجنیقهای دشمن را

خراب میکردند و به وسیله مشعل پیلها را میگریزاندند. در اینجا باز عین عبارات آمیانوس را نقل میکنیم: «عاقبت ادوات محاصره را آتش زدند، لکن وقفهای در مبارزه حاصل نشد، زیرا پادشاه ایرانیان، که عادتاً مجبور نیست در جنگ شرکت جوید، به قدری از این همه حوادث متغیر شده بود، که کاری بی سابقه انجام داد، یعنی خود را مانند یک نفر سرباز ساده در مغلوبهٔ جنگ انداخت، اما چون جمعیت کثیری همه جا او را برای محافظت احاطه می کرد، به آسانی از دور شناخته می شد. بارانی از تیر و زوبین متوجه او گشت. بسیاری از سربازان وی از پا در آمدند. اما او خود از آن جا بیرون تاخته، از صفی به صف دیگر می شتافت و این امر تا غروب آن روز دوام داشت، بدون اینکه شاه را از منظره دهشتناک کشتگان و مجروحان وحشتی دست دهد. آنگاه فقط به لشکر اجازه داد، که کمی استراحت کند.»

«باری شب جریان جنگ را قطع کرد، اما هنوز آفتاب بالا نیامده بود، که شاهنشاه از شدت خشم چشم از رحم و شفقت پوشیده، مجدداً لشکر را به جنگ تحریض کرد، تا مگر به مقصود و آرزوی خود نایل آید. همچنانکه گفتیم ادوات محاصره را با آتش تباه کرده بودند و چون از فراز صفههای حمله، که نزدیکترین نقطه به حصار بود، بر ما هجوم می کردند، یاران ما نیز در داخل شهر، تا آنجا که امکان داشت، بامهای حمله بسیار خوب و دقیقی بنا نمودند و از آن موقع سخت چنان مقاومت و ایستادگی کردند، که قوت آنان با نیروی دشمن کاملا برابری کرد.»

«این جنگ خونین مدتی بی نتیجه ماند و هیچکس نمیگذاشت که ترس مرگ در شوق او برای دفاع تزلزلی راه دهد. جنگ به منتهای شدت بود، که حادثه ای احتراز ناپذیر سرنوشت طرفین را معین کرد، یعنی بام ما که آنقدر از برای ساختن آن جد و جهد کرده بودیم، مثل اینکه زلزله واقع شده باشد، خراب گردید و بدینطریق فاصله ای که بین حصار و صفه حمله دشمنان در خارج بود پر شد، چنانکه گویی جاده ای ساخته یا پلی بر آن استوار کرده اند. دشمنان معبری یافتند، که هیچ مانعی در مقابل آن نبود. غالب سربازان خرد شده یا به قدری در اثر خرابی بام کوفته و خسته گشته بودند، که قدرت عمل از آنان سلب شده بود، مع ذلک از همه طرف برای مقابله با این خطر ناگهانی شتافتند. همین عجله مانع کار شد و هر کس دیگری را از پیشرفت باز می داشت. بالعکس به سبب این پیش آمد بر تهور دشمن افزوده شد. به فرمان شاه تمام قوای لشکری پیش رفتند. کار به جنگ با شمشیر رسید و در این کشتار عظیم خون از طرفین جاری شد و خندقها از کثرت اجساد انباشته گشت. راهی پهن تر در مقابل قوای دشمن باز شد و خصم تمام شهر را فرو گرفت و بدین طریق هر نوع امید دفاع یا فرار از ما سلب گردید. مردمان مسلح و کسانی که اسلحه نداشتند، بدون امتیاز زن و مرد مثل یا فرار از ما سلب گردید. مردمان مسلح و کسانی که اسلحه نداشتند، بدون امتیاز زن و مرد مثل چارپایان قتل عام شدند.»

مؤلف در پایان این حکایات به نقل تفصیلات فرار خود می پردازد، که به همراهی دو تن از هم وطنانش در تاریکی شب صورت گرفت. پس از اینکه از ایرانیانی که به تعقیب یک عده از سواره نظام رومی پرداخته بودند، دور شدند، از کوهها عبور کرده، عاقبت به شهر ملیتن Mélitène در ارمنستان صغیر رسیدند و از آنجا با یک افسر رومی به راه افتاده به انطاکیه مراجعت کردند. ا

۱. کتاب ۱۹، بند ۸ ـ ۱.

\*\*\*

شاپور به اعلی درجه بر قدرت و عظمت خویش می نازید. بسیار غضبناک و درشتخو بود و اگر به حضرت او بی احترامی می شد یا از اجرای نقشه های او جلوگیری می کردند، خشم او را حد و پایانی نبود. به و تنی پوسگ Pūsagh یا پوسیگ Pūsagh عیسوی را به حضور شاه کشیدند، اظهار داشت که بر شهادت هم کیشان خود غبطه می خورد و به عظمت شاه وقعی نمی گذارد، شاپور را غضب در گرفت و فریاد بر آورد: «این مرد را به مرگ دیگر مردمان مکشید، چون جلالت شاهانه مرا تحقیر کرد و با من چون همسری سخن راند. زبان او را از پشت سر برآورید تا دیگران، که هنوز در قید حیات اند، بدان سبب از خشم من بترسند». ٥

معذلک از روایات آمیانوس برمی آید که شاپور دارای صفات جوانمردانه و مروت وانصاف نیز بوده است. در موقع فتح دو شهر مستحکم رومی، عدهای از زنان را اسیر کرده به حضور شاپور آوردند. در میان آنها زنی بسیار زیبا دیده شد، که زوجه کروگاسیوس Craugasius مستشار رومی بود و از ترس این که مبادا فاتحان به او دست درازی کنند بر خود می لرزید. شاه او را به حضور طلبید و وعده داد، که بزودی به دیدار شوهر خود نائل خواهد شد و هیچ کس به شرافت او لطمهای وارد نخواهد ساخت. آمیانوس گوید این رفتار بدان مناسبت بود، که شاه شنیده بود کروگاسیوس زوجه خود را بسیار دوست می دارد و امید داشت که این مرد را وادار به تسلیم شهر نصیبین کند. مؤلف ضمناً اشاره می کند که پادشاه دختران جوان عیسوی را، که حیات خود را وقف خدمت کلیسا کرده

۱. کتاب ۲۲، بند ۷، فقره ۲. ۲. لابور، ص ۳۰۵، یادداشت ۱.

۴. آمیانوس، کتاب ۱۹، بند ۱، فقره ۶ و کتاب ۲۷، بند ۱۲، فقره ۱۱ و ۱۸.

۳. رک فصل ششم. ۵ لابور، ص ۶۸.

بودند تحت حمایت خویش قرارمی داد و امر می نمود که آنها را در ادای وظایف دینی خود مختار گذارند و احدی متعرض آنها نشود. آمیانوس این رحم و انصاف را به مکر و حیله پادشاه نسبت می دهد، ولی ظاهراً چین نیست. و تتی بعدها کروگاسیوس مورد سوءظن رومیان قرارگرفت و از ترس اینکه او را به خیانت متهم سازند، فرار اختیار کرد و به جاذبه عشق زن خود، به ایرانیان متوسل شد، شاپور زوجه و تمام خویشاوندان او را مسترد داشت و ثروت او را که توقیف کرده بود، پس داد و او را منصبی بلند بخشید. ا

جنگهای طولانی، که با روم به میان آمد، به شاپور فرصت داد تا لیاقت خود را در فرماندهی نیز ابراز نماید. در لشکر او انتظام کامل حکم فرما بود. معمولا در موقع فتح شهرهای دشمن بیهوده قتل



شکل ۲۵ ـ شاپور دوم در شکار شیر، جام نقره (موزهٔ ارمیتاژ لنینگراد)

عام نمیکرد. چون در سال ۳۶۰ قلعه سنجار به دست ایرانیان افتاد، در موقع ورود لشکریان ایرانی معدودی کشته شدند. تمام سکنه و بازماندگان ساخلو رومی آنجا، به امر شاپور اسیر گشته، به نواحی دور دست مملکت فرستاده شدند. ۲ چنانکه دیدیم این روش معمول پادشاهان ساسانی بود،

که میخواستند از مهارت رومیان در فنون و صنایع استفاده کنند.

شاپور فوق العاده هوشیار و دقیق بود  $^{1}$  و به اقتضای مقام گاهی با تواضع و زمانی با غرور رفتار می کرد، چنانکه با حیله و دلجویی ارشک پادشاه ارمنستان را به ضیافتی دعوت کرد و او را گرفته به حبس انداخت. بعد وقتی که دو تن از پناهندگان رومی موسوم به کولاسس Cylaces و ارتبان حبس انداخت. بعد وقتی که دو تن از پناهندگان رومی موسوم به کولاسس گرویدند و به یاری آنان طوری اسباب فراهم کردند، که پپ  $^{7}$  پسر ارشک تاج ارمنستان را صاحب شد، شاپور، که در آن موقع اعمال زور را صلاح نمی دانست، پپ را به امید میثاق مودت مغرور کرد و با لحنی دوستانه او را ملامت نمود، که عظمت مقام خود را در نظر نگرفته، خود را غلام کولاسس و ارتبان نموده است، به قسمی که از پادشاه چیزی جز ظاهر برای او باقی نمانده است و بدین طریق آن پادشاه بی اراده را وادار به قتل دو مشاور خود نمود.  $^{7}$ 

شاپور در زمرهٔ بانیان بزرگ شهرها اسمی از خود به یادگارگذاشته است. پس از آنکه شهر باستانی شوش را خراب کرد و به علت طغیان، مردم آن را به قتل رسانید، آمجدداً آن را به اسم ایران خوره شهرور بنا نمود. این شهر را غالباً با شهر دیگری در همان ناحیه موسوم به ایران آسان کرد کواد، که سریانیان آن را «کرخای لیدانی» Karkhâ de Lêdân میخوانده اند، اشتباه کرده اند. امروزه در آنجا خرابه قصری موسوم به ایوانِ کرخ برپاست. در این بنا به جای طاق ضربی بزرگ، چندین طاق که در فواصل آنها گنبدهای کوچکی تعبیه شده بود، ساختند. این سبک ساختمان سرمشق معماران عراق شد. بانی این شهر کواد اول است. ۵

#### \*\*\*

جمانشینان شماپور دوم یعنی بـرادرش (؟) اردشیر دوم (۸۳ ـ ۳۷۹) و دو پسرش شاپور سوم

(۸۸ ـ ۳۸۳) و وهرام چهارم (۹۹ ـ ۳۸۸) شاهزادگان ضعیف النفس بودند و در زمان سلطنت آنها، اعیان دولت به آسانی اقتداری را، که در عهد شباپور از دست داده بودند، به چنگ آوردند. پادشاه نخستین را اعیان خلع کردند و آن دو نفر دیگر به مرگی ناگهانی وفات یافتند. در سنوات اول سلطنت وهرام چهارم (ش ۲۶) ایران و روم ارمنستان را بین خود به نحوی تقسیم کردند که قسمت شرقی آن، که خیلی از

ناحیه دیگرش وسیعتر بود، تحت حمایت ایران و بخش غربیش



شکل ۲۶ ـ سکةوهرامچهارم (موزة ملی کپنهاگ)

تحت تسلط رومیان قرارگرفت. در قسمت شرقی خسرو پسر وَرَزدات بـه پـادشاهی منصوب شـد. چندی بعد در سنه ۳۹۲ خسرو به دست وهرام چهارم خلع و برادرش وارم شاپوه Vram-Shapuh

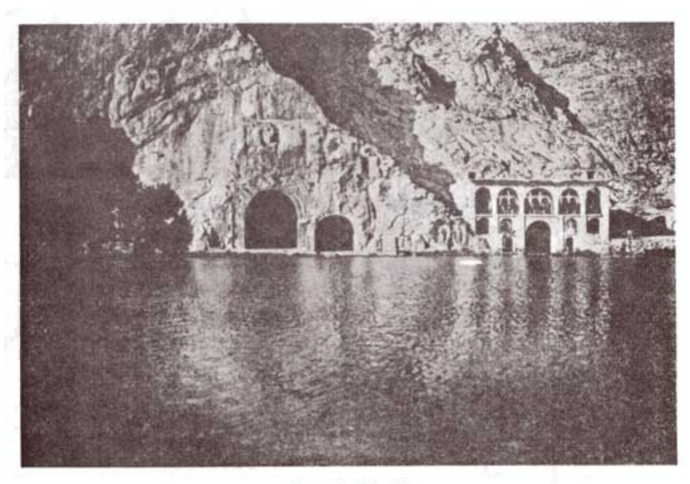
۱. ایضاً کتاب ۲۷، بند ۱۲، فقره ۱۴. ۲. آمیانوس Para نوشته، ولی صحیح آن Papa است.

٣. آميانوس، كتاب ٢٧، بند ١٢، فقره ١٢. ۴ لابور، ص ٧٠.

۵. هرتسفلد، در زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۱۳۰ و بعد و پایکولی لغت شماره ۴۶۷ مارکوارت ـ مسینا، فهرست، ص ۹۷ ـ ۹۶.

۶. ملقب به کومانشاه زیراکه در زمان پدر حکومت کرمان داشت. بنابر فرض نلدکه (طبری ص ۷۱، یادداشت ۳) شهر کرمانشاه در ایران غربی لقب این شاه را به یاد می آورد. ۷. شکل ارمنی نام پارسی و هرام شاپور.

جانشین او گردید. بعد خسرو مجدداً پادشاه شد و از سنه ۴۱۴ تا ۴۱۶ سلطنت کرد. پادشاهان نخستین ساسانی تا نرسه، نقوش خود را در صخرههای حوالی تخت جمشید کنده بودند. اردشیر دوم و جانشینان او محلی را واقع در کشور ماد قدیم، که به اقامتگاه آنها نزدیکتر بود، اختیار کردند و آن مکان امروز معروف به طاق بستان است و دریک فرسنگی سمتشمال شرقی کرمانشاه و در کنار جاده بزرگ بغداد به همدان، که شاهراه کاروانی قدیمی است، واقع گردیدهاست. در کنار این جاده، که هرتسفلد آن را «دروازه آسیا» مینامد، از قدیم ترین ایام تاریخی، پادشاهان



شکل ۲۷ ـ طاق بستان (هرتسفلد، دروازهٔ آسیا)

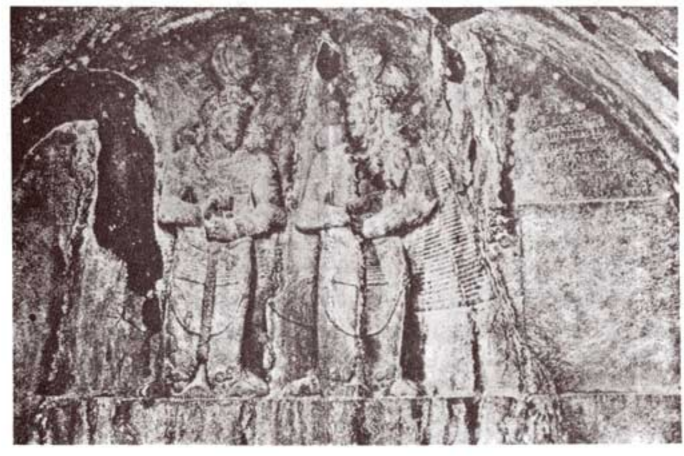
بناهای یادبودی از خود باقی گذاردهاند.

در طاق بستان، که از شکاف کوه آن چشمههای بزرگ می جوشد، بدون شک یک زیارتگاه قدیمی وجود داشته، که در ازمنه مزداپرستی گویا مخصوص ستایش آناهیتا بوده است آ. این کوهی است بی دامنه، که مشرف بر استخری و عمارت ییلاقی جدیدی است (ش ۲۷). در نزدیکی این بنا در سمت چپ نقشی از تاجگذاری اردشیر دوم در سنگ کنده شده است. در سمت راست آن پادشاه،

۱. دیولافوا، ج ۵، ص ۹۵ و مابعد؛ مورگان، مأموریت علمی در ایران، ج ۴، ص ۳۰۳ و بعد؛ هرتسفلد، دروازه، ص ۵۷ و بعد. ۲. هرتسفلد، دروازه، ص ۵۸



شکل ۲۸ ـکتیبهٔ تاجگذاری اردشیر دوم در طاق بستان (هرتسفلد، دروازهٔ آسیا)



شکل ۲۹ ـ شاپور دوم و شاپور سوم در طاق بستان (هرتسفلد، دروازهٔ آسیا)

اوهرمزد قرار گرفته، که تاج کنگرهدار بر سر دارد و روی را به طرف شاه گردانیده، حلقهٔ سلطنتی نواردار را به وی اعطا می کند. پادشاه و خدا ملبس به قباهایی هستند، که تا زانو رسیده است. دامن قبای شاه مدور است. هر دو شلواری به پا دارند، که از جانب داخل پا چین خورده و به وسیلهٔ بندی به مچ پا چسبیده و هریک کمربند و گردنبند و دستبندهایی دارند. پشت سر شاه نیز موجودی الهی ایستاده، که لباسش تقریباً نظیر لباس اوهرمزد است، اما انواری از سر او ساطع است و دستهای از شاخههای نبات مخصوص اعمال مذهبی، که بَرسُم خوانند، در دست گرفته است. پارسیان ازمنهٔ جدید تصور می کنند، که این شکل هالهدار نقش «صحیح» زردشت است، اما در حقیقت صورت مهر می باشد و این صورت را ما در دو جای دیگر می بینیم، که به وسیله کتیبهای صریحاً معرفی شده است. نخست در مقبرهٔ آنتیوخوس کماژنی؛ دیگر در سکههای زردشتی پادشاهان توروشکا است. نخست در مقبرهٔ آنتیوخوس کماژنی؛ دیگر در سکههای زردشتی پادشاهان توروشکا ایستاده است و مهر بر روی گل سدر ایستاده است و مهر بر روی گل سدر ایستاده است (ش ۲۸).

در سمت چپ این نقش دو غار هست، نخستین کوچکتر و دوم بزرگتر. غار اول ظاهراً در زمان شاپور سوم کنده شده، زیرا شامل نقش برجستهٔ این پادشاه و پدرش شاپور دوم است. پیکر این دو پادشاه، که در جدار عقب بلافاصله در زیر طاق نقر شده، شامل کتیبههایی به زبان پهلوی است، که هنوز خوانده می شود. مسلماً هر دو غار با هم، یعنی زمان شاپور سوم ساخته شده است. پیکر این دو پادشاه از روبرو دیده می شود، ۲ لکن چهرهٔ آنها به طور نیمرخ کشیده شده و یکدیگر را نگاه می کنند. شاپور دوم در سمت راست و شاپور سوم در طرف چپ قرار دارند. لباسشان به طرز جامه قدما است. یعنی شلوار چین دار و گردنبند و نوار و گیسوی مجعد و ریش نوک باریک دارند، که انتهای آن در حلقهای فرورفته است. هر دو تن دستها را بر شمشیر دراز و مستقیم خویش نهاده اند بدین ترتیب، که دست راستشان بر قبضهٔ شمشیر و دست چپ بر قسمت فوقانی غلاف واقع است. شاپور دوم تاج کنگره داری بر سر نهاده، که گوی منسوج برفراز آن است و نوارهای مواج به آن متصل می باشد. این که دست راست نهای تقلید شده، تفاوتی که با آن دارد از حیث قوسهای کوچکی است، که بر فراز لبهٔ تحتانی تاج دیده می شود. جزئیات تاج شاپور سوم در اثر فساد سنگ بزحمت تمیز داده می شود. هیئت این دو شخص نظیر شکل «شمشیر داران» و اشکال دیگری است، که در غارهای ترکستان چین دیده می شود و در عین حال بسیار شبیه تصویر صلیبیون و شوالیه ها و استفهای اروپای قرون دیده می شود و در عین حال بسیار شبیه تصویر صلیبیون و شوالیه ها و استفهای اروپای قرون وسطی است (ش ۲۹).

۱. هرتسفلد، دروازهٔ آسیا، تصویر ۲۹ و ص ۵۹ و ما بعد؛ تاریخ صنایع پوپ، I60A ،IV. ۲. ایضاً، تصویر ۳۱ و ۳۲ و ص ۶۶ و ما بعد.

# فصل ششم

## عيسويان ايران

قدرت روز افزون روحانیان و اشراف درجه اول \_ اوج تعالی دیانت زردشتی \_ وضع یهود و نصاری در دولت شاهنشاهی ایران \_ تعقیب و آزار عیسویان در زمان شاپور دوم \_ سلطنت یزدگرد اول و وهرام پنجم \_ وزرگ فرمادار مهر نرسه و خانواده او \_ تعقیب مجدد عیسویان \_ یزدگرد دوم \_ امور ارمنستان \_ شهدای عیسوی سریانی و ایرانی \_ منازعه یعقوبیان بانستوریان \_ پیروز و ولاش \_ هجوم هفتالیان \_ غلبه مذهب نستوری \_ تشکیلات قضایی دولت شاهنشاهی ایران \_ نظری به کتاب اعمال شهدای ایران.

دستگاه عظیم اداری دولت ساسانیان جدید التأسیس نبود. به طور کلی صورت تشکیلات و عناوین و القاب عمال دولت یادگار عهد اشکانیان محسوب می شد. از زمان اشکانیان نجبای ملوک الطوایف جزو نجبای درباری به شمار میرفتند، لیکن پادشاهان اول ساسانی تشکیلات اداری مملکت را دارای قوام و ثباتی کردند که تا آن زمان واجد نبود و رشته محکمی بین حکومتهای ولایتی و دولت مرکزی ایجاد نمودند. در زمان اشکانیان اختلال تشکیلات در مملکت به حمدی رسیده بود که دولت حکم مجموعهای از امارات کوچک خراجگزار و نیم مستقل داشت، که برگرد مرکزی جمع آمده باشد، ولی آن مرکز هم دستخوش تجاوز و تطاول خاندانهای بزرگ پارت بود که در ربودن قدرت از دست شاهنشاه با یکدیگر هم چشمی میکردند. اردشیر اول تمرکز استواری در تشكيلات كشور داد و موجب عظمت دولت ساسانيان گرديد. حكام ولايات از آن به بعد كاملا تحت اوامر شاهنشاه قرار گرفتند و برای اینکه حکام، که همه جنبه نظامی داشتند، بنابر عادت و سنن ملوک الطوایفی، قلمرو حکومتی خود را اقطاع و تیول موروثی محسوب ندارند، اردشیر مقرر کرد که تقسیمات اداری کشور از حیث ولایت و بلوک (شهرستان و دهستان) هیچ رابطه سازمانی بیا قلمرو حکام نداشته باشد. پس اداره امور کشوری را در ولایات به دست نجبای درجه دوم یعنی دهقانان سپرد، که پیوسته نسبت به شاهنشاه و دولت وفادار بودند. و تأسیسات جاسوسی قدیم را استوارتر و مؤثرتر نمود و در نتیجه این تشکیلات باعث نیرومندی دولت شد. علامت این نیرومندی آن است که پادشاهان اول و دوم سلسله ساسانی توانستهاند جـانشین خـود را شـخصاً

انتخاب نمایند. ۱

معذلک تشکیلات ملوکالطوایفی همچنان موجود بود. واسپوهران بزرگ «حشری» از رعایای خود گرد آورده، به جنگ میبردند، لیکن این لشکرهای روستایی که از سربازان ناآزموده مرکب می شد، تشکیلات منظمی نداشت. از این رو افواج مزدور را بهتر می شمردند. نخبهٔ لشکر ایران سواران زره پوشی بود که از نجبا تشکیل می شد و ظاهراً غالب این اسواران تابع واسپوهران محسوب نمی شدند، بلکه نجبای کوچک ولایتی و صاحبان قلاع و دهاتی بودند که مستقیماً تحت اختیار شاهنشاه قرارداشتند. اراضی هر یک از واسپوهران ایرانی نیز بر خلاف عهد اشکانیان همه در یک جا جمع نبود، بلکه در تمام اکناف مملکت پراکنده شده بود. از همه این امور نتیجه چنین شد، که نجبا نمی توانستند به تسلطی که سابقاً داشتند، نائل شوند.

اما مانند زمان اشکانیان نجبای ملوک الطوایف در عین حال نجبای درباری هم به شمار می رفتند. بعضی از مناصب مهمه در هفت دودمان نخستین موروث بود و چون کمکم تشکیلات اداری بر اصول ملوک الطوایفی غلبه یافت، نجبای زمین دار عادت بر این جاری کردند که مناصب عالی و غیر موروثی دولتی را به خود تخصیص دهند. بدین طریق قدرت خود را محفوظ داشتند، زیرا در غیر این صورت در نتیجه سیر تکاملی دولت، به کلی قدرت از آنها سلب می شد.

جانشینان شاپور دوم غالباً اشخاص کم لیاقتی بودند و بدین مناسبت پس از مرگ این شاهنشاه، دورهٔ ۱۲۵ ساله ای پیش آمد، که شاه و بزرگان مملکت بر سر حکمرانی با هم در کشمکش بودند. اشراف درجهٔ اول دست به دست روحانیان داده، مجدداً برای قدرت سلطنتی خطری ایجاد کرده بو دند.

از منابع موجوده تاریخی تفصیل منازعات شدیدی را که طبقه مغان بیا پیادشاهان وقت به منظور حفظ اقتدار خویش میکردند، نمی توان به دست آورد. فقط با روایاتی.. که از کتب مختلف التقاط نموده ایم، می توانیم تا اندازه ای به جریان و تحولی پی ببریم که روحانیان را به پشتیبانی تشکیلات دیوانی ملوک الطوایفی به اوج قدرت رسانیده بود. از این منابع به طور مبهم آشکار است که بین دو طرز تفکر متفاوت راجع به روابط بین مقام سلطنت و ریاست عالیه روحانی جدالی و جود داشته است، یعنی طرفد اران هریک از این دو فکر رابطهٔ بین پادشاه و رئیس روحانیان را طوری تشخیص می دادند. سلاطین سیاسانی خود را در کتیبه ها همیشه پرستندگان مزداه (مَزدیسن) خوانده اند، اما در عین حال خود را خدایگان (بَی یا بغ) و از نژاد خدایان (یزدان) نامیده اند. ۲

شاپور دوم در نامهٔ سابق الذكر، كه به امپراتور كنستانس نوشته، خود را به القاب مجلل «شماه

۱. طبری، ص ۸۲۵ و ۸۳۱ نلدکه، ص ۳۰ و ۴۲. بنابر روایت طبری اردشیر اول و شاپور اول و شاپور دوم و کواد و خسرو اول جانشین خود را شخصاً تعیین کرده اند و بسیار دشوار است که گمان کنیم که انحصار تعیین جانشین به این پادشاهان بر حسب اتفاق بوده است.

۲. بغ نامی است که در فارسی باستان به موجودات ربانی اطلاق می شده است (بَگه baga)، اما یزدان اصطلاح مخصوص زردشتیان است. در القاب شاهنشاه این دو اصطلاح را متمایز ذکر کرده اند و این نکته قابل توجه است.

شاهان، قرین ستارگان، برادر مهر و ماه الهی، نیکوکار، گسترنده صلح و آرامش در کشور، واجب مباهات میجوید و خود را «وجودی الهی، نیکوکار، گسترنده صلح و آرامش در کشور، واجب الاحترام، نیکنام، شاه شاهان، نیکبخت، پرهیزگار، محسن، کسی که ایزدان او را سعادتمند و صاحب قدرت کردهاند، قهرمان قهرمانان، ساخته شده به صورت یزدان امیخواند و خسرو دوم حتی خود را چنین خوانده است: «آدمی فناناپذیر از میان خدایان، خدایی بسیار جلیل در میان مردمان و صاحب شهرت بسیار و کسی که در طلوع با آفتاب قرین است و چشمان شب عطاکردهٔ اوست». آو چون شایسته این القاب مجلل آن بود که پادشاه از حیث بدن نقصی نداشته باشد، بدین جهت پادشاهان گاهی افراد خانوادهٔ خود را، که از رقابت آنها می ترسیدند، کوریا ناقص می نمودند، تا پادشاهان گاهی افراد خانوادهٔ خود را، که از رقابت آنها می ترسیدند، کوریا ناقص می نمودند، تا نتوانند بر تخت سلطنت بنشینند. همچنین شایسته مقام سلطنت نبود که شاهنشاه از راه فلاحت یا تجارت به کسب مال بپردازد. او باید از آغاز سلطنت با عدل و داد حکومت کند و املاک زراعتی به تملک نگیرد و به تجارت نپردازد و غلامان به خدمت نگمارد، چه اینان هرگز نصایح نیک و سودمند ندهند و فزونی مال و جاه شاهنشاه و وسعت دستگاه او فقط به عایدات دولت بستگی

پادشاه چون زادهٔ خدایان آسمانی به شمار می رفت، سعی می نمود که ریاست عالیهٔ جامعهٔ مذهبی را نیز داشته باشد. در افسانه اردشیر پابگان مذکور است، که پابگ (= بابک) در خواب دید، که سه آتش مقدس، یعنی آتش جنگیان و آتش روحانیان و آتش کشاورزان، در خانهٔ ساسان جمع آمدند. بر طبق این افسانه ساسان داماد بابک و پدر اردشیر است. در شاهنامه فردوسی کسانی که به شاهنشاه خطابی می کنند غالباً او را «موبد» می خوانند و این نکته را فردوسی ظاهراً از یک منبع پهلوی اخذ کرده است. این عنوان حاکی است که از عهد خسرو اول به بعد ساسانیان همان نظر مؤسس سلسله را، که مقارنهٔ دین و دولت باشد، گرفته اند.

از طرف دیگر کتاب پهلوی دینکرد، که بعد از ساسانیان تألیف شده است، حقوق و تکالیف سلطنت را شرح می دهد و می توان گفت که این مطالب خلاصهٔ اعتقاد روحانیان عهد ساسانی راجع به قدرت سلطنت است. این اعتقاد هرچند در اثر تحول سیاسی عهد خسروان اندکی تغییر یافته، لکن خاصیت خود را از این حیث که عقیدهٔ روحانیان است، تغییر نداده است. به موجب کتاب دینکرد صفات و تکالیف پادشاه از این قرار است:

۱ ـ رعایت آنچه مربوط به تکلیف پادشاهان نسبت به دین بهی (= دین زردشتی) است، ۲ ـ عقل سلیم، ۳ ـ اخلاق نیکو، ۴ ـ قوهٔ عفو و اغماض، ۵ ـ محبت نسبت به رعایا، ۶ ـ قوهٔ تهیه آسایش

۱. نامه خسرو به یوستینیانوس به نقل مناندرس (تاریخ بیزانس، قسمت اول، ص ۳۵۳.)

۲. تثوفیلاکتوس، کتاب ۴، بند ۸.

۳. ابن خلدون، که این قسمت نقل از کتاب اوست، چنین گوید که اشتغال شاه به زراعت به منافع همسایگان زیبان تواند رساند و هرگاه پادشاه به تجارت پردازد، قیمت کالا را بالا برد.

۴. ابن خلدون ۱۷، ص ۸۶ و ۲۰ ص ۹۸.

۵. چاپ پشوتن سنجانا، ج ۳، بند ۱۳۳، متن، ص ۱۵۳ و ما بعد، ترجمه ص ۱۸۰ و ما بعد.

برای رعایا، ۷ مستعدان و کاردانان، ۱۰ متذکر دائم به اینکه جهانگذران است، ۹ مشویق مستعدان و کاردانان، ۱۰ متنیه نالایقان، ۱۱ محسن سلوک با رؤسای کشور، ۱۲ ماصدار اوامر عادلانه، ۱۳ ماهای رسم بارعام، ۱۴ مسخا، ۱۵ مدفع آز، ۱۶ میبیم کردن مردمان، ۱۷ متشویق نیکان و اعطای مقامات درباری و مناصب دولتی به آنان، ۱۸ مواظبت در نصب کارگزاران مملکت، ۱۹ ماطاعت تام از خداوند.

از خلال این مجموعهٔ تکالیف و مقررات، که مانند سایر بیانات اخلاقی علمای دینی پارسی فاقد اسلوب منظم است، به خوبی معلوم میشود که در آن عهد از لحاظ دینی مقام سلطنت را چگونه تشخیص می داده اند و نیز واضح می شود که تا چه حد می خواسته اند سلطنت را با دیانت بیامیزند. این خاصیت دیانتی در همه جای کتاب دینکرد دیده می شود، مثل این عبارت: استرین پادشاه این دنیا کسی است که به دستوران دین بهی، که جامع خرد او هرمزد هستند، معتقد باشد». فرّهٔ ایزدی شاهان بدکردار را رها میکند و چون آرزوها و امیال ناپسند و بیلیاقتی چنین شاهی عیان گردد، دیگر حق سلطنت ندارد. «هرگاه تنگدستی و مذلت در همه جا پدیدار شود و او را (یعنی یادشاه را) شایستگی آن نباشد که با نیروی خویش بدان پایان بخشد و یا این که در غم خلق نباشد و یا [راه یافتن درمان درد را] نداند، چنین [شاهی]، که توانایی چیره شدی به درد را ندارد و درمان آن را نداند، به یقین هرگز به عدل و داد سلطنت نتواند کرد، پس [بر دیگران است که] به خاطر عدالت با او در آویزند». ۲ در واقع دولت ساسانی نیز حکومت استبدادی معتدلی بود و به وسیله عصیانها و خلع شاهان نالایق از سلطنت تعدیل می یافت. پس می بینیم که قدرت سلطنت در دوره ساسانی محدود به حدودی بود، اما این حدود در موارد یک قانون اساسی کتبی تدوین نشده، بلکه مبتنی بر اصول و سنن دینی و اخلاقی و اعتقاداتی بود که درباره مقام سلطنت رواج داشت. باری پادشاه ممکن بود به بهانه های مختلف متهم به عدم لیاقت شود، از آن جمله هرگاه پادشاهی مطابق تعالیم روحانی اعظم رفتار نمی کرد، نالایق به شمار می رفت. اصل قابل عزل بودن شاه اسلحه خطرناکی بود در دست موبدان. اگر چند مدعی برای سلطنت پیدا می شد و هر یک از آنها متکی بر یک فرقه از نجبای عالی

چنانکه گفتیم پادشاهان اوایل سلسله ساسانی، جانشین خود را شخصاً تعیین میکردند جانشینی مقام سلطنت قوای معینی نداشت، عموماً پادشاهان یکی از پسران خود را به ولیعهدی اختیار میکردند، ولی جایز بود دیگری از افراد خانوادهٔ خود را هم تعیین نمایند.

مرتبت بودند، رای روحانی اعظم قاطع می گردید، چه او نماینده قدرت دینی و مظهر ایمان و اعتقاد

در آن عهد که قدرت سلطنت ضعیف شدهبود، پادشاهانی مثل وهرام پنجم و یزدگرد دوم، که استقامت خود را در دین به همه طریقی به اثبات میرسانیدند و امور مملکت را به بزرگان واگذار

مذهبی ملت محسوب می شد.

۱. چاپِ پشوتن سنجانا، ج ۶، ۲۷۳، متن، ص ۳۱۹، ترجمهٔ ص ۲۳ ـ ۴۲۲.

۲. ایضاً، ج ۲، ۹۲، متن، ص ۱۰۱، ترجمه، ص ۱۱۵، من در آینجا به نقل ترجمه پشتوتن سنجانا پرداختهام، ولی
 اعتراف میکنم که بعضی جزئیات متن به نظر من درست روشن نیست.

می کردند، بهتر کار خود را پیش می بردند. و هرام پنجم پادشاهی بود موافق سلیقه اعیان، زیرا که وقت خود را به سواری و عیاشی و تفریح و تفرج صرف می کرد. پیروز را با وجود پیمان شکنی او نسبت به پادشاه هیاطله، به علت تقدس و تدینش جامعهٔ روحانیان مدح و تمجید کرده اند. این پادشاه هم شجاع و جنگجو بود، لکن جنگهایش موجب بدبختی کشور می شد. در این دوره پادشاه دیگر جانشین خود را نصب نمی نمود و سلطنت انتخابی بود با این قید که پادشاه را از میان دودمان ساسانی انتخاب می کردند.

انتخاب پادشاه مخصوص عالیترین نمایندگان طبقات روحانی و جنگیان و دبیران و در صورت وجود اختلاف میان آنان، منحصر به موبدان موبد بود. بر طبق نامهٔ تَسَرَ انتخاب به طریق ذیل معمول می شد: پادشاه به دست خود سه نامه می نوشت و هر کدام را به مردی امین و مطمئن می سپرد، یکی برای موبدان موبد، دیگری برای دبیران مهست و دیگری برای ایران سپاهبد. همچنانکه دارمستتر خاطر نشان کرده است، ۲ این نامه ها گویا فقط مشتمل بوده است بر «ملاحظاتی کلی راجع به اخلاق و استعداد نامزدهای مقام سلطنت و توضیحاتی در باب احتیاجات کشور، نه سفارشی صریح، زیرا در این صورت دیگر مشورت و انتخاب از طرف این سه نفر عالی مقام مورد نداشت.» نامه تسر مطلب را بدین طریق بیان میکند: «چون جهان از شهنشاه بماند موبدان موبد را حاضر کنند و ایس دو کس دیگر جمع شوند و رای زنند و مهر نبشته ها برگیرند تا این سه کس را به کدام فرزند رای قرار گیرد. اگر رای موبدان موبد موافق رای سه گانه باشد، خلایق را خبر دهند، و اگر موبد مخالفت کند، هیچ آشکارا نکنند، نه از نبشتهها و نه از رای و قول موبد بشنوند، تا موبد تنها با هیربدان و دینداران و زهاد خلوت سازد و به طاعت و زمزمه نشیند و از پس ایشان اهل صلاح و عفت به آمین و تضرع و خضوع و ابتهال دست بردارند، چون نماز شام از این فارغ شوند آن چه خدای تعالی ملکه در دل موبد افکند، بر آن اعتماد کنند و در آن شب به بارگاه تاج و سریر فرو نهند و اصناف و اصحاب مراتب به مقام خویش فروایستند، موبد با هیربدان و اکابر و ارکان و بزرگان دولت به مجلس پادشاه زادگان شود و جمله صف زنند پیش، و گویند: «مشورت خویش پیش خدای بزرگ برداشتیم، ما را رشاد الهام فرمود و بر خیر مطلع گردانید» موبد بانگ بلند بردارد و بگوید که: «ملائکه مع پادشاهی فلان بن فلان راضي شدند شما خلايق نيز اقرار دهيد و بشارت باد شما را»، آن پادشاه زاده را بردارند و بر تخت نشانند و تاج بر سر او نهند و دست او گیرند و گویند: «قبول کردی از خدای بزرگ عزاسمه بر دین زردشت که شهنشاه گشتاسپ پسر لهراسپ تقویت کرد و اردشیر پسر بابک احیا فرمود»، پادشاه قبول كند بر اين عهد و گويد «انشاءالله بر صلاح رعيت موفق باشم». خدم و حرس با او بمانند و دیگر انبوه و گروه با سروکار و معیشت خود شوند».

پس انتخاب پادشاه در وهله آخر منوط به رأی موبدان موبد بود، که ضمناً وظیفه پـر افـتخار

۱. دارمستتر، ص ۴۱ ـ ۲۳۹ و ۴۵ ـ ۵۴۴ مینوی، ص ۴۰ ـ ۳۸.

۲. توضیح دارمستتر در ذیل عبارت فوق از نامه تنسر.

عیسویان ایران ایران

تاجگذاری از را نیز داشت. و این مطلب به اندازه کفایت مقام روحانیان زردشتی و رئیس آنان را در آن عهد واضح میکند.

از فهرستی. که یعقوبی و مسعودی در کتاب اشهیه از صاحبان مناصب به دست می دهند، می توان بر تغییری که در نیمه اول قرن پنجم واقع شده، اطلاع حاصل نمود. صورتی که یعقوبی نقل کرده، ظاهراً مربوط به اوایل آن قرن و تقریباً مقارن زمان سلطنت ینزدگرد اول است. بلافاصله بعد از شاهنشاه اسم وزرگ فرمادار را می برد و سپس از موبدان موبد و بعد از هیربد [ان هیربد] و آنگاه از دبیربد و از آن پس از سپاهبد که یک نفر پادگوسپان در تحت فرماندهی خود داشته است، سخن می راند. مؤلف اضافه می کند که فرمانده و لایت را مرزبان و حاکم بخش را شهریگ و افسران سپاه را اساوره و قضاة صلح را شاهریشت (؟) و رئیس شورای اداری را ایران آمارگر می خوانده اند.

به موجب مندرجات کتاب النبیه مسعودی، که نقل از گاهنامگ است و تقریباً حاکی از اوضاع ایران در عهد یزدگرد دوم است، وضع مراتب در اواسط قرن پنجم از این قرار بوده است: ۱ موبدان موبد (که معاون او هیربد [ان هیربد] بوده)، ۲ وزرگ فرمادار، ۳ سپاهبد ۱، ۴ دبیربد، ۵ هوتخشبد که واستریوش [بد] نیز میخوانده اند (یعنی محافظ و رئیس همه کسانی که کاردستی میکنند از قبیل صنعتگران و کشاورزان و تجار و غیره.) این پنج نفر «رئیسان و هادیان دولت و واسطه بین شاه و رعیت بودند.» که ما هیأت وزرای کشور می نامیم. اینان نمایندگان طبقات چهارگانه بودند، به اضافه وزیر اعظم (وزرگ فرمادار) که نماینده شاه بود. مسعودی از میان سایر صاحبان مناصب مرزبانان را ذکر کرده، که فرماندهان ولایات سرحدی بودند، شمار آنان به نسبت جهات اربعه چهار بود. ۹ در این فهرست که مسعودی نقل نموده موبدان موبد قبل از وزرگ فرمادار ذکر شده است. بنابراین موبدان موبد در میان رؤسای کشور حائز مقام نخستین بوده است.

روحانیان زردشتی بسیار متعصب بودند و هیچ دیانتی را در داخل کشور تجویز نمی کردند. لیکن این تعصب بیشتر مبتنی بر علل سیاسی بود، دین زردشت دیانت تبلیغی نبود و رؤسای آن داعیه نجات و رستگاری کلیه ابنای بشر را نداشتند، اما در داخل کشور مدعی تسلط تام و مطلق بودند. پیروان سایر ادیان را، که رعیت ایران به شمار می آمدند، محل اطمینان قرار نمی دادند، خاصه اگر هم کیشان آنها در یکی از کشورهای خارجی دارای عظمتی بودند. این طبقه روحانی خطر وجود مانویان را در داخل دولت شاهنشاهی دفع کردند. فرق یهودی بابل برای آیین زردشت و دولت ایران خطری محسوب نمی شدند. هرچند اردشیر اول چندان روی خوشی به یهود نشان نداد و یهودیان به یاد

۱. طبری، ص ۸۶۱ نلدکه، ص ۹۶. ۲. رک ضمیمه دوم.

۳. چاپ هوتسما، ج ۱، ص ۲۰۲.
 ۴. رک فصل دوم، قسمت تشکیلات اداری.

۵ اساوره معادل پهلوی: اسوادان یا اسوادگان میباشد. ۶ رک اواخر ضمیمه دوم.

۷. جغرافیون، ج ۸، ص ۱۰۳ کارا دوو (التنبیه)، ص ۱۴۷ و بعد. ۸ یعنی ایران سپاهبد.

۹. مقایسه شود با ضمیمه ۲.

آزادی ای که در زمان اشکانیان داشتند، حسرت میخوردند و در دوره اول عهد ساسانی گاه گاه تحت فشار واقع می شدند، خاصه وقتی که میخواستند از زیر بار مالیات شانه خالی کنند. روی هم رفته این طایفه به طور کلی تحت حمایت شاهنشاه ایران به صلح و آرامش می زیستند ا، اما وضع عیسویان با آنان بسیار اختلاف داشت.

در موقعی که سلسله ساسانی جانشین اشکانیان شد، عیسویان مرکز تبلیغی مهمی در شهر الرها داشتند. چنانکه دیدیم دولت ایران در جنگهای بزرگی که با روم کرد، اسیران را در نواحی دور دست کشور ایران مسکن داد. پادشاهان ایران در لشکرکشیهای خود به سوریه، گاهی تمام سکنه یک شهر یا یک ناحیه راکوچ داده، در یکی از نقاط داخلی کشور مقیم میکردند. چون قسمت اعظم این مهاجران عیسوی مذهب بودند، دیانت مسیح در هر گوشهای از ایران اندکی رواج گرفت.

در آغاز قرن چهارم پاپابرعگایی Papa bar 'Aggai اسقف مسیحی سلوکیه ـ تیسفون سعی نمود فرق مسیحی ایران را تحت ریاست مرکز روحانی تیسفون گردآورد و این موجب مجادلاتی شد که به ضعف عیسویان منتهی گردید. عاقبت به اینجا رسید که انجمنی از عیسویان پاپا را خلع کرد، ولی نزاع به پایان نیامد. بسیاری از شهرهای نواحی ارمنستان و کردستان در مشرق دجله تا کرکوک و در خلوان و گندی شاپور و شوش و هرمزد اردشیر، واقع در خوزستان، اسقف نشین بودند. افرعت ملاحمه یکی از اشخاص مبرز عیسوی سریانی در این زمان بوده، در موعظه چهاردهم خود تیرگی احوال عیسویان ایران را در قرن چهارم شرح داده است و گوید رؤسای دین عیسوی در آن اوقات کمتر به منافع جامعه و اوامر الهی اهمیت می دادند تا به جاه طلبی های شخصی خود. غرور و حسد و خست و خرید و فروش اشیای مقدس در آن زمان میان رؤسای عیسوی مشرق زمین رواجی کامل خست و حتی در عین فشار و تعقیب هم دست از این کار برنمی داشتند و این احوال به هیچ وجه از تعصب و خشونت آنها نسبت به مانویان و والانتینیان کار برنمی داشتند و مرقیونیان و دیصانیان و سایر قرق گنوستیکی نمی کاست.

تا زمانی که دولت امپراتوری روم دیانت رسمی نداشت، عیسویان ایرانی در آرامش می زیستند، اما چون قسطنطین امپراتور روم به عیسویت گروید، وضع تغییر کرد. عیسویان ایران، که خصوصاً در نواحی مجاور سر حد روم بسیار بودند، مجذوب و فریفته دولت مقتدری شدند که هم کیش آنان بود. افرعت فتح و ظفر نهایی «قوم خدا» یعنی رومی ها را پیشگویی کرده و گفته بود که اگر ایرانیان فاتح شوند دلیل بر غضب خداوند و تنبیهی از جانب او خواهد بود، اما به موقع خود حیوان آپوکالیپس Apocalypse (حیوان عجیب آخر الزمان) کشته خواهد شد. ۴ به موجب نامه اعمال

۱. نـلدکه، طـبری، ص ۶۸، یـادداشت ۱؛ لابسور، ص ۹ ـ ۷. در باب ویرانههای یک کنیسهٔ یـهودی در دورا رک رستووتزف، دورااوروپوس، ص ۱۹۳۶ و ما بعد؛ پالیارو، کتیبههای پهلوی کنیسهٔ جهودان دورا، ۱۹۳۶.

۲. لابور، ص ۱۹ ـ ۱۸. در باب بقایای یک کلیسای مسیحی در دورا که دارای نقوش دیواری از ربع دوم قرن سوم میلادی است، رک رستووتزف، شهرهای کاروانی، ص ۱۸۹ و بعد و دورا اوروپوس، ص ۱۳۰ و ما بعد.
 ۳. لابور، ص ۲۴ و بعد.

شهیدان، شاپور دوم به شاهزادگان کشور آرامی نامهای بدین عبارت نوشت «به مجرد وصول ایس فرمان که از جانب خداوند ما صادر شده، شمعون Simon رئیس نصاری را دستگیر کنید و تا زمانی که این نوشته را امضا نکند و مالیات سرشماری و خراج قوم نصاری را، که در کشور خداوند ما زندگانی می کنند، بالمضاعف وصول ننموده و به خزانهٔ مانپردازد، او را رها مکنید. زیرا «ما خدایان» به امور جنگ اشتغال داریم و آنها در ناز و نعمت به سر می برند. آنها در مملکت ما ساکناند و دوستدار دشمن ما قیصر هستند.» شمعون به زندان شد و از امتثال امر شاه امتناع کرد و چون این خبر به شاپور رسید، از روی خشم فریاد برآورد و گفت: شمعون می خواهد پیروان خود را به شورش برانگیزد و مملکت را به هم کیش خود قیصر بسپارد. لابور، که تاریخ شهدای عیسوی ایران را نوشته و خود کاتولیک بوده است، اعتراف کرده که این سوءظن بی اساس نبوده است. اما شمعون در طی استنطاق خود، تهمت خیانت را رد کرد و عاقبت به قتل رسید."

این وقایع ابتدای تعقیب عیسویان ایران است، که از سال ۳۳۹ تا هنگام فوت شاپور دوم دوام داشت. مخصوصاً در ولایات شمال غربی و در نواحی مجاور روم زجر و آزار عیسویان به شدت جاری بود، کشتارها رخ داد و جماعتی تبعید شدند. در سال ۳۶۲ میلادی هلیو دور، Héliodore اسقف را با ۹۰۰۰ عیسوی ساکن شهر مستحکم فنک Phenek واقع در بزبده Bézabdé پس از شورشی که کردند، به خوزستان تبعید نمو دند بسوزومن Sozomène مقتولین عیسوی عهد شاپور را به ۱۶/۰۰ نفر بالغ دانسته است و این جماعتی است که نام آن معروف بوده است. به عقیده لابور این رقم تا اندازه ای مقرون به مبالغه است.

درکتب سریانی اعمال شهدا آزار و تعقیب عیسویان، که مدت دویست سال با فواصل چند به طول انجامید، مسطور است. این کتب با اینکه از روی تعصب شدید نگاشته شده و به افسانههای بسیار زینت یافته است، از آنجا که متکی به اسناد و روایات معتبر

است (خاصه قسمتی که مربوط به ادوار قدیم تر است)، <sup>۵</sup> برای کیفیت تمدن ایران در آن زمان از منابع بسیار خوب به شمار می آید.

اردشیر دوم هم، که پس از شاپدور به سلطنت رسید، نسبت به عیسویان محبتی نداشت، ولی شاپور سوم و وهرام چهارم، که بعد از او پادشاهی یافتند، سیاست مودت آمیزی با امپراتور روم پیش کشیدند. در زمیان سلطنت یزدگرد اول (۴۲۱ ـ ۳۹۹) در روابط بین عیسویان و زردشتیان باب جدیدی باز شد.



شکل ۳۰ ـ سکهٔ یزدگرد اول (مجموعهٔ مؤلف)

در نبوشتههای مورخان عیسوی و مؤلفان ایرانی اختلاف بسیار

راجع به احوال یزدگرد اول (ش ۳۰) مشهود است. یکی از منابع سریانی، که در عصر یزدگرد به رشته تحریر آمده، او را «شاه یزدگرد نیکوکار و عیسوی رحیم و مقدس ترین پادشاهان» خوانده گوید: «همه روز نسبت به فقرا و بینوایان احسان میکرد»  $^{9}$  و پروکوپیوس مورخ بیزانسی از سخا و بزرگ منشی

۴. لابور، ص ۷۸ و بعد.

۵ ایضاً، ص ۵۳ و ما بعد.

۲. لابور، ص ۴۶ ـ ۴۵.

۱. شمعون بر صباعي Barsabbâ <sup>(</sup> جانشين پاپا.

۳. لابور، ص ۴۵ و بعد.

۶. لند، قصص سریانی ۱، ۸، رک نلدکه، طبری، ص ۷۵، یادداشت.

این پادشاه تمجید می کند. مورخان عرب و ایرانی، که نوشته هایشان مبتنی بر تواریخ عهد ساسانی است و مأخوذ از عقاید روحانیان زردشتی و اعیان و نجبا می باشد، او را به صفاتی از قبیل «گناهکار» (بزهگر) و «فریبنده» (دَبر) خوانده اند. به قول آنها این شهریار مردی حق ناشناس و بدگمان بود و اگر در حضور او از کسی به خوبی سخن می راندند، در حال می پرسید: «این کسی که از او دفاع می کنی، به تو چه خواهد داد و چه مبلغی تاکنون گرفته ای؟» غضبناک و بدخواه بود و در پی فرصت می گشت تا مجازاتهای شدید مجری دارد. طبری با کمال سادگی می نویسد که رعیت برای حفظ خویش از ظلم او چاره نداشتند، جز اینکه به قوانین نیکو و قواعد عاقلانهٔ پادشاهان قدیم توسل جویند. از بیم سختگیری های او رعایا آ دسته بندی و شورش کردند. آ عبارت دیگری که در طبری دیده می شود، تا اندازه ای ممکن است این وصف غرض آمیز را تعدیل کند. و هرام پنجم، که پسر و جانشین یزدگرد بود، در خطابه ای که در روز بارعام ادا می کرد، چنین گفت که پدر او سلطنت خود را با ملایمت و بیش گرفت و خون بسیار بریخت. آ این مطالب کمابیش مجعول به نظر می آید، ولی از مجموع آنها می توان استنباط کرد، که یزدگرد شهریاری با اراده بوده و بالطبع میل به نیکوکاری داشته، لکن چون برای حفظ تاج و تخت از تجاوزات طبقه ممتاز وارد کشمکش گردید، مجبور به ارتکاب ظلم و جور بسیار شد. <sup>۵</sup>

میان دو دولت بزرگ صلح واقع شد و کار بدانجا کشید که حتی یزدگرد تئودوسیوس دوم Théodose الته طفلی صغیر بود، و در تحت حمایت خویش گرفت. البته این عمل ادب صرف بود و هیچ اهمیت واقعی نداشت. شاهنشاه به عهده شناخت که بین دولت و اتباع عیسوی او طریقه و مهیچ اهمیت واقعی نداشت. شاهنشاه به عهده شناخت که بین دولت و اتباع عیسوی او طریقه و روشی معین برقرار باشد. پس از طرف دولت روم شرقی هیئتی به ریاست مارو ثا Marūtha اسقف مایفرقط Maipherqat (میافارقین mayafariqîn) به دربار یزدگرد فرستاده شد. مارو ثا به سبب سیمای موقر و هیئت مجللی که داشت، در نظر شاهنشاه مطبوع افتاد، چنانکه فرمان داد کلیساهایی را که خراب کرده بودند، مجدداً بنا کنند، و رعایایی را، که به جرم عیسویت به زندان افتاده بودند، آزادی دهند. به روحانیان عیسوی نیز اجازه داده شد، که به همه جای مملکت سفر کنند. علاوه بر آن مارو ثا به پادشاه قبولانید که یک مجمع دینی در سلوکیه تشکیل دهد، تا امور عیسویان را حل و عقد نمایند و توحید فرق عیسوی در ایران نیز تأمین گردد. این مجمع که در سال ۲۱۰ تحت ریاست اسحق ایمندی است است است است است است است بادشاه ایران افتتاح یافت، نتیجهاش تصویب آیین و نظاماتی بود، که فرقه عیسوی شرق و عقاید مخصوص آن را با قواعدی، که نزد عیسویان مغرب زمین محترم بود، توفیق بخشید. آیین نیسه Nicée، رسماً پذیرفته شد و مراتب روحانیان از نو مقرر گردید. اسقف سلوکیه ـ تیسفون، که خلیفه اعظم یا جائلیق کل مراتب روحانیان از نو مقرر گردید. اسقف سلوکیه ـ تیسفون، که خلیفه اعظم یا جائلیق کل

۱. مارکوارت مسینا، فهرست، ص ۶۷. ۲. یعنی اشراف بزرگ.

۳ طبری، ص ۸۴۸، نلدکه، ص ۷۴. ۴ طبری، ص ۸۶۵، نلدکه، ص ۱۰۴.

۵. راجع به اصلاح تقویم در زمان یزدگرد اول، که بیرونی بدان اشاره کرده: رک نیبرگ، دین، ص ۴۴ ـ ۴۱. تقویم در اثر عدم رعایت روزهای اضافی مغشوش شده بود و یزدگرد با افزودن دو ماه به یک سال آن را منظم کرد. (سال ۴۰۱؟). ۶. پروکوپیوس، کتاب ۱، بند ۲.

عیسویان ایران به شمار میرفت، اسقف کشکر Kashkar را پیشکار مذهبی خود خواند و پنج مطران در بلاد ذیل نصب کرد از این قرار:

۱ ـ بیث لابط Bêth Lâpat (گندی شاپور) واقع در خوزستان.

٢ ـ نصيبين.

۳ ـ يرات Prât ميشان

۴ ـ اربل Arbal

۵ - کرخای بیث سلوخ (کرکوک). قریب سی اسقف مطیع اوامر مطرانها بودند. چند فرقهای که به واسطه دوری مکان از مرکز جدا مانده بودند، داخل این تشکیلات محسوب نمی شدند. باری چهارنفر رئیس کلیسا در خوزستان به ریاست فرقههای خود باقی ماندند، اما چنین مقرر شد، که بعد از مرگ آنها جانشینان باید از طرف جاثلیق انتخاب شوند. یزدگرد مقررات این مجمع را تصویب کرد. به امر او دو تن از بزرگترین صاحبان مراتب یعنی خسرو یزدگرد وزرگ فرمادار و مهر شاپور، که ملقب به ارگبد بود و به مناسبت همین لقب او را باید از خاندان سلطنتی دانست، اسقفها را به دربار سلطنتی خواندند و از جانب پادشاه با آنان سخن راندند و مجدداً به عیسویان اطمینان دادند که در پیروی کیش خود آزادند و حق بنای کلیسا دارند و اظهار داشتند که هرکس از اوامر جاثلیق اسحق و مارو ثا Marûtha سرپیچی کند، شدیداً مجازات خواهد شد. ا

چند سال بعد یَهبلاّها Yahballaha جانشین دوم اسحق به قسطنطنیه فرستاده شد، تا روابط بین دولتین را استوارتر کند. او با هدایای زیاد از این سفر بازگشت و آن هدایا را در مرمت کلیسای سلوکیه تیسفون و بنای کلیسای جدیدی در همان شهر صرف نمود. با وجود نتایج بزرگی که در ظل حمایت یزدگرد به دست آمد، منازعاتی که در میان فرقههای عیسوی ایران موجود بود، خاتمه نیافت و در مجمعی که به سال ۴۲۰ منعقد شد، این اختلاف به شدت بروز نمود. ۲

مسالمتی که یزدگرد اول در روابط خود با عیسویان اظهار می کرد، بلاشک معلول جهات سیاسی بود، زیرا که با استوار کردن بنیان صلح ایران و روم می توانست اقتدار سلطنت خویش را مستحکم کند ولی علاوه بر این ضرورت سیاسی می توان گفت که طبعاً یزدگرد مایل به مسامحه در امور دینی بوده است.

یزدگرد اول نسبت به قوم یهود هم، که اهمیت سیاسی نداشت، خوش رفتاری میکرد.  $^{7}$  ایس شهریار شوشیندخت Shôshendukht (؟) دختر ریش گالوتا Rêsh gâlûtâ را به زنی گرفت.  $^{4}$ 

اگر یزدگرد در اواخر سلطنتش رفتار خود را نسبت به عیسویان تغییری داد، گناه از ایسنان بـود. عیسویان از فرط جسارت و وقاحت چندان ایرانیان را رنجیده خاطر کردند که پادشاه چارهای جـز سختگیری و تنبیه ندید. مثلا در شهر هرمزد اردشیر واقع در خوزستان یک نفر روحانی عیسوی به

۲. لابور، ص ۱۰۳ ـ ۱۰۰.

۱. لابور، ص ۹۹ ـ ۸۷.

۳. نلدکه، طبری، ص ۷۵، یادداشت.

۴. رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۵۳، یادداشت ۱؛ لوثی گری، جهودان در ادبیات پهلوی، از انتشارات چهاردهمین Louis H. Gray, The Jews in Pahlavi. کنگره بینالمللی شرقشناسان، ۱ (پاریس، ۱۹۰۶) ص ۱۹۰ و بعد.Literature

نام حَشو Hashû جرأت كرد كه با رضايت رسمى يا ضمنى اسقفى موسوم به عبدا Abdâ آتشكدهاى را، كه در نزديكى كليساى عيسويان بود، ويران كند. آن روحانى و آن اسقف و بسيارى از اشخاص ديگر، كه در قضيه دخالت داشتند، دستگير و به تيسفون فرستاده شدند. شاه شخصاً آنها را استنطاق كرد و عبدا شركت خود را در آن قضيه انكار نمود، اما حشو معترف شد كه خود او آتشكده را خراب نموده است و در ضمن اين اعتراف الفاظى ركيك نسبت به ديانت زردشتى بر زبان راند. پس شاه به عبدا فرمان داد، كه آتشكده را مجدداً بناكند و چون او مصراً امتناع كرد، محكوم و اعدام شد. تئودوره عبدا فرمان داد، كه آتشكده را مجدداً بناكند و چون او مصراً امتناع كرد، محكوم و اعدام شد. تئودوره متهورانه اين اسقف را تمجيد كرده است. اتشكده را عملى دور از احتياط شمرده، ولى رفتار متهورانه اين اسقف را تمجيد كرده است. ا

واقعه دیگری نظیر این اتفاق افتاد. و از این جهت که کلیه عیسویان در این قضیه نامهای ایرانی دارند، شایان توجه است. کشیشی شاپور نام یکی از نجبا را، که موسوم به آذر فرنیغ آبود، به دین عیسوی آورد، تا از مرضی که داشت شفا یابد. آذر فرنیغ آن کشیش را دعوت کرد، که به قریه او آمده، کلیسایی در آنجا بنا کند. شاپور قبلا قباله مالکیت محل مزبور را گرفت و کلیسا را بنا نهاد. آنگاه موبدی آدربوزی نام قضیه را، که نمونه ارتداد یکی از نژادگان بود، به عرض شاه رسانید و یزدگرد به موبد مزبور اجازه داد که برای اعادهٔ آن شخص به دیانت زردشتی، هر تدبیری که می تواند به کار برد، فقط احتیاط کند که او را به هلاکت نرساند، باری آذر فرنیغ به دیانت سابق خود بازگشت و رد ملک خود را خواستار شد، لکن شاپور به تحریک نرسه، که یکی از روحانیان عیسوی بود، از دادن آن امتناع ورزید و قباله را برداشته، بگریخت. سپس آن کلیسا به آتشکده تبدیل یافت، لیکن نرسه آتش را خاموش کرد و مراسم دعا و عبادت به آیین نصاری در آن آتشکده بر پاکرد. موبد محلی، چون این گناه عظیم را ملاحظه کرد، اهل قریه را خبر داد، تا نرسه را سخت مضروب کردند و دست بسته به تیسفون فرستادند. آدر بوزی به او اطمینان داد، که اگر آتشکده را مرمت کند، از مجازات او صرف نظر خواهد کرد، نرسه امتناع نمود و به زندان افتاد و پس از امتناع مجدد محکوم به اعدام شد. <sup>۵</sup>

این نوع خشونتها، که عیسویان می کردند، طبعاً به ضرر آنان تمام می شد و شاید انتصاب مهر نرسه دشمن بزرگ عیسویان را به مقام و زرگ فرمادار بتوان دلیل تغییر رفتار شاه نسبت به عیسویان دانست.

چگونگی فوت یزدگرد، که در سال ۴۲۱ اتفاق افتاد نامعلوم است. به موجب روایات ایرانیان، هنگام اقامت او در گرگان یا طوس اسبی، که در وجاهت بی نظیر بود و کسی آن را نمی شناخت، لگدی به قلب شاه نواخت و شاه در حال جان داد، سپس آن اسب از انظار مردمان غایب شد، یا بر حسب روایت دیگر به سرعت تمام فرار کرد. نلدکه ظاهراً در این حدس خود محق است، که گوید این افسانه را از آن جهت اختراع کرده اند، که کسی اطلاع حاصل نکند که بزرگان اقامت یزدگرد را در

۱. هوفمان، ص ۳۴ و بعد؛ لابور، ص ۱۰۵ و بعد. ۲. به سریانی آذرفروا Âdhur farrwâ

٣. شايد موبدان موبد باشد. در صفحات بعد اعمال شهدا، او را رئيس مغان خواندهاند.

۴. به سریانی نرسائی Narsaï. ۵ هوفمان، ص ۳۸ ـ ۳۶؛ لابور، ص ۱۰۸ ـ ۱۰۷.

۶. نلدکه (طبری، ص ۷۶، یادداشت ۱) با دلایل تاریخی عدم صحت قول طبری را، که میگوید یزدگرد بلافاصله پس از جلوس به تخت مهر نرسه را وزیر خود نمود، آشکار کرده است.

محلی دور دست مغتنم شمرده و خود را از او، که موافق طبعشان نبود، رهایی بخشیدهاند. ایزدگرد سه پسر به جاگذاشت، شاپور و وهرام و نرسه. شاپور را پدر به پادشاهی قسمتی از ارمنستان، که به ایران تعلق یافته بود، نصب کرد. وهرام پیش پادشاه عرب حیره، که خراجگزار شاهنشاه بود، اقامت گزید. به موجب روایت طبری او را از خردی به آنجا فرستاده بودند، تا در هوای خوش حیره نشو و نماکند آو و هرام از حیث حرکات و سکنات شباهت تام به عرب پیداکرده بود، لیکن اقامت ممتد این شاهزاده در کشور مجاور گویا تبعیدی بودهاست، که در نتیجه اختلاف نظر بین یزدگرد و آن فرزند پیش آمدهبود. آقدر مسلم این است که وهرام در مملکت حیره در قصر خورنق، که بنای آن را به نُعمان لَخمی نسبت دادهاند و بلاشک مربوط به عهدی قدیمتر از آن بوده، میزیسته و در تحت سرپرستی مُنذِر پسر و جانشین نعمان تربیت مییافته است. این منذر از جانب یزدگرد مفتخر به لقب رام آبزود یزدگرد (رام افزود یزدگرد = کسی که شادی یزدگرد را افزون کند) و مَهِست (اعظم) شدهبود. اما نرسه پسر سوم یزدگرد، که از زوجه یهودی او بود، احتمال می رود که در زمان فوت پدر صغیر بود، زیرا وهرام هم در آن تاریخ بیش از بیست سال نداشته است. این

باری اعیان و روحانیان، چون از وجود این سلطان ناموافق خلاص شدند، خواستند از فرصت استفاده کنند و قدرت خویش را استوار نمایند. پس بعضی از صاحبان مراتب به یک دیگر دست اتحاد دادند، تا همه پسران یزدگرد را از پادشاهی محروم کنند. دینوری از میان آنها اشخاص ذیل را نام می برد<sup>۸</sup>: وِستَهم، سپاهبد بابل (سَواد)، که لقب هَزارَفت داشت، یَزدگشنسپ پادگوسبان، پیرگ از تخمه مِهران؟، همورز، دفتردار سپاه، گشنسپ آدرویش، ناظر خراج ارضی، پَناه خسرَو، مدیر امور خیریه. ۱۰ نکته قابل توجهای است که در این صورت نامی از مهر نرسه وزیر مقتدر یزدگرد اول و وهرام پنجم برده نشده است. شاپور، پادشاه ارمنستان، برای گرفتن تخت و تاج به تیسفون شتافت، لیکن بزرگان ۱۱ او راکشتند و به جای او شاهزاده خسرو را، که منسوب به شعبهای از دودمان ساسانی بود، بر تخت نشاندند.

اما شاهزاده و هرام نمی خواست که بدون جنگ حق از کفش بیرون کنند و امیر حیره، که سرپرست او محسوب بود، کمک مؤثری به او کرد. مؤلفان عرب گفته اند که این امیر دو فوج سوار داشت، یکی موسوم به «دو سر» ۱۲ که از اعراب تَنوخ ساکن نواحی حیره ۱۳ تشکیل یافته بود، دیگری که دسته سفیدر خشان نامیده می شد، مرکب از افراد ایرانی بود. ۱۴ به هر صورت منذر قوایی مجهز در

۲. طبری، ص ۸۵۵، نلدکه، ص ۸۶ و بعد.

۴. رک نلدکه، طبری، ص ۹۰، یادداشت ۲.

۱. نلدکه، طبری، ص ۷۷، یادداشت ۱.

۳. طبری، ص ۸۵۸، نلدکه، ص ۹۱.

۵ رتشتین، ص ۱۶ و ص ۱۴۴.

ع. طبری، ص ۸۵۵ نلدکه، ص ۸۶ و بعد. مقایسه شود با رِتشتین، ص ۶۷ و بعد.

۷. طبری؛ ص ۸۶۳ نلدکه، ص ۹۸. ۸. چاپ گیرگاس، ص ۵۷، رک ضمیمه دوم این کتاب.

۹. در نظر دینوری «مهران» عنوان مقامی بوده است، نگاه کنید به ضمیمه دوم.

۱۱. موسی خورنی، ۱ / ۵۶؛ طبری، ص ۹۱، یادداشت ۴.

۱۲. شاید معنی آن «دارای دو رئیس» است (؟). ۱۳ ماید معنی آن «دارای دو رئیس» است (

۱۴. نویسندگان عرب هر دو دسته را با هم ذکر میکنند و فرض رتشتین (ص ۱۳۶) بر این است، که در ابتدای کار هر دو نام بر یک سپاه اطلاق میشده.

اختیار داشت و فرماندهی آن را به پسر خود نعمان واگذار کرد. نعمان به طرف تیسفون راند و بزرگان ایران متوحش شده، با منذر و وهرام شروع به مذاکره کردند. عاقبت خسرو خلع شد و وهرام به تخت نشست. روایات ایرانی این واقعه را با افسانه آمیخته اند و گویند: وهرام نخست و عده داد که بدی های پدر را جبران کند و یک سال به عنوان آزمایش سلطنت نماید، بعد انتخاب پادشاه را به مشیت الهی واگذارند، یعنی تاج و جامه سلطنتی را در میان دو شیر گرسنه قراردهند. هر یک از دو تن مدعیان سلطنت، که آن را بتواند ربود، شایسته پادشاهی گردد. خسرو امتناع کرد از اینکه وارد آن میدان شود. وهرام پیش رفت و شیران را بکشت و علائم سلطنتی را برگرفت و آنگاه خسرو و باقی حضار بر او آفرین خواندند و تهنیت گفتند. این افسانه را بلاشک از آن جهت اختراع کرده اند، تا این قضیه شرم آور را بپوشانند، که سپاهی حقیر از عرب توانسته است، تصمیم بزرگان کشور را به هم زده و پادشاهی را، که مردود بزرگان بوده، به تخت نشاند.

هیچ یک از پادشاهان ساسانی به استثنای اردشیر اول و خسرو انوشیروان و خسرو ابرویز؛ مانند وهرام پنجم محبوب عام نبوده است (شکل ۳۱). نسبت به همهٔ خلایق خیرخواهی میکرد و قسمتی از خراج ارضی را به مالکان بخشید. داستانهای بسیاری در باب چابکی و چالاکی او در جنگ اقوام شمالی و دولت بیزانس و عشق بازی ها و شکارهای او نقل کردهاند. این حوادث اخیر، که غالباً به سبک داستانهای مونش هوزن Münchhausen است، نه فقط در ادبیات بلکه در نقاشی ایران هم رواج و شهرت گرفته است و قرنهای متمادی زیور پردههای نقاشی و قالی ها و انواع منسوجات گردیده است. هنوز جامهای نقره از عهد ساسانیان موجود است، که نقوش شکارگاه این پادشاه را بر



شكل ٣١ ـ سكة وهرام پنجم (مجموعة مؤلف)

آن کندهاند. جامی که متعلق به موزه ارمیتاژ لنینگراد است، و هرام پنجم را که از شکل تاجش شناخته می شود، نشان می دهد، که بر شتری سوار است و محبوبهٔ جوانی را درپشت خودگرفته است. تفاوت مقام اجتماعی بین شاه و آن زن را به وسیلهٔ اختلاف قد آنان معلوم کرده اند. محبوبه از روی ناز و عشوه از شاه تقاضا کرده است که با تیر غزال نری را به ماده و غزال ماده را به نر تبدیل کند. آنگاه پادشاه دو تیر بر سر غزال ماده زده و پیکانها را در سر حیوان فرو برده است، به قسمی که شبیه دو شاخ شده و به یک تیر دو شاخه، شاخهای غزال نر را برداشته است. سازنده جام آن تیر را به شکل خاصی کشیده و پیکان آن رامانند هلالی رسم کرده است. آن تیر را به شکل خاصی کشیده و پیکان آن رامانند هلالی رسم کرده است.

وهرام پادشاهی نیرومند و کامران بود و همه کس را با از استفاده لذات زندگانی تشویق میکرد و اشعاری به زبان عربی میسرود و به چندین زبان سخن میگفت. موسیقی را بسیار دوست داشت و به نوازندگان و خوانندگان دربار حتی مقلدان مقامی عطا فرمودکه روز بار، در ردیف

۱. رک عیون الاخبار ابن قتیبه (ج ۱، ص ۱۷۸، چاپ قاهره): فردوسی، چاپ مول، ج ۵، ص ۸ ـ ۵۰۶.
۲. در باب بقعه غزال (که حکایت دیگری راجع به شکار است) و نیز راجع به قصر وهرامگور در نزدیکی همدان، که ابن قتیبه آن را توصیف کرده است، رک شوارتز، ایران در قرون وسطی، ۷، ص ۵۴۷ برای اطلاع از مهارت وهرام در تیراندازی رک حکایتی که جاحظ در کتاب التاج آورده است، ص ۱۷۷ و بعد.

۳. مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۱۹۱، ثعالبی، ص ۵۵۵.

عمال عالی رتبه دولت  $^{1}$  یا فروتر از آنها قرارمیگرفتند. به موجب یکی از افسانه های مشهور، این پادشاه بود که قوم لوریان ۱ûrîs را، که اجداد کولی های فعلی هستند، از هند به ایران خواند تا عوام از لذتهای موسیقی بی بهره نمانند.  $^{7}$  طبع سرکش و بی آرام او باعث شد که او را ملقب به «گور» کردند. بعد این تسمیه را مربوط به واقعه ای دانستند که در شکار اتفاق افتاد، از این قرار که روزی به یک تیر گورخری و شیری را، که بر پشت او جسته بود، به هم دوخت.

مورخان عهد ساسانی و هرام گور را از ملامت و نکته گیری معاف نداشته اند؛ مثلا بر او خرده گرفته اند که بیش از اندازه شهوت رانی کرده و در خرج اسراف رواداشته و به امور مملکت توجه چندانی نکرده است. آلکن در این شکی نیست. که چون زمام امور را به بزرگان دولت واگذار کرد، مطبوع و محبوب نجبا و روحانیان شد و قسمتی از شهرت عظیم او را مربوط به همین محبوبیت نزد بزرگان باید دانست.

در میان صاحبان مراتب آن زمان، کسی که از حیث قدرت و اقتدار رتبه اول را داشت، وزرگ فرمادار مهر نرسه پسر ورازگ بوده ۴، که لقب و عنوان هزار بَندگ («صاحب هزار بنده») داشت. نسب او به خانواده سپندیاد می رسید، که یکی از هفت خاندان ممتاز بود. مورخان عرب و ایرانی، که ظاهراً اطلاعاتشان در این باب مأخوذ از تاریخ بزرگ ساسانی است، او را مردی هوشمند و دانا و صاحب تدبیر شمرده اند. عجب نیست که مؤلفان عیسوی، به جهت توجهی که این وزیر به دیانت وزدشتی داشته، نسبت به او کینه ورزیده و لازار فرپی Lazare de Pharp او را خائن و دو رو و بی رحم خوانده باشد. تعصب و غیرت او نسب به دین زردشتی نه فقط در مورد خصومت با سایر ادیان ظاهر می شد، بلکه در مورد زراعت و آبادی، که موضوع احکام زردشتی است، سعی بلیغ مبذول می داشت. در املاک وسیعی که در نواحی اردشیر خوره و شاپور فارس داشت، قصرهای متعدد بنا کرد و آتشگاهی ساخت، که به نام مهرنارسیان موسوم شد و در نزدیکی مولد خود آبروان، در ناحیه کرد و آتشگاهی ساخت، که به نام مهرنارسیان موسوم شد و در نزدیکی مولد خود آبروان، در ناحیه پسرش زُروان و ماه گشنسپ و کاردار تخصیص داد. نخستین را «فرازمرا آور خودایا» (؟) (خدایا نزد من آی) نام داد ۶ و آن سه قریه دیگر را هر کدام به نام صاحبش نامید از این قرار: زُروان دادان و ماه گشنسپان و کارداران. به علاوه به موجب روایت طبری، سه باغ یکی از نخل و دیگری از زیتون و دیگری از سو نشانید و از هر نوع، دوازده هزار درخت کاشت. ضمناً طبری گوید که همه این قریه ها دیگری از سو نشانید و از هر نوع، دوازده هزار درخت کاشت. ضمناً طبری گوید که همه این قریه ها

۱. جاحظ، کتاب التاج، ص ۲۸؛ مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۱۵۷.

۲. فردوسی، چاپ مول، ج ۶، ص ۷۸ ـ ۷۶؛ ثعالبی، ص ۵۶۶ و بعد.

۳. جاحظ، کتاب التاج، ص ۳۰ و ۱۵۹؛ طبری؛ ص ۹۶۳ نلدکه، ص ۹۸، مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۱۶۸ و بعد؛ ثعالبی، ص ۵۵۷. ۴ طبری، ص ۱۶۸ نلدکه، ص ۱۱۶

۵ اطلاعات راجع به مهر نرسه و پسرانش را طبری آورده است (ص ۸۶۹ نلدکه، ص ۱۰۹ و بعد.)

۶. طبری در ترجمه عربی جمله فارسی فوق ضمیر مؤنث به کار برده است. بنابر قول نلدکه (طبری، ص ۱۱۱، یادداشت ۷) سببش این است که لفظ فار در عربی مؤنث است. راجع به فعل امر آور رک به نیبرگ در کتاب موسوم به Symbolis Philologicis O. A. Danielsson octogenario dicatis (Upsal. 1932)

و باغها و آتشگاهها «امروز نیز در دست جانشینان او است و از قراری که گویند در این ایام خرم و آبادان است»، ولی ما نمیدانیم. که آیا مقصود عصر خود طبری است یا زمان حیات آن مؤلف مجهولی که کتابش مأخذ روایت طبری بوده است.



شکل ۳۲ ـ قصر سروستان (دیولافوا. صنعت باستانی ایران)

در کنار راه کاروانی که شیراز را به دارا بگرد و بندرعباس متصل میکند، ویرانه قصری پیداست، که سروستان نام دارد. به اعتقاد هرتسفلد این قصر در زمان سلطنت و هرام پنجم بنا شده و ممکن است یکی از ابنیهٔ مهر نرسه باشد. کلمه سروستان هم شاید دلیلی بر صحت این ادعا باشد. این قصر (ش ۳۲) بنای گنبد دارای است که به عقیده هرتسفلد نظر به کوچکی، شایستگی اقامتگاه شاهنشاه را نداشته، خاصه که تالار بارگاه آن بسیار حقیر است. در دیوارها درهای بسیار تعبیه شده و بای سقفها نشان می دهد که در آن زمان فن معماری ساسانی به پایه نسبة بلندی رسیده بود. ۲

سه پسر مهر نوسه در زمان حیات پدر خویش به مشاغل عالی رسیدند.

زروانداد هیربدان هیربد شد، که بعد از مقام موبدان موبد عالیترین منصب روحانی است. ماه گشنسپ ریاست امور مالی را دارا بود و لقب واستریوشان سالار یافت و کاردار ارتیشتاران سالار یا

۱. زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۱۳۱ زاره ـ هرتسفلد، سفر باستانشناسی در حوزه دجله و فرات، ج ۲، ص ۳۳۲ و بعد.

۲. نقوش برجسته، همانجا؛ تاریخ صنایع پوپ ۱۲۸ ، ۱۷، دیولاقوا (۴، ص ۳۰ و بعد) قصر سروستان را جـزو ابـنیه
 هخامنشی محسوب داشته است.

سپهسالار بزرگ کشور گردید.

وهرام پنجم نخست با اقوام وحشی شمالی، که مورخان عرب و ایرانی بدون امتیاز همه را به نام ترک خوانده اند، به جنگ درآمد. محتمل است که اقوام مزبور خیونیان ابوده باشند. نام این اقوام را، که از نژاد هون و ساکن دشتهای شمال مرو بوده اند، در میان افواجی که به یاری شاپور دوم آمده بودند، دیده ایم. این طایفه در دوستی ایران وفادار نماندند. بعد از مرگ شاپور مکرر به خواسان هجوم آوردند و در این سرحدات دشمن عمده ایرانیان به شمار رفتند. و هرام شخصاً به مقابله این اقوام وحشی لشکر کشید و ظفر یافت. برادرش نرسه در غیاب او نیابت سلطنت را بر عهده داشت. پس از آنکه در صفحات مشرق آرامش حکمفرما گردید، نرسه به حکومت خواسان منصوب شد. در این اثنا دوباره میان ایرانیان و بیزانس ابواب خصومت مفتوح گردید.

عیسویان ایران چون به واسطهٔ وقاحت خود حسن ظن یزدگرد را مبدل به بدبینی کرده بودند، آن پادشاه قبل از وفاتش فرمان زجر و تنبیه آنان را صادر کرد و مجری فرمان را مهر شاپور موبدان موبد قرار داد. پس از جلوس و هرام پنجم قتل و زجر شروع شد. ساکنان عیسوی ممالک مجاور سرحدات غربی دسته دسته به سرزمین بیزانس فرار کردند. مهر شاپور قبایل عرب را بر ضد آنها تحریک کرد و جماعت بسیاری را از عیسویان به قتل رسانید. آسپبکد از عمال عالی مقام ایرانی، که تعقیب و آزار مسیحیان به او محول بود، از مأموریت خود متنفر شده، از امتثال اوامر دولت امتناع ورزید و عیسویان را در فرار یاری داد و چون خود او ناچار فرار اختیار نمود، به آناتول Anatole سردار رومی پناه برد، آن سردار فرماندهی قبایل عرب را، که تحت تسلط دولت بیزانس بودند، به او واگذاشت. پادشاه ایران از دولت بیزانس تقاضای استرداد پناهندگان را نمود، لکن اجابت نیافت.

این بود وقایعی که در سال ۴۲۱ منجر به جنگ جدیدی بین حکومت بیزانس و دولت ایران شد، اما چندان طولی نکشید. فرماندهی سپاه ایران با مهر نرسه بود. رومیان روی هم رفته در این جنگ، تفوق داشتند. به موجب صلح نامهای که سال بعد (۴۲۲) امضای شد، ایرانیان در کشور خود به عیسویان آزادی مذهبی دادند و نظیر همین آزادی را رومیان در حق زردشتیان مقیم بیزانس قائل شدند و این مطلب بر ابهت ایرانیان افزود، لکن عملا چندان اهمیت نداشت. قرارداد راجع به ادای مبلغی که دولت بیزانس برای حفظ معابر قفقاز در مقابل هونها قبول کرده بود، تجدید شد.

مقارن این احوال عیسویان ایران به شدت با هم نزاع می کردند، دادیشوع 'Dâdîshô، که در ۴۲۱ یا آغاز سال بعد به منصب جاثلیقی انتخاب شد، در دفاع خراسان بر ضد اقوام و حشی شمالی خدمات ذی قیمتی به شاهنشاه کرده بود، یک فرقه از معاندان که رئیس آنها «بطای Batai» نام اسقف شهر

۱. چنین است مارکوارت، ایرانشهر، ص ۵۲.

۲. طبری، ص ۸۶۵ نلدکه، ص ۱۰۳ مقایسه شود با مارکوارت ـ مسینا، فهرست، ص ۴۳.

۳. Analecta graeca وی را یک شاهزاده عرب می داند (لابور، ص ۱۱۷)، اما از روی اسم این شخص حدس زده می شود که یا یکی از ایرانیان خاندان اسپاهبد بود، یا فقط منصب سپاهبدی داشته و در این صورت اخیر هم چنین منصبی را به یک نفر عرب نمی داده اند.

«هرمزد اردشیر» بود، دادیشوع را متهم کردند که اشیای مقدس را فروخته و مرتکب رباخواری شده و مغان را به زجر و قتل نصارا تحریک کرده است. این حمله خاثنانه با مهارت خاصی صورت گرفت و عاقبت دادیشوع به امر و هرام به زندان افتاد، و چون بعداً در نتیجه اقدامات تثودوسیوس دوم، قیصر روم، دادیشوع آزاد شد، به قدری از مقام خود تنفر حاصل کرده بود، که میل استعفا داشت، لکن پیروان او واسطه شدند و مجمعی که از سی اسقف تشکیل یافته بود، به او مساعدت کرد و تقاضا نمود استعفای خود را مسترد دارد. این مجمع که در شهری از ولایات عرب نشین تشکیل شد، از این حیث مهم بود، که استقلال فرقه عیسوی ایران را در مقابل کلیسای بیزانس اعلام می نمود، یقیناً مقصود دادیشوع از وادار کردن مجمع به اظهار این مطلب آن بود، که وضع عیسویان مقیم ایران را بایت تر نماید. چه بدین ترتیب آنها را دیگر متهم به همدستی با بیزانس نمی کردند. ا

پس از مرگ شاپور، برادر وهرام پنجم، که پادشاه ارمنستان و مطیع دولت ایران بود، اَرتَشِس Artashês (اردشیر) اشکانی پسر ورام شاپوه Shapuh مدت ده سال بر تخت ارمنستان نشست، سپس به دست وهرام خلع شد و از آن به بعد کشور ارمنستان یکی از ایالات ایران به شمار آمد و یکی از نجبای بزرگ ایران موسوم به ویه مهر شاپور به مرزبانی آنجا منصوب گردید.



شکل ۳۳ ـ سکهٔ یزدگرد دوم (موزهٔ ملی کپنهاگ)

وهرام پنجم در ۴۳۸ یا ۴۳۹ به عقیده فردوسی به مرگ طبیعی وفات یافت. با وجود این اغلب تواریخ عرب وفات او را در نتیجه عشق به شکار دانسته اند. گویند روزی سواره به دنبال گوری اسب می تاخت، ناگاه در گودال یا چاهی عمیق فرورفت و با تمام کوششهایی که کردند، به یافتن جسد او موفق نشدند. ممکن است وفات پیروز، که در گودالی اتفاق افتاد، موجب تشکیل این افسانه باشد و همچنین شباهت دو کلمه گور به معنی قبر و گور به معنی حیوان وحشی، که لقب وهرام بود، درظهور این دخالت داشته باشد.

عمر خیام این جناس را در یکی از رباعیات خود به کار برده است، آنجا که گوید:

آن قلصر که بسهرام در او جام گرفت آهلو بسچه کرد و روبه آرام گرفت بسهرام که چگونه گور بهرام گرفت بسهرام که چگونه گور بهرام گرفت بسهرام که چگونه گور بهرام گرفت بسهرام کرفت

یزدگرد دوم پسر و جانشین وهرام صفات حسنه پدر را دارا نبود. به موجب روایت طبری در نطق آغاز سلطنت خود چنین فرمود که مثل پدر بارعام طولانی نخواهد داد، بلکه مایل است به گوشه ای رفته و در خیر و صلاح مملکت بیندیشد. در یکی از منابع سریانی نیز این تغییر رسم ذکر

۱. لابور، ص ۱۲۵ ـ ۱۱۹.

۲. خلاصه تاریخ سیاسی ارمنستان در سالهای ۵۷۲ ـ ۴۲۸، اکینیان، ۲، ص ۸۰۶ ـ ۷۸۱.

۳. نلدکه، طبری، ص ۱۰۳. یادداشت ۲؛ همین مطلب را ثعالبی (ص ۵۶۸) ذکر میکند.

۴. رک آرتور کریستنسن، تحقیقات انتقادی راجع به رباعیات عمر خیام Critical Studies in the Rubá iyát of است، که است، که Umar-i-Khayyám، ص ۷۵، شماره ۴۴. و هرام در فارسی جدید بهرام شده است. و ناده ناده است، که و و و و ناده نادکه، ص ۱۱۳.
 ۲. ص ۱۷۵، نادکه، ص ۱۲۳.

شده است، می نویسد از زمان قدیم معمول بودکه هریک از عمال دولت حق داشت در نخستین هفته ماه شخصاً به حضور شاه رفته و راجع به بیعدالتی یا اسرافی که واقع شده، مطالبی بـه عـرض رساند. یزدگرد دوم این رسم باستانی را برانداخت. ۱

جنگ کو تاهی که با دولت بیزانس در آغاز سلطنت یزدگرد (۴۴۲) واقع شد بدون حادثه مهمی به پایان رسید و معاهدهٔ صلح در اساس اوضاع سابق تغییری پدید نیاورد. ۲

اگر به مندرجات اعمال شهدا بتوان اعتماد کرد، یزدگرد در آغاز نسبت به عیسویان مهربان بود، لکن در سال هشتم سلطنت پس از آنکه دختر خود را، که به زنی گرفته بود، کشت و چند تن از نجبا را به قتل رسانید، در رفتار او نسبت به عیسویان تغییری حاصل شد. در اعمال شهدا اسامی این اشخاص ذکر نشده، لکن می توان حدس زد. که مقصود کسانی ببوده اند که عیسویت اختیار گرده یا میخواسته اند اختیار کنند. نمی توان تصور کرد که از طرف شاه نسبت به قدرت بنزرگان عموماً مخالفتی به عمل آمده باشد، زیرا که مورخان عرب و ایرانی که مندرجات کتابهایشان آیینه عقاید روحانیان عهد ساسانی است، او را پادشاهی رحیم و مهربان ۴ معرفی می کنند. نسبت به یهود هم سختگیری کرد و در سال ۴۵۵ ـ ۴۵۴ فرمان داد، که روز سبت ۲ را عید نگیرند. این شهریار از سال دوم سلطنت خود ۶ نسبت به عیسویان ارمنستان سختی بسیار کرد. الیزه این باب نکته سنجید و آیها را با دیانت زردشتی هرکدام بهتر بود، ما آن را اختیار می کنیم. به به عقیده این نویسنده متعصب ارمنی، پادشاه این سخن را به قصد فریب و بنابر دو رویی می گفت، ولی به عقیده ما، اگر این روایت صحیح باشد، کار این به قصد فریب و بنابر دو رویی می گفت، ولی به عقیده ما، اگر این روایت صحیح باشد، کار این شهریار اقدامی بسیار پسندیده برای کشف حقیقت ادیان آن عصر بوده است.

این قبیل کارها در تاریخ پادشاهان ساسانی سابقه دارد. چنانکه دیدیم شاپور اول و هرمزد اول به کیش مانی علاقه پیداکردند و بعداً خواهیم دید که آیین مزدک تا چه اندازه در کواد اول تأثیر کرد. به هرحال یزدگرد دوم پس از مقایسه ادیان مختلف به دیانت زردشت باقیماند و مهر نرسه، که دشمن سرسخت عیسویان بود، زمام امور کشور را در دست نگاه داشت. ولی صحت روایت الیزه مورد تردید است. به عقیده آکینیان کتاب الیزه، به صورتی که امروز در دست ما است، تحریفی است از نسخه اصلی، که موضوعش شرح جنگ ارمنستان در سال ۵۷۲ بوده است و آنچه در نسخه کنونی به یزدگرد دوم منسوب است، مربوط به خسرو اول انوشیروان می باشد.

پیشرفت آیین عیسی در ارمنستان از مدتی پیش بناعث اضطراب دولت این شده بنود و زمامداران ایران دریافته بودند. که تا اختلافات مذهبی در بین است، تصاحب ارمنستان امری ناپایدار

۱. هوفمان، ص ۵۰

٣. هوفمان، ص ٥٠؛ لابور، ص ١٢٤.

۵ نلدکه، طبری، ص ۱۱۴، یادداشت ۱.

٧. ايضاً، ص ١٨٧ و بعد.

۲. نلدکه، طبری، ص ۱۱۶، یادداشت ۲.

۴. طبری، ص ۸۷۱، نلدکه، ص ۱۱۳.

۶. لانگلوا، ج ۲، ص ۱۸۴.

و بی ثبات خواهد بود و مهر نرسه شخصاً طرفدار اجرای فشار و تضییق بود. نتیجه مشاوراتی که بین شاهنشاه و مهرنرسه و صاحبان مراتب عالیه و رؤسای دیانت زردشتی واقع شد، فرمانی بود که مهر نرسه به نام شاه به نجبای ارمنستان ابلاغ کرد. لازار فرپی، که ظاهراً نیم قرن پس از وقایع مذکور می زیسته، آن اعلامیه را به شرح ذیل نقل کرده است: «... ما [اصول] دیانت خود را، که متکی بر حقیقت و مبتنی بر اساس و قواعد محکم است، نوشته و برای شما فرستادیم. میل داریم شما، که وجود تان برای کشور تا این اندازه مفید و برای ما تا این حد عزیز است، کیش مقدس و حقیقی ما را بپذیرید و دیگر در آن دیانت، که همه می دانیم باطل و بی فایده است، باقی نمانید. بنابراین پس از مشاهدهٔ این فرمان، بدون اینکه خیالات دیگری در خاطر خطور دهید، باید اصول دیانت موهوم طیب خاطر بپذیرید. ما در راه موافقت تا آنجا پیش آمدیم، که به شما اجازه دادیم که دیانت موهوم خود را، که تا امروز موجب خرابی کار شما شده است، برای ما بنویسید. اگر شما با ما هم اعتقاد شوید، گرجیان و آلبانی ها یارای آن نخواهند داشت، که از فرمان ما سرپیچی کنند» آ.

مى توان حدس زدكه به همراهِ اين فرمان ورقهاى بوده است حاكى از اصول مهم ديانت مزدا پرستی. باری اسقفهای عیسوی و روحانیان برجستهٔ ارمنی مجتمع شدند تا در این باب رای بزنند. لازار نام حضار این مجلس را ذکر کرده و معلوم میشود مأخذ معتبری در دست داشته است. جوابی که از روی کمال وقاحت و جسارت به این نامه دادهاند، در کتاب لازار درج شده و ما بعض مطالب آن را در اینجا می آوریم: ۳ «ما هنگامی که در حضور شاهنشاه بودیم، مغان را، که قانونگزاران شما هستند، مورد استهزا قرار می دادیم، حال نیز اگر ما را مجبور کنید که نوشته های آنان را بخوانیم و گفتاری را بشنویم که ابدأ قابل توجه و شایسته تفکر ما نتواند بود [همچنان به استهزا مغان مى پردازيم]. از اين رو محض حفظ احترام شما آن نامه را [كه موجب استهزا مى شد] باز نكرديم و دست خط شما را نخوانديم. زيرا ديني كه مي دانيم تحقيقاً باطل است و [نتيجه] اوهام مشتى ديوانه و نادان بیش نیست و تفصیل موهومات آنرا علمای مزور شما شرح دادهانید، هرگز قبابل پیروی نشناخته، اصول آن را شایسته استماع و قراثت نمی دانیم. در هر حال خواندن شرایع شما موجب خنده ما می شود. هم قانون، هم قانونگزار، هم پیروان قانون در نظر ما شایستهٔ استهزا هستند. از اینجاست که ما بر خلاف امری که کرده اید، اصول دیانت خود را ننوشته و نزد شما نفرستادیم. ما شریعت ناپاک شما را لایق خواندن و اندیشیدن ندانسته ایم و به حکم عقل کاملی که شما دارید، حق این بود که قبلا این نکته را در نظر گرفته و تیر استهزا ما را به جانب خود سرنمی دادید. ما چطور مى توانيم دين حق و شريعت الهى خود را در برابر جهل شما عرضه كنيم و آن را هدف استهزا و دشنام شما قراردهیم. اما راجع به اصل دین خود اجمالا گوییم که مانند شما عناصر و خورشید و ماه و باد و آتش را نمی پرستیم و این همه خدایانی که شما در زمین و آسمان دارید، ستایش

۱. آکینیان، ۱، ص ۷۶ ـ ۳۷۵. ۲. لانگلوا، ج ۲، ص ۲۸۱.

۳. راجع به اشاعه مذهب مسیح در بین مردم قفقاز رک پیترز، مبادی عیسویت در گرجستان طبق روایات دینی، در . Analecta Bollandiana، جلد ۵۰، ص ۵۸ ـ ۵.

نمیکنیم، بلکه یکتا خدایی را عبادت مینماییم که آسمان و زمین و هرچه در آنهاست، آفریدهٔ اوست ...» ۱

یزدگرد پس از وصول جواب اسقفها، رؤسای خاندانهای بزرگ ارمنی را طلب کرده، همه را به زندان فرستاد. اینان در عین حال که باطناً با خدای خود عهد کردهبودند که دین خویش را نگاهدارند، چنین وانمود کردند که «مصمم به قبول عقاید کفرآمیز یزدگرد هستند.» یزدگرد که در آن زمان به جنگ کوشانیان، یعنی اقوام وحشی که مالک سرزمین کوشان بودند، سرگرم بود «حیله ارامنه را در نیافت.» مناصب و املاک بزرگان ارمنستان را واگذار کرد، لکن چند تن از شاهزادگان را به عنوان گروگان نگاه داشت و بیش از هفتصد تن از مغان را به ریاست «رئیس مغان» برای دعوت ارامنه بدان جانب گسیل

۱. دیگری از مورخان ارمنی موسوم به الیزه به تفصیل فرمان مهر نرسه را نقل کرده، که با صورت مذکور مباینت دارد. در این فرمان شمهای از اصول زردشتی و انتقاداتی درباره عقاید مسیحی مسطور است و در پایان آن چنین حکم شده است که یا از عقاید مذکور تبری جویند یا خود را به محکمه عالی تسلیم نمایند. همچنین مورخ صورت تبری نامه مفصلی را، که کشیشان ارمنی نگاشته اند، نقل نموده است. میه Meillet در یک مقاله مختصر و بسیار روشنی (مجله آسیایی، سال ۱۹۰۹، ص ۵۴۸ و ما بعد) خواسته است ثابت کند که مندرجات کتاب الیزه و همچنین كتاب إزنيك، كه او نيز اصول عقايد مغان را تقريباً با همان عبارات اليزه بيان كرده، هر دو يك شرح قديمي است، كه در باب آیین مزدیسنی وجود داشته (بنابر مذهب زروانیه) و مطالب این منبع قدیم در ترجمه حال شهدای سریانی و در عبارت مشهوری از تئودور موپسوستی، به نقل فوتیوس، دیده می شود و این از منبع بسیار معتبری نقل شده است ماریس Mariès نظر میه را در کتابی که راجع به اِزنیک نوشته (Le De Deo d'Eznik de Kolb پاریس، ۱۹۲۴)، تأیید کرده است و موضوع را از ریشه مورد تحقیق قرار داده است و بعدها آکینیان (۲، ص ۷۹۷) هم به همین کار پرداخته· است. من با تصدیق قول دو دانشمند مذکور تصور میکنم روایتی که لازار فرپی آورده است، در کلیات صحیح است و روحانیان عیسوی ارمنستان آن نامه را که حاوی شرح عقاید زردشتیان بوده، ندیده انگاشته و حتی بازهم نکردهاند. اگر این طور باشد، بایدگفت چون در زمان الیزه متن فرمان مهر نرسه موجود نبود، مورخ مذکور برای رفع نقیصه پیش خود هم شرح اصول عقاید زردشتی و هم رد آن را سراپا ساخته است و این دو ظاهراً هرگز وجود خارجی نداشته است و برای ساختن شرح عقاید زردشتیان از یک رساله (به عقیده شدر، مجله شرقی آلمان، ۹۵، ص ۲۸۰، یک رساله عیسوی)، که مأخذ یادداشتهای تثودور موپسوستی و اِزنیک و دیگران نیز بوده است، اقتباساتی کرده است. باوجود اینها نامه مجعول مهر نرسه، که الیزه نقل کرده است، دارای اهمیت است، نه تنها از جهت اطلاعاتی که مربوط به دین زردشت در عهد ساسانیان می دهد، بلکه چون نشان می دهد که در نظر زردشتیان کدام یک از عقاید نصاری بیشتر منفور بوده است. این موارد اختلاف همان است که در مجاهدات قلمی و مناظرات بین زردشتیان و نصاری در اعمال شهدای ایران، که به زبان سریانی است، ذکر شده است. مثلا مطالب ذیل: این عقیده نصاری خطا است که گویند خیرات و شرور عالم از یک فاعل است و خدا غیور و حسود است و برای یک دانه انجیر، که از درختی کنده شد، مرگ را آفرید و نوع بشر را گرفتار آن نمود. این قسم حسد حتی در میان بشر هم وجود ندارد، تا چه رسد به روابط خدا و خلق. یکی دیگر از خطاهای عیسویان این است که گویند که خدا، یعنی خالق آسمان و زمین، به این عالم آمده و از دوشیزهای مریم نام، که نامزدش یوسف بود، متولد شده، در صورتی که عیسی مسیح در حقیقت پسر فانتور Phantour (پانتروس Panthéros طبق یک روایت قدیمی یهود، نگاه کنید لانگلوا، ۲، ص ۱۹۱۵ بادداشت ۲) بوده است و بنابراین از طریق نامشروع به وجود آمده است. از جمله تناقص گویی عیسویان اینکه رؤسای روحانی آنان گویند، خوردن گوشت گناه نیست. ولی خودشان از خوردن آن امتناع میکنند، و گویند زن گرفتن مباح است. اما خود از نظر کردن به زنان احتراز میکنند؛ گویند جمع آورنده مال گناهکار است و در مدح فقر راه مبالغه می پیمایند. مصائب روزگار را دوست دارند و از رفاه و نعمت گریزانند؛ از توانگری متنفرانید و نیام و افتخار را هیچ و نیاچیز می دانند، جامهٔ فقرا می پوشند و اشیای عادی را بیش از اشیای گرانبها محل توجه قرار می دهند؛ مرگ را می ستایند و حیات را تحقیر مینمایند. پیدا شدن اطفال را عیب میشمارند و عقیم بودن را موجب تأسف میدانند و غیره (لانگلوا، ج ۲، ص ۱۹۱).

فرمود.

مقارن این احوال یزدگرد پادشاه قبایل هون موسوم به چول Tchôl را، که در شمال گرگان سکنی داشت و در اعمال شهدا از او نام برده شدهاست، شکست داد. در این کشور که تسخیر کرد، شهری به نام شهرستان یزدگرد تأسیس نمود و سالی چند در آنجا اقامت گزید تا به سرحدات، که دستخوش

غارت وحشیان بود، ۲ نزدیک ترباشد. سپس هجوم قبایل هون یاخیون موسوم به کیداریان Kidarites به ناحیه طالقان Tâlakân واقع در مشرق ۳ او را مجدداً مجبور به جنگ نمود.

در ایس اثنا بزرگان ارمنی شورش کردند و روحانیان عیسوی جهاد را اعلان نمودند، ولی مانند همیشه رقابت خاندانهای بزرگ ارمنستان مانع این اقدام مشترک شد. وَسگ سیونیکی Vasag de Siunik که یکیاز معروفترین شاهزادگان ارمنی و مرزبان ارمنستان بود، نسبت به ایرانیان و فادار ماند و به دیانت زردشت گروید. سالها جنگ داخلی اوضاع ارمنستان را پریشان داشت. شورشیان از امپراتور روم یاری جستند، ولی نتیجه نداد، زیرا دولت بیزانس مشغول دفاع سرحدات خود و دفع هونها بود. این اقدام ارامنه ابواب صلح را با دولت ایران مسدود کرد. افواج ایرانی شکست یافتند، وسگ اسیر شد



شکل ۳۴ ـ وه دین شاپور، ایران انبارَ گبد (زاره، صنایع ایران قدیم)

و جبراً به دیانت عیسی بازگشت. آنگاه یزدگرد، که در لشکرکشی خود به نواحی کیداریان چندان نصرتی نیافته بود، سپاه به ارمنستان کشبد و به سال ۴۵۱ شورشیان را در جنگ سختی مغلوب کرد و رؤسای آنها را با روحانیان بزرگ به ایران آورد و وسگ که هم در نظر ایرانیان و هم در نظر ارمنیان خیانتکار محسوب می شد، زیرا که مرتکب قتل و نهب بسیار شده بود، از مرزبانی خلع گردید. دست او را از تمام املاکش کوتاه کردند. پادشاه به ویه دین شاپور، ایران انبازگبد (ش ۳۴)، فرمان داد تا روحانیان عیسوی را، که محبوس بودند، هلاک کند. معذلک مرزبانان ایرانی، که به حکومت ارمنستان منصوب می گردیدند، سعی وافر در بهبودی اوضاع آن کشور مبذول می داشتند. پس از مرگ یزدگرد آزادی مذهب دوباره در آنجا برقرار شد.

عیسویان سریانی هم از اختلافات مذهبی رنج بسیار دیدند. روی هم رفته زجر و آزار عیسویان به اندازه عهد شاپور عموم و شمول نیافت. یزدگرد در زمان جنگ با پادشاه چول، ظاهراً نسبت به سربازان عیسوی نظر خوشی پیدا نکردهبود، آنان را از لشکر براند و پس از بازگشت از تیسفون به بعضی از بزرگان فرمان داد که معروفترین عیسویان ولایات مغرب را به زندان افکنند، تا انکار دین

۱. هوفمان، ص ۵۰ و ص ۲۷۷ و بعد؛ مارکوارت، ایرانشهر، ص ۵۶. از نیمه دوم قرن پنجم خاقان چول در بلخان، واقع در مشرق خلیج کراسنودسک Krasnovodsk، اقامت داشته است (مارکوارت ـ مسینا، فهرست، ص ۳۸ و بعد و ص ۴۳).

۳. به مناسبت نام پادشاهان کیداره Kidâra چنین نام یافتهاند. مقایسه شود با مارتین، سکههای کیداره و کوشانیان Coins of Kidâra and the Little Kushâns.

خود کنند. این بزرگان عبارت بودند از: تهم یزدگرد «مغان اندرزبد»، آدرافروز گرد، که در ولایت ارزین Arzanène منصب «سروشاورزداریگ» داشت، و سورن، که در اسقف نشین بیث گرمائی Beth Garmar منصب «سروشاورزداریگ» داشت، و سورن، که در اسقف نشین بیث گرمائی Beth Garmar در زاب صغیر آ، دارای مقام «دَستوَر هَمداد» بود. اکثر زندانیان از انکار مذهب خود ابا کردند و پس از شکنجههای سخت در سال ۴۴۶ به قتل رسیدند. یوحنان Johannan مطران نیز در زمرهٔ آنان کشته شد. سال بعد پثیون Pethion، که یکی از مهمترین شهدای عیسوی است و در نواحی کوهستانی ماد و ناحیهٔ دجله دعوت او پیشرفت بسیاری حاضل کردهبود، شکنجه شد و به قتل رسید. سر او را بر صخرهای گذاشتند واقع در قرب شاهراهی که تیسفون را به نواحی شرقی کشور متصل مینمود."

یزدگرد در سنوات آخر سلطنتش به سختی گرفتار جنگ کیداریان بود و در سال ۴۵۷ به مرگ طبیعی فوت شد. پسر ارشدش هرمزد سوم، که با لقب پادشاهی در سگستان حکومت داشت، به تخت نشست، لکن برادر کوچک او پیروز ادعای سلطنت داشت و با سپاهی، که از نواحی شرقی آورده بود، به هرمزد، که در ری اقامت داشت، <sup>۴</sup> حمله برد. در مدت جنگ

این دو شاهزاده، مادرشان، که دینگ نام داشت، در تیسفون سلطنت می کرد. اکنون مهری موجود است، که صورت این ملکه با اسم و لقبش بانبشنان بانبشن (ملکه ملکهها) به حروف پهلوی در آن کنده شده است. این بانو تناجی برسردارد، که برفراز آن گیسوانش به شکل گویی بانوار کوچکی بسته شده است، گوشوارهای، که دارای سه مروارید است، در گوش و گلوبند مرواریدی در گردنش دیده می شود و گیسوان مجعدش به چندین رشته بافته و فروه شته است.



شکل ۳۵ ـ سکهٔ پیروز (موزهٔ ملی کپنهاگ)

در روایات ایرانی از احساسات مذهبی و معلومات پیروز راجع به دیانت مزداپرستی به تفصیل سخن رفته است، پس می توان حدس زد که روحانیان زردشتی او را بسیار محترم می شمرده اند<sup>۷</sup>، به علاوه رهام نامی از دودمان مِهران، که سرپرست او بود و یکی از مقتدر ترین صاحبان مناصب به شمار می رفت، او را یاری می داد. رهام به جنگ هرمزد شتافت و او را شکست داد. هرمزد اسیر شد. بنابر روایت الیزه رهام او راکشته، پیروز را به تخت نشانید.^

سلطنت پیروز (۸۴ ـ ۴۵۹) چندان به آسایش نگذشت. دفاع از سرحدات شمال و مشرق مستلزم

۱. از کارداران عالی مقام قضایی. ۲. هوفمان، ص ۲۵۳ و بعد.

۳. هوفمان، ص ۶۸ ـ ۴۳؛ لابور، ص ۱۲۶ و بعد.

۴ اینکه در بعضی از روایات عربی (رک طبری، ص ۸۷۲ نلدکه، ص ۱۱۵ و ص ۱۱۷، یادداشت ۳) آمده است که پیروز از پادشاه هفتالیان سپاهی به یاری خود گرفت، افسانه است و منشای آن ظاهراً تقلید از سرگذشت کواد پسر پیروز بود، که با پادشاه هفتالیان عقد مودت بست و شرح آن پایین تر بیاید. هنگام مرگ یزدگرد دوم هنوز هفتالیان به مرزهای ایران نرسیده بودند (مارکوارت ـ ایرانشهر، ص ۵۷).

۵ جنانکه هرتسفلدگوید این عنوان ملکه میرساند که در این فاصله دینگ زمامدار قدرت سلطنتی بودهاست.

۶. مردتمان Mordtmann، مجله شرقی آلمان، ۲۸، ص ۲۰۱ و بعد و ۳۱، ص ۵۸۲، هـرتسفلد، پـایکولّی، ص ۷۵ و لغتنامه شماره ۲۶۲ و ۶۳۶.

۸. اليزه، لانگلوا، ۲، ص ۲۴۸.

اعمال نظامی بود و قحطی دراز مدت، که در اثر خشکسال پدید آمد، بر مصائب جنگ افزود. اقداماتی که پیروز برای جلوگیری از قحط نموده، در روایات مذکور است. گویند از قسمتی از خراج چشم پوشید و برای توزیع ذخائر گندم قراری گذاشت. در نامهای که برصوما Barsauma اسقف عیسوی به آکاس Acace جائلیق در حدود سال ۴۸۵ نوشته است ، اشاره می کند که مدت دو سال است ولایات شمالی دچار قحطی سخت است. \*

در زمان سلطنت پیروز یهودیان گرفتار قتل و آزار شدند و سبب آن انتشار این خبر بود که یهود دو تن از موبدان زردشتی را زنده پوست کندهاند. این کشتار ظاهراً در شهر اصفهان، که آن وقت هم مثل امروز مسکن جماعت کثیری از بنی اسرائیل بود، ۵ شدت فوق العاده یافت.

عالم مسیحیت در آن موقع راجع به یکی از مسائل اصولی خود در مجادله شدید افتاده بـود. نستوریان معتقد بودند که مسیح دو طبیعت مجزا از یکدیگر داشته، یکی انسانی و دیگر ربانی، و حال آنکه یعقوبیان قائل بودند که این دو طبیعت در ذات مسیح وحدت یافته است.

نستوریان و یعقوبیان اگرچه برضد آریاییها، که مورد تنفر هر دو آنها بودند، متحد شدهبودند، لكن در عين حال كينه شديدي نسبت به يكديگر داشتند. اين مشاجره در مكتبالرها، كه عيسويان ایران در آنجا الهیات میخواندند، شدت فوقالعاده داشت و چون ایبس Ibas استاد مشهور این مکتب، که از نستوریان غیور بود، در سال ۴۵۷ وفات یافت، فرقه مخالف غلبه کرد و علمای نستوری از آن شهر اخراج شدند. در میان ایشان چند نفر طلبه جوان بود، که مخالفان آنها را القاب توهین آمیز داده بودند. از قبیل «خفه کننده پشیز» یعنی مفت خور و «نوشنده چرکاب» و «خـوک کوچک» و غیره، یکی از آنها لقبی داشت که نوشتن آن شرم آور است. غیور تر از همه برصوما بود، که او را «شناور بین آشیانه ها» نامیده بودند و در مجمع موسوم به «راهزنی افز» (Le brigandage d Éphèse (۴۴۹) با چنان حرارتی از اصول نستوری دفاع کرد، که اسقفها اخراج او را خواستار شدند. بسیاری از این طلاب در ایران به منصب اسقفی رسیدند. دشمنانشان آنها را متهم به فسق و فجور و همه نوع خیانت کردند. برصوما، که ظاهراً آدمی جاه طلب بود و در هر حال شخصیتی مبرز داشت، تا اندازهای مساعدت پیروز را جلب کرد، و باکوششی تمام هم به دیانت مسیح و هم به شاهنشاه خدمتها کرد. پیروز بلاشک نه روحانیان لجوج و سوداوی عیسوی را دوست می داشت، نه دیانت آنها را محترم می شمرد، لکن می دید که از اصول نستوری استفاده سیاسی بسیار می توان برد، زیرا عیسویان ایرانی را از هم کیشان آنها که در آن سوی سر حد غربی ایران بودند، دور می کرد. وقتی امپراتور زنون Zénon سیاستی پیش گرفت که مذهب یعقوبی را در زیر پرده بی طرفی پنهان مینمود، یعنی وانمودکردکه از دو مذهب فوق هیچ یک را تقویت نخواهد کرد، برصوماکه در این وقت مطران نصیبین و مفتش افواج سرحدی شدهبود، به اتفاق چند نفر از مطرانهای دیگر انجمنی در

۱. به روایت مورخان عرب ۷ سال طول کشید. ۲. طبری، ص ۸۷۳، نلدکه، ص ۱۱۸ و بعد.

۳. پایین تر را ببینید. ۴. لابور، ص ۱۴۴ و بعد.

۵. نلدکه، طبری، ص ۱۱۸، یادداشت ۴؛ حمزه چاپ گوتوالد، ص ۵۶، ترجمه ص ۴۱.

عيسويان ايران

نصیبین تشکیل داد. در این انجمن چنین تصمیم گرفته شد، که جائلیق موسوم به بابوائی Babowar را خلع کنند، چه عدم کفایت او مشهور خاص و عام بود. بابوائی در عوض برصوما و پیروان او را تکفیر کرد. مجادله شدت یافت و عاقبت بابوائی محبوس شد و او را به انگشت آویزان کردند و آن قدر تازیانه زدند تا مرد. بین برصوما و رفیق او آکاس («خفه کننده پشیز») هم، که پس از بابوائی به مقام جائلیق رسید، توافق کاملی وجود نداشت. برصوما، به بهانههای گوناگون، از حضور در مجمعی که آکاس می خواست در سلوکیه منعقد کند، عذر آورد. ا

## \*\*\*

دولت بیزانس در قرن پنجم گرفتار اغتشاشاتی بود. که در اثر هجوم اقوام وحشی پیش می آمد و چندان از برای ایران خطر نداشت و چنانکه دیدیم ساسانیان نیز با هجوم وحشیان سروکار داشتند ۲ و فارغ نبودند.

پیروز در آغاز سلطنت خواست کیداریان را به پرداخت خراج مجبور کند. کیداره پادشاه این قوم امتناع ورزید و مجدداً جنگ در گرفت. در تواریخ مذکور است که پادشاه ایران با کونگخاس Kungkhas پسر و جانشین کیداره از طریق صلح پیش آمد و پیشنهاد کرد که خواهر خود را به زنی به او بدهد. آبه هرحال جنگ مداومت یافت. پیروز قیصر روم را دعوت کرد که به او مبلغی کمک کند تا شاید بر کیداریان غالب آید و تهاجمات قوم ساراگور Saragure و اقوام و حشی دیگر را، که از معابر قفقاز داخل گرجستان و ارمنستان شده بودند، دفع نماید، اما ظاهراً این تقاضای متوالی اجابت نیافت. با وجود این، پیروز به طور قطعی کیداریان را مغلوب کرد و آنان به رهبری کونگخاس هجرت کردند و در قندهار ساکن شدند. اما قوم دیگری موسوم به هفتالیان، آکه از ایالت کانسوی اعد ایمن آمده بودند، به نواحی تخارستان، که تازه کیداریان از آنجا رفته بودند، هجوم آوردند. هفتالیان را، که «هونهای سفید» نیز نامیدهاند، نمی توان حقیقتاً از اقوام هون شمرد. آبه روایت پروکوپیوس این طایفه از حیث سفیدی پوست و زندگی مدنی با اقوام هون اختلاف داشتهاند. پیروز با این دشمن طایفه از حیث سفیدی پوست و زندگی مدنی با اقوام هون اختلاف داشتهاند. پیروز با این دشمن جدید شروع به جنگ کرد و مغلوب و اسیر شد. ناچار شهر طالقان را، که قبل از غلبه او بر کیداریان جدید شروع به جنگ کرد و مغلوب و اسیر شد. ناچار شهر طالقان را، که قبل از غلبه او بر کیداریان

١. لابور، ص ١۴۴ ـ ١٣١.

۲. راجع به روابط ایران با اقوام شرقی در زمان سلطنت پیروز رک تفحصات مارکوارت، ایرانشهر، ص ۵۵ و بعد.
۳. احتمال می توان داد که این مطلب افسانه باشد. پیروز به جای خواهرش زن دیگری را برای کیداره فرستاد و به این ترتیب او را گول زد. این یکی از داستانهای رایج در ایران است (مثلا مقایسه شود با حیلهای که آماسی س Amasis، فرعون مصر، در حق کمبوجیه به کار برد، هرودوت، کتاب ۳، بند ۱). همین حکایت راجع به خسرو اول در روابطش باخاقان ترک نقل شده است. رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۵۷، یادداشت ۴.

۵ بنابر قول مارکوارت، (ایرانشهر، ص ۵۵، یادداشت ۸) خیونیان ابتدا به اسم «هون سفید» خوانده می شدند و این عنوان بعد به هفتالیان اطلاق شده است.

شهر سرحدی مستحکمی بود، تسلیم کرد و متعهد شد که از آنجا تجاوز نکند و هم مجبور شد به وعده پرداخت غرامت جنگ، آزادی خود را بخرد. پسرش کواد دو سال به عنوان گروگان در دربار پادشاه هفتالیان ماند، تا تمام مبلغ پرداخته شد. ابعد پیروز، با وجود ممانعت سپاهبد وهرام، مجدداً با هفتالیان وارد جنگ شد. این لشکرکشی در سال ۴۸۴ عاقبتی بسیار وخیم یافت. سپاه ایران، که در بیابانی پیش میرفت، کاملا مغلوب دشمن، بلکه معدوم شد. پیروز به قتل رسید و جسد او هرگز به دست نیامد. به موجب روایات مورخان عرب و ایران این شاهنشاه با بسیاری از سربازانش در حفرههایی افتادند، که پادشاه هفتالیان کنده بود. راست یا دروغ این روایت بسیار قدیم است، زیرا لازارفرپی، که از مؤلفان معاصر او بوده، به آن قصه اشاره کرده است. کمی از دختران پیروز به دست پادشاه هفتالیان افتاد، که او را به حرم خود فرستاد. هفتالیان داخل مملکت ایران شدند و چندین ایالت را با شهرهای مروالرود و هرات تصرف کردند و خراجی سالیانه بر ایرانیان تحمیل نمودند. مقتدر ترین نجبای ایران دو تن بودند، یکی زرمهر یا سوخرا از خانواده بزرگ کارِن ۶، که اصلا شیرازی و حکمران ایالت سگستان بود و لقب هزازفت داشت ۱ دیگر شاپور، که از مردم ری و از شیرازی و حکمران ایالت سگستان بود و لقب هزازفت داشت ۱ دیگر شاپور، که از مردم ری و از خاندان مشهور مهران بود. ۱ لازار فرپی حکایت میکند که این دو سردار با لشکر بسیار در ایبری و خاندان مشهور مهران بود. ۱ لازار فرپی حکایت میکند که این دو سردار با لشکر بسیار در ایبری و

<sup>۲. در منابع عربی و فارسی، که به خودای نامگ منتهی میگردند، اسم این پادشاه اخشونوار Akhshunvår احدهشو الله Akhshuvån، یا خوشنو واز Khushnuvåz آمده است. نام اصلی او در خط عربی تحریف گردیده است. در بندهشن ایرانی (انکلساریا، ص ۲۱۵) این اسم به خط پهلوی دیده می شود و ظاهراً شبیه خشونواز ۲۱۵ست، اما چون آن عبارت در فصلی از بندهشن واقع شده، که اکثر مطالب آن مأخوذ از نگارش های مختلف فارسی و عربی خودای نامگ است، (کریستنسن، کیانیان، ص ۶۵ - ۶۱) بنابر این کلمه مذکور را هم نمی توان معتبر شناخت. چنین به نظر می آید، که در زیر همه این تحریفات، کلمه خشیون دلاهه در سغدی به معنی «شاه» است، پنهان باشد. این حدس از مولر است (متون سغدی، ج ۱، ص ۱۰۸، یادداشتها) مقایسه شود با هنینگ، کتاب دعا و اعتراف، ص ۹۵. ۳. در باب جنگ پیروز با هفتالیان افسانه های عامیانه چندی مذکور است. مثلا گویند پیروز سوگند خورده بود از سرحد دولتین نگذرد و برای اینکه قسم خود را نشکند، سنگی را که علامت مرز بود پیشاپیش لشکر به حرکت آورد. (یا به روایت دیگر به وسیله پنجاه فیل و سیصد مرد جنگی برجی را که وهرام پنجم برای نشانه سرحد ساخته بود، در جلو سپاه به حرکت در آورد.) در روایات ایرانی جنگ پیروز با هفتالیان حکایت قدیمی زوپورس Zopyros نیز داخل شده است. رک این قتیم، عیون الاخبار، چاپ قاهره، ج ۱، ص ۱۱۷ و ما بعد. (بنابر روایت سیرالعجم) و طبری، ص ۸۷۸ و ۸۷۸ نلدکه، ص ۱۲۸ و ما بعد.
۳۱، ص ۲۰۹ و ما بعد.
۳۱، ص ۲۰۹ و ما بعد.</sup> 

۵ رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۳ ـ ۶۰.

۶. چنین به نظر می آید که سوخرا نام خانوادگی شاخه ای از دوده کارن بود، که زرمهر نیز بدان منصوب بود؛ رک نلدکه، طبری، ص ۱۲۰، یادداشت ۳ و ص ۱۴۰، یادداشت ۲. این نام را مورخان عرب و ایبرانی به صورتهای مختلف ذکر کرده اند. (سوخرا، سوخران، سوآخر، سوفِری و غیره) شکل پهلوی آن سوخرگ Sōkhragh یا شاید Sokhrâe یا شاید درک نلدکه، مطالعات ایرانی، آ، گزارش شعبه ادبی آکادمی امپراتوری علوم وین، ۱۸۸۸، ص ۴۱۳ و ما بعد.)

۷. طبری، ص ۸۷۸، نلدکه، ص ۱۲۷ و بعد. لازار، لانگلوا، ج ۲، ص ۳۲۶.

۸. لازار، لانگلوا، ج ۲، ص ۱۳۵۲ طبری، ص ۸۸۵، نلدکه، ص ۱۳۹.

ارمنستان به جنگ مشغول بودند و همین که خبر مرگ پیروز به آنها رسید، فوراً به تیسفون شتافتند، تا نفوذ خود را در انتخاب پادشاه جدید به کار ببرند. ولاش برادر پیروز انتخاب شد و در زمان سلطنت این پادشاه فرمانروای حقیقی ایران زرمهر بود. اوبا وَهَن ممیکونی Vahan le Mamikonien رئیس یاغیان ارمنی صلح کرد. ارمنیان می توانستند از موقع استفاده کنند و شرائط صلحی که وهن تحصیل کرد، نشان می دهد که عیسویان متعصب تر از زردشتیان بودهاند، زیرا نه فقط و هن آزادی کامل دیانت مسیح را طلب کرد، بلکه درخواست نمود که دیانت زردشت در ارمنستان ملغی شود و آتشکدههای آنجا را خراب کنند. پس از تحصیل مطالب فوق، وهن با زرمهر مساعدت کرد تا زریر (به زبان ارمنی زاره (کورد و به کورد ستگیر و مقتول شد و وهن مرزبان ارمنستان گردید. ا

موقع خیلی سخت بود. ایران به واسطه تسلط پادشاه هفتالیان دچار خواری و خفت شده بود. به همین مناسبت سردار ایرانی موسوم به گشنسپداد ملقب به نخوازگ، که زرمهر او را مأمور مذاکره با ارمنیان نموده بود، در ضمن صحبت باوهن چنین گفت: «او (یعنی پیروز) کشوری چندان بزرگ و آبادان و مستقل را تسلیم هفتالیان کرد و تا تسلط این طایفه باقی است، کشور ایران از قید عبودیت و زنجیر هولناک اسارت نجات نخواهد یافت.» بهترین افراد سپاه هلاک شده بودند و دولت در خزانه خود پولی که حقوق سپاهیان راکافی باشد، در اختیار نداشت. مورخان ایران برای حفظ آبروی قوم خود قصهای ساختهاند، که زرمهر از پادشاه هفتالیان انتقام کشید و عاقبت با آن طایفه صلحی شرافتمندانه کرد، زیرا پادشاه هفتالیان مجبور شد که تمام غنائمی را که در جنگ اخیر از پیروز گرفته بود، پس بدهد و دختر او را نیز مسترد دارد، اما در حقیقت این دختر مسترد نشد و پادشاه هفتالیان از وی دختری پیداکرد، که بعد زوجهٔ کواد اول پادشاه ساسانی گردید."

ولاش ظاهراً مردی نیک نهاد و خوش نیت بود، که قصد داشت ملت را خوشبخت کند. حکایت کنند که چون از ویرانی مزرعهای آگاه می شد، دهقانِ آنجا را مجازات می نمود، زیرا می گفت او با روستاییان چندان همراهی نکرده است، تا به علت فقدان وسائل معاش ناچار به ترک اوطان نشوند. ۲ مؤلفان عیسوی ۵ نیز از نیات حسنه و سلامت نفس ولاش تمجید کرده اند. با وجود این ولاش مردی نبود که کشور ایران در آن وقت به وجود او احتیاج وافر داشت. ناخرسندی بزرگان تعمیم یافت. ۶ و

ا. لازار، لانگلوا، ج ۲، ص ۳۴۳ و بعد. پروکوپیوس ولاش و جاماسپ، پسر پیروز را با هم اشتباه نموده و کواد را جانشین بلافصل پیروز دانسته است. در باب وقایع ارمنستان در سالهای ۸۵ – ۴۸۴ و شخصیت وهن رک پیترز سوسنیک مقدس «Sousanik» در Analecta Bollandiana (۱۹۳۵) ج ۵۳ ص ۲۸۸ و بعد.

۲. لازار، لانگلوا، ج ۲، ص ۳۵۷.

٣. نلدكه، طبرى، ص ١٣٠، يادداشت ٣. منابع آن عصر از اين جنگ و انتقام هيچ ذكرى نكردهاند.

۴. طبری، ص ۸۸۳ نلدکه، ص ۱۳۴. ۵. رک مثلا میشل سریانی ترجمه شاپو، ج ۲، ص ۱۵۱.

۶. در کتاب منسوب به استیلیتس آمده است که ولاش پول برای پرداختن به لشکر نداشت و روحانیان زردشتی را نسبت به خود خشمگین کردهبود، «چون در نقض قوانین زردشتی می کوشید، و می خواست در شهرها گرمابه بسازد.» در کتاب «سلطنت کواد اول» (ص ۹۳» یادداشت ۲) نسبت به صحت این روایت، در آن قسمت که مربوط به ساختن

پس از چهار سال سلطنت ولاش را خلع و کور کردند و کواد پسر پیروز را بر تخت سلطنت نشانیدند (۴۸۸). ابلاشک محرک اصلی این انقلاب زرمهر بوده است، که ظاهراً مصالح سیاسی را در نظر داشته، زیرا کواد چندین سال پس از شکست پیروز نزد پادشاه هفتالیان به عنوان گروگان به سر برده بود و روابط نیکویی با آن طایفه داشت. ایرانیان امید داشتند که انتخاب او از فشار هفتالیان بکاهد. ظاهراً پس از نصب کواد، با وجود این که کمافی السابق هفتالیان از ایران خراج میگرفتند، در روابط آنها سهولتی ایجاد شد.

در زمان سلطنت ولاش، برصوما در دربار تقرب داشت و سفری به قسطنطنیه کرد تا جلوس ولاش را رسماً اعلام کند و هنگام مراجعت، مأموریتی از طرف پادشاه به او محول شد و ناچار چندی برای تصفیه امور سرحد در نصیبین ماند و این مأموریت را بهانهٔ جدیدی قرارداد، برای اینکه در انجمنی که آکاس دعوت کرده بود، حاضر نشود. معذلک مجمع مزبور در سلوکیه منعقد شد، اما فقط دوازده اسقف در آن شرکت کردند. بعضی از آنها مانند گابریل Gabriel، اسقف هرات، از راه بسیار دور آمده بودند. سه قانون مهم در آنجا به تصویب رسید و اصول مذهب نستوری مذهب قطعی و منحصر عیسویان ایران شد. رهبانان را در اجرای مراسم دینی از رقابت با کشیشان منع کردند و بسر روحانیان واجب دانستند که نذر تجرد نکنند، زیرا که احتراز از زن فقط برای صومعه نشینان مجاز بود. این تصمیم اخیر نیز قدمی در راه موافقت با مزداپرستان بود، که بسیار از عزوبت و تجرد متنفر بودند. برصوما بر حسب میل پیروز «مثل همهٔ ایرانیان» زن اختیار کرد. برای این مادهٔ سوم از تصمیمات انجمن سلوکیه، موجبات اختلافی نیز ذکر کردند و اهمیت این ماده سوم را که تحریم تجرد باشد، با دلایل بسیار بیان نمودند و گفتند: رسم قدیم که اجتناب از مزاوجت بود، «باعث رواج تجرد باشد، با دلایل بسیار بیان نمودند و گفتند: رسم قدیم که اجتناب از مزاوجت بود، «باعث رواج فحشا و منکر شده، تیر استهزای بیگانگان را به جانب نصاری جلب می نمود». مقصود از بیگانگان، فحشا و منکر شده، تیر استهزای بیگانگان را به جانب نصاری جلب می نمود». مقصود از بیگانگان،

حمامها است، اظهار تردید کرده ایم. مع ذلک باید گفت که این مسأله در آن عصر شهرت داشته است. در کتاب منسوب به استیلیتس آمده است، که کواد اول پس از فتح آمیدا، چون در آن شهر گرمابه های یونانی را دید، فرمود در همه شهرهای ایسران هم نظیر آن را بسازند. در نظر زردشتیان استحمام در آب گرم گناه محسوب می شد (اردای ویرازنامگ)، معذلک چنین پیدا است که اوستای ساسانی استحمام آب گرم را مجاز کرده باشد، به شرط آنکه در حفظ پاکی آتش احتیاطات مخصوصی مرعی شود (دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۲۷، فقره ۱، بنابر دُزد سَرنزَد نسکن).

۱. بنابر بعضی از منابع مأخود از روایت خودای نامگ، کواد در موقع جلوس طفل بوده است، ولی این مطلب خالی از صحت است؛ بنابر روایت مالالا Malala و فردوسی کواد در سن ۸۲ یا ۸۰ سالگی پس از ۴۳ یا ۴۰ سال سلطنت در گذشت. (نلدکه، طبری، ص ۱۴۳، یادداشت ۱).

۳. پروکوپیوس مدت تسلط هفتالیان را بر ایران دو سال می داند و به عقید او کواد آن قدر توانایی یافت که توانست از ادای خراج امتناع ورزد. چنانکه دیدیم پروکوپیوس از چهار سال سلطنت ولاش ذکری نکرده است. در واقع چنین به نظر می رسد که ایران تا زمان خسرو اول خراجگزار هفتالیان بود. زیرا سکه های نقره از ولاش و کواد و خسرو اول یافته اند، که روی آنها به خط کوشانی و هفتالی نوشته شده است و بنا بر رای مارکوارت (ایرانشهر، ص ۶۳ ـ ۶۲) این سکه ها برای پرداخت خراج هفتالیان ضرب می شده است. مقایسه شود با کتاب یونکر راجع به مسکوکات هفتالیان، گزارش آکادمی پروس، ۱۹۳۰، ص ۶۵۷ و ما بعد.

ایرانیان است.

و چیز دیگر که عیسویت مشرق را از عیسویت غرب جدا می کرد، تأسیس مکتب روحانیان در نصیبین بود. پس از آنکه مکتب الرها کاملا دستخوش عقاید نستوری شد و به ا مر زنون امپراتور منحل گردید، برصوما این مدرسه را تأسیس کرد. علامه نرسس Narsès مشهور به «مبروص» به ریاست مکتب نصیبین انتخاب شد و این مکتب از آن به بعد مرکز اصول نستوری محسوب گردید. مرگ برصوما و فوت خلیفه جائلیق آکاس، که در حدود ۴۹۵ اتفاق افتاد، نشانه ختم یکی از مهمترین ادوار عیسویت ایران است. ا

برای توضیح روابط بین عیسویت و دیانت رسمی ایران در قرون چهارم و پنجم به ذکر عباراتی چند از زاخو Sachau مبادرت می ورزیم. ۲ عیسویت در عهد ساسانی همیشه، حتی در سخت ترین دورههای زجر و تعدی، مجاز بوده است، اگرچه گاهی بعضی از جوامع عیسوی در شهرها و دهات دستخوش آزار عمال ایرانی می شده اند. عیسویان اصول دینی خود را در انجمنهایی که در سنوات دستخوش آزار عمال ایرانی می شده اند. عیسویان اصول دینی خود را در انجمنهایی که در سنوات برقرار نمودند، که یکی مارو ایران تشکیل یافت، با حضور دو نفر نماینده دولت امپراتوری بیزانس برقرار نمودند، که یکی مارو اله Marutha اسقف میافارقین (میفرقط) Maipherqat بود و دیگری آکاس محدود و برقرار نمودند، که نسبت به عیسویان حملاه عطابهها و موعظههای خود را در سخت ترین ایام جور و رسالات تعدی، که نسبت به عیسویان در زمان شاپور دوم جاری بوده، نوشته است، معذلک اثری در ایس رسالات دیده نمی شود حاکی از اینکه اجرای مراسم دیانت عیسوی در آن عهد به طور عادی و بدون مانع جریان نداشته باشد. فشار همیشه متوجه علمای دین مسیح بوده، اما هیچ گفته نشده است که عامهٔ عیسویان را زجر یا مجبور به ارتداد نموده باشند. ظاهراً عیسویان چه در کشور ایران چه در دولت امپراتوری روم، در روابط حقوقی بین خود، تابع قانون سریانی و رومی موسوم به leges دولت امپراتوری روم، در روابط حقوقی بین خود، تابع قانون سریانی و رومی موسوم به Constantini Theodosii Leonis بزرگ ندرتاً اتفاق می افتاد و غالباً عیسویان می توانستند به آرامی در تحت هدایت معنوی جائلیقان و اسقفان خود زیست کنند.

## \*\*\*

کتب اعمال شهدا از این حیث که حاوی مطالبی راجع به حقوق جزائی و به طور کلی تشکیلات عدلیه آن زمان میباشد، مخصوصاً جالب توجه است. پس از آنکه به استعانت تألیف عالمانهٔ دکتر لابور مجادلات بزرگ مذهبی قرون چهارم و پنجم را اختصاراً ذکر کردیم، بسیار طبیعی است که در اینجا مواردی را، که در دسترس هست، برای توضیح این مطلب جمع کرده، بنگاریم.

۱. لابور، ص ۱۵۲ ـ ۱۴۳.

۲. راجع به وضع حقوقی عیسویان در دولت ساسانی، گزارشهای سمینار السنه شرقیه، ج ۱۰، جزوه ۲، ص ۷۲ و ما بعد.

Von den rechtlichen Verhältnissen der Christen im Sassanidenreich, Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen.

۴. زاخو، ص ۸۰ و ما بعد،

عموماً عدالت در ایران باستان مقام بسیار جلیلی داشته و از زمان هخامنشیان قرائین کافی در دست هست که پادشاهان جداً مراقب حسن جریان قوه قضایی و درستکاری قضات بودهاند. در زمان ساسانیان هم نام قاضی احترامی بسزا داشته و مردمانی مجرب و عادل را بر مسند قضا می نشاندند، که احتیاج به مشورت نداشته باشند و طریقه رومیان را استهزا می کردند، که در پشت سر قضات جاهل، اشخاص قصیح و دانشمند قرار می دادند، که در مسائل حقوقی قتوا دهند. ا

چنانکه دیدیم وظیفهٔ میانجی و حکم ـ شاید منحصراً در اموری که مربوط به نژادگان باشد ـ یکی از هفت منصب موروث دودمانهای ممتاز به شمار میرفته است، اما از آنجاکه در دین زردشتی، دین و اخلاق با حقوق به معنى قضايي، متحد است، قوه داوري به معنى اخص متعلق به روحانيان بود به علاوه روحانیان همه علوم را به خود تخصیص و انحصار داده بودند. قضات = دادوران را در ردیف دستوران و موبدان و هیربدان نام بردهاند. رئیس کل دادوران را «قاضی کشور» یا شهردادور یا دادور دادوران ۲ میگفتند. یک نفر ملقب به آیین بد (که رئیس محافظان عادات و رسوم به شمار میرفت) ظاهراً کارهای قضایی انجام می داده است. ۳ محاکم هر ناحیه را یک نفر قاضی روحانی اداره میکرد و به طور كلى مراقب بودكه احكام و اعمال رؤساي غير روحاني ناحيه نيز كاملا موافق عدالت باشد. از مأموران عالی رتبه نواحی، که اختیار قضایی داشتند، یکی سروشاورزداریگ یا مستمع روحانی و دیگر دَستور همداد بوده است. ۴ مر قریه یک مرجع قانونی فروتری داشته، که ریاست آن با دهقان یا قاضی مخصوصی بوده، که به آن قریه می فرستاده اند. گاهی از حکام صلح شاهریشت (؟) نام برده شدهاست، <sup>۵</sup> لیکن راجع به عمل و حدود اختیارات این مأموران اطلاعی نداریم. به موجب کـتاب اوستایی سَکادوم نسک ع بین قضاتی که ده، یازده، دوازده، سیزده، چهارده یا پانزده سال علم فقه تحصیل کرده بانسند، امتیازی قائل شدهاند، ظاهراً تصمیمات و احکام حقوقی هر یک از آنان بسر حسب درجه، اعتبار مختلفی داشته است. قوه قضایی لشکری به یک قاضی مخصوص ملقب به سیاه دادور $^{\vee}$  محول بود. از آن گذشته می توان حدس زد که بسیاری از مأموران قضایی، که مناصب مخصوصي داشتند، موبد يا هيربد بو دهاند، چنانكه مي دانيم هيربدان گاهي به عنوان قضاوت فتوايي

۱. آمیانوس مارسلینوس، کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۸۲ و ما بعد دینکرد (کتاب هشتم، فصل بیستم، فقره ۷۴ به روایت از نکادوم نسک) نیز گوید که شایسته منصب قضاکسی است که از قانون آگاه باشد. در هوسپارم نسک شرح مفصل تری از وظیفه غدالت قاضی و واجبات دینی این منصب مسطور بوده است.

۲. تاوادیا، «سورسَخوَن». شهردادورای دادوران (ص ۴۴، ۶۵ و ما بعد، ۸۵ و ما بعد) ظاهراً از ترکیب دو اصطلاح شهر دادور و دادورای دادوران اشتباهاً به وجود آمده است.

۳. براون، منتخب اعمال شهدای ایران، ص ۲۱۳.

۴. هوفمان، ص ۵۱ ـ هوفمان اصطلاح دَستوَر همداد را جنین معنی کرده است: «کسی که قدرت قضایی او مانند دَستوَر است». اگر این قول هوفمان را بپذیریم، باید گفت که دَستوَر کارهای قضایی را عهده دار بوده است. نلدکه (طبری، ص ۴۳۸) این لفظ را دست بر هم یعنی «کسی که دستها را متصل می کرده است» خوانده است. به عقیده من قول هوفمان را باید ترجیح داد.

۶. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۴۳، فقره ۹. ۷. هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۱۳۶.

مىدادەاند. ١

قوه عالیه قضایی به شاهنشاه اختصاص داشت و این فقط امر فرضی و نظری نبود، چه روایات متعدد موجود است، که بر عدالت خواهی پادشاهان ساسانی گواهی می دهد. گفتار پادشاهی قابل نقض نبود، به نشانهٔ این نقض ناپذیری، چون پادشاه با کسی پیمان می بست، کیسهای پر نمک میکردند و شاه مهرنگین خود را بر آن می نهاد. آگر کسی در مراجع عدلیهٔ محلی به حق خود نمی رسید، همواره می توانست به شاه رجوع کند و به مقصود خود برسد. لکن شاه دور بود و به سختی به حضور او نائل می شدند، معذلک چنین ذکر کردهاند، که اکثر پادشاهان ایران در بعضی مواقع مخصوص سوار اسب شده، بر بالایی می ایستادند و از آنجا همه جماعتی را، که در صحراگرد آمده بودند، می نگریستند و به دعاوی رسیدگی می کردند و سبب این بود که: «چون پادشاه جایی بنشیند و آنجا بادهلیز و در بند و پرده دار بود، صاحب غرضان و ستمکاران مظلومان را باز دارند و پیش پادشاه نگذارند». "

علاوه بر این چنین معلوم است، که پادشاهان نخستین ساسانی سالی دوبار در اعیاد نـوروز و مهرگان بارعام می دادند ۴ و ورود همه کس را از خرد و کلان آزاد می فرمودند. چند روز قبل از طرف شاه اعلام می شد که بارعام خواهد داد، تا شاکی و متشکی عنه خود را برای جواب دادن آماده کنند. پس آنگاه پادشاه به موبد [ان موبد] امر می داد، که مردمانی امین و مطمئن در مدخل قصر قرار دهد، تاکسی از دخول متظلمان ممانعت نکند و اعلام مینمودکه هرکسی در این موقع مانع شود از اینکه مظلومی شکایت خود را عرض کند، نسبت به خدا و پادشاه مرتکب گناهی عظیم شده و از امان قانون محروم خواهد بود. پس آنگاه مردان را داخل میکردند؛ نخست به شکایاتی که طرف آن شخص پادشاه بود، رسیدگی مینمودند. شاه موبدان موبد و [ایران] دبیربد و نگاهبان کل آتشکدهها (هیربدان هیربد) را احضار می فرمود و سپس برمی خاست و از تخت فرود می آمد و پیش موبدان موبد به داوری به دو زانو مینشست و میگفت «هیچ گناهی نیست نزد خدای تعالی بزرگتر از گناه پادشاهان و حق گذاردن پادشاهان نعمت ایزد تعالی نگه داشتن رعیت است و داد ایشان دادن و دست ستمکاران از ایشان کو تاه کردن»، پس چون پادشاهی راه بیداد سپارد، زیردستان او خود را در خراب کردن آتشکدهها و شکافتن دخمهها<sup>۵</sup> مجاز خواهند دانست و این عبارت را بر زبان جاری میکرد: «من که بنده ناچیزی بیش نیستم، در برابر تو قرارگرفتهام چنانکه تو فردا در برابر خدا قرار خواهی گرفت: اگر تو جانب خدا نگاهداری، خدا نیز جانب تو نگاهدارد، اما اگر جانبداری از شاه کنی خدا تو راکیفر دهد». موبدان موبد در پاسخ میگفت: «اگر خدا سعادت بندگان خود را بخواهد، بهترین

مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۱۵۶.

۲. فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۶۹ ـ ۲۶۸؛ پروکوپیوس؛ جنگ ایران، کتاب اول، بند ۴، رک پاتکانیان؛ مجله آسیایی ۱۸۶۶، ص ۱۱۳.

۳. نظام الملک، سیاست نامه، چاپ شفر، ص ۱۰، ترجمه ص ۱۲ (مقایسه شود با براون، منجله پادشاهی، ۱۹۰۰، ۲۲). ۲۰ . رک ص ۲۰۰ ـ ۱۹۶ این ترجمه.

۵. عبارت «دزدیدن کفن مردگان از تابوتها» متعلق به عقاید اسلامی است.

مرد مملکت را برای آنها انتخاب میکند و اگر مشیت او تعلق گرفته باشد که منزلت پادشاه را بنمایاند، کلماتی بر زبان او جاری میکند شبیه آن چه تو الآن بر زبان راندی». سپس به دعوی رسیدگی میکردند، اگر حکم به قصور پادشاه صادر می شد، بایستی جبران و تدارک کند وگرنه شاکی را حبس میکردند و او را مجازاتی عبرت انگیز نموده اعلام میکردند، که «این است سزای کسی که خواسته است به شاه نسبت ظلم بدهد و به کشور زبان رساند.» پس از ختم این عمل قضایی پادشاه بر میخاست و به تفصیل خدا را شکر و ثنا میگفت. آنگاه مجدداً تاج بر سر مینهاد و بر تخت مینشست و از شاکیان دیگر دعوت مینمود که شکایات خود را عرض کنند. ا

این روایت مسلماً تا حدی متکی به اسناد تاریخی است، زیراکه ادعای روحانیان زردشتی را میرساند، که خود را در همه محاکم میخواسته اند قاضی و حَکَم جلوه دهند، حتی در دعوایی که طرف مقتدر ترین شخص مملکت باشد. منابع تاریخی ما ضمناً خاطر نشان میکنند که رسم مزبور را یزدگرد اول لغو کرد و او در نظر روحانیان زردشتی منفور ترین پادشاه ساسانی است. در اعمال شهدا مذکور است، کمه در ابتدا رسم ساسانیان این بود که هفتهٔ اول هر ماه همه کس حق داشت نزد مأموران دولت رفته، از ظلمی که دربارهٔ او شده شکایت کند و دعاوی خود راه که رسیدگی نشده باشد، به شاه عرض نماید. این رسم را یزدگرد دوم (نه یزدگرد اول) نسخ کرد و در تاریخ طبری نیز روایتی هست، که این نکته را تأیید میکند.

مبانی حقوقی عهد ساسانی کتاب اوستا و تفاسیر آن و اجماع «نیکان» یعنی مجموعهٔ فتاوی علمای روحانی بودهاست. ۲ ظاهراً مجموعهٔ قانونی به معنی اخص وجود نداشته، ۵ لکن از خلاصه نسکهای اوستای ساسانی، که در کتاب دینکرد موجود است، چنین استنباط می شود که چندین نسک شامل مسائل حقوقی بوده است، خلاصهای که در دینکرد است از روی اوستای ساسانی و تفاسیر آن تلخیص شده و تاریخ آن ظاهراً عهد خسروان است. این تفسیر مشتمل بر تفاسیر قدیمتر بوده، که توضیحات جدیدی بر آن افزوده اند. بنابراین مطالبی که راجع به اصول قضایی در دینکرد آمده، غالباً مأخوذ از آرای مفسران قدیم است و طرز عمل قضایی زمان ساسانیان را معلوم می دارد.

قطعاتی که از کتاب فقهی مادّیانای هَزاردادستان در دست است و بارتلمه بخشی از آن را ترجمه و شرح کرده است، در امور تملک و ازدواج و حقوق خانوادگی به طور کلی بحث میکند، که ما آنها را به فصل بعد ارجاع میکنیم. مؤلف آن کتاب گفته است که در دعاوی حقوقی رأی موبدان موبد بر دیگران تفوق داشته و از این عبارت استنباط می شود که رأی او در حقوق جنایی نیز، که در اینجا مورد بحث ماست، و فایق بوده و در این مورد هم فتوای موبدان موبد بیش از سوگند تأثیر داشته و غیرقابل نقض بوده است.

١. جاحظ، تاج، ص ١٤٣ ـ ١٥٩؛ شرح مختصرتر در سياست نامه نظام الملک، چاپ شفر: ص ٣٩ ـ ٣٨، ترجمه ص
 ٥٤ و مابعد. ٢. هوفمان، ص ٥٠.

۴. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۲۰، فقره ۶۹. ۵ بارتلمه، زن در حقوق ساسانی، ص ۶.

٤, بارتلمه، حقوق ساساني، ج ٢، ص ٢٩ و بعد.

در نسکهای نِکادوم او دُزدسَر نِزَد خکری از محاکم مختلطی شده، که مرکب از قضات مختلف الدرجه بوده است. قانون برای احضار شهود مهلتی معین میکرده و مدت دعوی به وسیلهٔ نظام نامهٔ ثابتی محدود بوده است. مقرراتی نیز برای جلوگیری از مردمان دغل و ستیزه کار، که دعاوی را به درازا میکشانیدند و کارها را آشفته میکردند، وضع شده بود و نیز ممکن بود که شخص از قضاتی رکه محض اجرای غرضی امور مشکوک را یقینی و امور یقینی را مشکوک جلوه داده باشد، شکایت کند. ۵

در صورتی که نسبت به تقصیر یا بی تقصیری متهم شکی واقع می شد، کار را به امتحان (ور=Crdalie) محول می کردند و این رسم بسیار اهمیت داشت. <sup>9</sup> این امتحان از حیث شدت دارای درجات بود <sup>۷</sup> و آن را عادتاً بر دو نوع می دانستند «امتحان سرد» و «امتحان گرم». <sup>۸</sup> مثلا امتحان گرم در جات بود آن را عادتاً بر دو نوع می دانستند «امتحان سرد» و «امتحان گرم». <sup>۸</sup> مثلا امتحان گره ور داستان سیاوش پسر کی کاووس و داستان «ویس و رامین» <sup>۱</sup> وصف آن به طور شاعرانه آمده است. نوع هیزمی که در این امتحانها به کار می رفت، مطابق قواعد خاصی معین می شد و در ضمن اجرای امتحان تشریفات مذهبی نیز به عمل می آمد. <sup>۱۱</sup> در زمان شاپور دوم آدرباد پسر مهر سپند برای اثبات حقانیت گفتار خود، بنابر روایات موجوده، خود را مورد نوع دیگر «ورگرم» قرارداد، یعنی فلز گداخته بر سینه خود ریخت. <sup>۱۲</sup> امتحان سرد (وَر ای سرد) ممکن بود به وسیلهٔ شاخه های چوب مقدس به عمل آید. در این صورت آن را برسموگ وَریه می نامیدند. <sup>۱۳</sup> یک نوع دیگر از امتحان بسیار قدیم، که در ضمن ایراد قسم اجرای و اصطلاح سوگند خوردن، که امروز در زبان کنونی ایرانی به معنی قسم یاد کردن استعمال می شود و معنی تحت اللفظ آن «وشیدن آب گوگرد آلود» است، یادگاری از آن عادت قدیم می باشد. ظاهر چنین و اصطلاح سوگند خوردن، که امروز در زبان کنونی ایرانی به معنی قسم یاد کردن استعمال می شود و است که در زمان ساسانیان استعمال آب گوگرد آلود هنگام اجرای قسم فقط صورت ظاهر بوده است. <sup>۱۲</sup> یک مأمور مخصوص از عدلیه ملقب به وَرسردار در حسن جریان «امتحان» نظارت می کرده است. <sup>۱۵</sup>

۱. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۲۰ ـ ۱۶. ۲۰ ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۲۷ ـ ۲۱.

۴. ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۲۰، فقره ۲۷.

٣. ايضاً، كتاب هشتم، فصل ٢٢، فقره ١٥ ـ ١٢.

۵ ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۲۲، فقره ۱۰. ۶. ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۴۲، فقره ۳، و ما بعد (به نقل از سَکادوم نسک).

۷. سکادوم نسک، دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۳۸، فقره ۶۴. 

۸ ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۴۲؛ فقره ۶.

٩. فردوسی، شاهنامه، چاپ وولرس؛ ص ٥٥٠ و بعد (بیت ٥٠٢ و بعد).

۱۰. ویس ورامین، چاپ لیس W. N. Lees، ص ۱۳۶ و ما بعد. ۱۱. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۲۰، فقره ۴۱. ۱۲. قطعات پهلوی، که وست به چاپ رسانیده، مثلا فصل ۱۵ شایست نی شایست (۱۶ / ۱۶) متون پهلوی، ج ۱، ص ۱۳۷۰ شکند گمانگ مینان در ۱/ ۷۰ مست متدن ماری، ح ۳ مر ۱۷۷۰ دینک دکتان در فقر از ۸ فقر ۱۸ در مین

۱۳۷۶ شکندگمانیگ ویزار، ۱۰ / ۷۰ (و وست متون پهلوی، ج ۳، ص ۱۷۱)؛ دینکردکتاب ۷، فصل ۵ فقره ۵ (وست، متون پهلوی، ج ۵ مین ۱۲، فقره ۱۲ و فصل ۲۰، فقره ۱۲. متون پهلوی، ج ۵ ص ۷۴).

۱۴. بارتلمه، حقوق ساسانی، ج ۲، ص ۷ و ما بعد.

۱۵. در خصوص احترام قول و پیمان بدون خوردن سوگند و راجع به مجازات پیمان شکنان رک بارتلمه، علم لهجههای ایرانی متوسط، ج ۲، ص ۱۵ ـ ۱۴.

از نامهٔ تنسر اطلاعاتی چند راجع به اصول مجازات تحصیل می توان کرد. عقوبات بر سه گونه جرم مترتب بود: یکی میان خدای، عزاسمه، و بندهای که «از دین برگردد و بدعتی احداث کند در شریعت»، و یکی میان برادران دنیا «که (یکی) بردیگری ظلم کند.» در قرون نخستین عهد ساسانی، کیفر جرمهای نخستین و دومین یعنی کفر و عصیان و خیانت و فرار، اعدام عاجل بود و مجازات جرائم نسبت به «برادران دنیا» از قبیل دزدی و راهزنی و هتک ناموس و جور و غیره، جزای بدنی سخت یا اعدام بود. ابنا برگفته های آمیانوس مارسلینوس مجازاتهای تأدیبی آن وقت خیلی سخت بودهاست. ۲ او گوید: «ایرانیان از قانون هراس بسیار در دل دارند، قوانینی که مخصوصاً برای کیفر خیانت پیشگان و فراریان جنگ وضع شده، بسیار سخت است. از جمله قوانین بسیار ناهنجاری جاری است، مثلا جنایت یک فرد مستلزم هلاک همه خویشانش می شود». در نِکادوم نسک مقرراتی هست راجع به اشخاصی که متهم به بعضی گناهان شدهاند و طرز تعقیب آنان را ذکر كرده است، مشل: سرقت و راهـزني و خسارات مختلف و قتل و زنا و تهديد به زنا و توقيف غير قانونی و محروم نمودن از خوراک و کاستن مزدکارگران برخلاف قانون و خساراتی که بر شخص از جادوگران و غیره برسد. مسائل حقوقی دیگری از قبیل حدود مسئولیت طفل و تحریک به قـتل اجنبی و غیره در این نسک مورد بحث قرار گرفته است، لکن در خلاصه دینکرد فقط اشارات مختصری دیده می شود و غالباً به تفصیل نیرداخته اند. از این خلاصه معلوم می شود، که چون سارقی را در حین ارتکاب جرم دستگیر می کردند، او را به محکمه می کشیدند و شیء دزدیده را به گردن او می آویختند ۴ و او را به زنجیر می بستند و به زندان می افکندند. عدهٔ زنجیر بر حسب شدت جرم تغییر می نمود و اعضایی از بدن را، که مرتکب آن جرم شدهبود، بیشتر مقید می کرده اند.<sup>۵</sup> تحقیقاً این زنجیرها فقط برای جلوگیری از فرار محبوسان نبوده، بلکه نشانه اجرای عدالت محسوب می شده است. به موجب خلاصه نِکادوم نسک مرسوم نبوده که به علت ارتکاب جرائم دینی، به دست مجرمان خارجی یعنبی غیر زردشتی دست بند ببندند و احتمال می رود که این فتوای شخصی بعضى از مفسران باشد نه قانون عام. به هرحال در اعمال شهداي عيسوي غالباً مذكور است كه دست بند و زنجیر و کنده بر دست و پای محبوسان عیسوی مینهادهاند. ۷ قاضی تحقیق هنگام استنطاق محبتی مجعول و گفتاری فریبنده به کار می برد، تا مجرم را به اعتراف وادار کند. ^ اگر کسی نام شرکای جرم خود را افشا می کرد پاداش می یافت، ۹ لکن کسی که شیء مسروق را پنهان می کرد، کیفر او معادل کیفر سارق بود. ۱۰ با سارقان بومی و بیگانگان چه از حیث لباس در موقع سرما و چه از حیث دوا در موقع مرض به یک نهج رفتار نمی شد. ۱۱ در سکادوم نسک ۱۲ از تعقیب قضایی و «امتحان» و اعدام جادوگران بحث شده است.

۱. دارمستتر، مجله آسیایی، ۱۸۹۴، ص ۲۱۹ و بعد و ۵۲۳ و بعد؛ مینوی، ص ۱۷ ـ ۱۶.

۲. کتاب ۲۳، بند ۶، قطعه ۸۱

۴. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۰، فقره ۱۲۳.

۶. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۱۹، فقره ۵۶

۸. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۱، فقره ۱۰.

١٠. ايضاً كتاب ٨، فصل ٢١، فقره ٨.

١٢. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٢٢، فقره ٢ ـ ١.

ر بعد و ۱۱ تا و بعد؛ مینوی، ص ۱۷ ـ ۱۷. ۳. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۱۶ و ما بعد.

۵ ایضاً، کتاب ۸، فصل ۲۱، فقره ۵ ـ ۱.

۷. مثلا هوفمان، ص ۶۱. ۹. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۲۱، فقره ۱۱.

۹. ایضا، کتاب ۸، فصل ۲۱، ففره ۱۱. ۱۱. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۱۹، فقره ۵۵

معلوم نیست که در حقوق ایران حبسهای با موعد معین وجود داشته است یا خیر. اما توقیف مقدماتی ممکن بود تا مدت غیر محدودی دوام پیداکند. به موجب نکادوم نسک<sup>۱</sup> مقصران را در مکانی غیر مطبوع حبس مینمودند و بر حسب مورد عدهای از جانوران موذی در آن مکان رها می کردند. تئودوره Théodoret اسقف صور، در تأیید این مطلب روایت می کند که عیسویان را گاهی در سیاه چال می انداختند و عدهای موش با آنها همراه می کردند و دست و پای محبوسان را می بستند، به قسمی که این جانوران حریص را نتوانند دفع کنند و آن جانوران گرسنه محکومان را پس از آزار و رنج متمادی پاره می کردند. ۲ به علاوه حبس وسیله از میان بردن بی سروصدای اشخاص بلند مرتبت بوده، که وجودشان برای کشور و شاه خطر داشت. قلعهٔ مستحکمی واقع در خوزستان که گیل گرد یا آنڈمِشن "نام داشت، یک نوع قلعهٔ باستیل Bastille محسوب می شد و آن را آنوشبَرد یا «دژ فراموشی» نیز میخواندند، زیراکه نام زندانیان و حتی نام آن مکان راکسی نبایستی بر زبان براند. ۴ فوستوس بیزانسی ۵ فاجعه فوت اَرشک Arshak (سوم) پادشاه ارمنستان را حکایت کرده است که در «دژ فراموشی» جان داد. خواجه سرایی به نام درستمت Drastamat، که امیر (ایشکن Ishkan) یکی از ولایات ارمنستان شد، در یکی از جنگها باکوشانیان، شاپور دوم را از خطر مرگ نجات داد. شاپور به پاس خدمت او فرمود: «هرچه از من خواهی بخواه،» و وعده داد که مطلوب او هرچه باشد، اجابت خواهد شد. آنگاه درستَمَت اجازه خواست که یک روز فقط به دژ فراموشی به دیدن ارشک برود، تا لوازم احترام نسبت به او به جای آورد و به وسیله موسیقی او را شاد گرداند. شاپور به او جواب داد که اجابت این درخواست بسیار دشوار است و تو خود چون نام أنوشبَرد را بر زبان راندهای، جان خود را به خطر انداختهای، لکن با وجود این، شاپور به پاس خدمات بزرگ او این تقاضا را اجابت کرد. پس یکی از محافظان خود را همراه او فرستاد و به او نامهای داد که به نقش نگین سلطنتی مهر شدهبود، تا بتواند داخل قلعه شود. بدین طریق درستمت به همراهی آن شخص وارد آن جایگاه شد و زنجیر از دست و پا و گردن اَرشَک برداشت و سر و تن او را شسته جامه مجلل بر او راست کرد و او را بر کرسی نشاند و بر طبق تشریفات معمول دربار ارمنستان برای او غذا آورد و پیش او شراب نهاد. بدین ترتیب درستمت ارشک را از بهت و رخوت حبس بیرون کشید و با موسیقی نوازان وسائل تفریح او را فراهم آورد. فوستوس گوید: «در آخر غذا، میوه و

۱. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۱۹، فقره ۴۴. ۲. لابور، ص ۱۱۰.

۳. هوبشمان شباهت این نام رامکه به وسیله متون ارمنی بدما رسیده است، با آندِمِشک نام باستانی شهر دزفول خاطرنشان کرده است (صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۱۹).

۴. هوبشمان، همان جا؛ نلدکه، طبری، ص ۱۴۴، یادداشت ۱. چندین نفر از خاندان سلطنتی در این زندان افتاده بودند، که از آن جمله اَرشک سوم پادشاه ارمنستان میباشد. به گفته پروکوپیوس، کواد پس از محروجیت از تاج و تخت در آنجا زندانی بود و از همان جا فرار اختیار نمود. بعدها شیرویه عدهای از زندانیان آنجا را آزاد کرد و ایشان به او کمک نمودند تا توانست پدر خویش خسرو دوم را از تخت پایین آورد (پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، ۱، ص ۹ـ کرک).
 ۵. لانگلوا، ج ۱، ص ۲۸۶ و ما بعد.

۶. درباره این اسم نگاه کنید هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۳۸.

سیب و خیار و خوردنی های لذیذ در برابر ارشک نهادند و در همان وقت کاردی پیش او گذاشتند، تا بتواند میوه ها را بخورد. درستمت آنچه در قوه داشت برای تفریح ارشک به کار می برد و در مقابل او بر پای ایستاده دائماً او را تسلی می داد. ارشک که سرمست شده بود، دنیا در نظرش سیاه می نمود. گذشتهٔ خود را به خاطر آورد و گفت، بدبخت ارشک! کار جهان چنین است! اینک منم که بدینجا و بدین پایه افتاده ام! این بگفت و کاردی را، که برای میوه بریدن دردست داشت، به قلب خود فروبرد و در حال جان بداد، درستمت چون این بدید، خود را به روی او افکنده کارد را از سینهٔ او برکشید و به پهلوی خود فرو برده در جای سرد شد.»

یکی از مجازاتهای بسیار معمول آن زمان، که خصوصاً درباره شاهزادگان عاصی مجری می شد، کوری بود؛ به این ترتیب که میل سرخ در چشم محکوم فرو می بردند یا روغن گداخته در دیده او می ریختند. ۱

حکم اعدام را معمولاً به وسیله شمشیر اجرا میکردند. مرتکبان بعضی از جرائم را، از قبیل خیانت به دین و دولت، مصلوب میکردند. آمیانوس حکایت میکند<sup>۲</sup> که: «از عادات ایرانیان این بود که تمام یا قسمتی از پوست بدن مجرمان را میکندند» و پروکوپیوس روایت میکند که پوست یک سردار ارمنی راکنده، از کاه انباشتند و بر درختی بسیار بلند آویختند. در زمان تعقیب عیسویان، گاهی بزرگان مسیحی را سنگسار میکردند. در زمان یزدگرد دوم دو راهبه مسیحی را مصلوب کرده، همچنان بردار سنگسار کردند. چند نفر از عیسویان را زنده در دیوار نهادند. مجازات باستانی مبنی بر ساییدن تن مجرمان در زیر پای پیل، که نمونههایی از آن در ازمنهٔ اسلامی نیز دیده شده، در عهد ساسانیان رواج داشت. به موجب نکادوم نسک اشخاصی را، که مستحق اعدام بودند، ممکن بود برای مقاصد طبی زنده نگاه دارند. ۸

در اعمال شهدای عیسوی انواع و اقسام زجرها و شکنجههای دهشتناکی، که محاکم می توانستند از آن استفاده کنند، مذکور است. برای ترسانیدن متهمان آلات و ادوات مختلف شکنجه را در برابر چشم آنها میگستردند. و زندانیان را گاهی با انگشت می آویختند و گاهی واژگون و گاهی با یک پا سرنگون بردار می کردند و با تازیانه هایی بافته از پی گاو ۱۰ می زدند. در زخمها سرکه و نمک و انقوزه می ریختند. ۱۱ اندام آن بی نوایان را یک یک قطع می کردند و پوست سرشان را می کندند. گاهی پوست چهره را از پیشانی تا چانه بر می داشتند و گاهی پوست دست و پشت آنها را می بریدند ۱۲ و سرب گداخته در گوش و چشم می ریختند و زبان را می کندند. گردن یکی از شهدای عیسوی را سوراخ کردند و زبان او را از آن سوراخ بیرون کشیدند ۱۲. جوال دوز در چشم و در تمام بدن فرو می کردند و

٢. كتاب ٣٣؛ بند ۶، فقره ٨٠
 ٨ ايضاً، ص ١٢٧. ج. ايضاً، ص ١١٢.
 ٨ دينكرد، كتاب ٨، فصل ٢٠، فقره ٢.
 ١١. ايضاً، ص ٢٩. ٢٠

١. پروكوپيوس، ١٩/١ فوستوس بيزانسى، لانگلوا، ج ١، ص ٢٣١.
 ٣. جنگ ايران، ١٨٠.
 ٧. هوفمان، ص ٥٣٠ طبرى، ص ١٠١٢، نلدكه، ص ٣٠٧.
 ٩. هوفمان، ص ٥٣.
 ١٠. ايضاً، ص ٥٥.
 ١٣. هوفمان، ص ٥٦.

دائم سرکه و خردل در دهان و چشم و سوراخهای بینی آنها میریختند تا مرگ فرارسد. ایکی از ادوات کثیرالاستعمال شانهٔ آهنین بود، که گوشت تن محکوم را با آن میکندند. برای افزایش درد و شکنجه بر استخوانهایی که نمایان شدهبود، نفت میریختند و آتش میزدند. شکنجهٔ چرخ و اعدام

بر روی خرمن هیزم که بر آن نفت ریخته و مهیای آتش گرفتن بود، در ردیف شکنجه های ایران مذکور است. مان آنگاهٔ تماکه است کنجهها با در حقیق حنای هند باستان میتان در د

عيسويان ايران

است و از آن گذشته اکثر این شکنجهها را در حقوق جزای هند باستان می توان دید. ۲

دهشتناک ترین شکنجه ها شکنجهٔ معروف به «نه مرگ» بود، که تفصیل آن از این قرار است: جلاد به ترتیب انگشتان دست و انگشتان پا و بعد دست را تا مچ و پا را تا کعب و سپس دست را تا آرنج و پا را تا زانو و آنگاه گوش و بینی و عاقبت سر را قطع می کرد. آجساد اعدام شدگان را نزد حیوانات وحشی می افکندند. گاهی محبوسان عیسوی را به وعدهٔ آزادی یا استرداد اموال ضبط شده وادار به اعدام هم کیشان خود می کردند.  $^{0}$  مجازاتهای دیگری نیز وجود داشت از قبیل توقیف اموال شخصی مقصر  $^{2}$  و اعمال شاقه، که عبارت بود از راهسازی و سنگ شکنی و درخت بری و قطع چوب برای آتش مقدس و غیره.  $^{\vee}$ 

بلاشک اگر تصور کنیم که آنچه در باب مجازاتهای سخت دولت ساسانی در اعمال شهدای عیسوی مذکور است، از مجازاتهای یومیه عدالتخانه ایران بوده، نسبت به ایرانیان ظلم روا داشته ایم. صرف نظر از مبالغه گوییهایی که می توان در اینگونه روایات حدس زد، باید دانست که این مجازاتها مخصوص سیاستهای مذهبی بوده و بنابراین آن بی رحمی ها نتیجهٔ اختلاط تعصب و غیرت دینی با مفاسد شهوانی است، که در اعمال محاکم مذهبی اروپا نیز در چند قرن پیش مکرر مشاهده شده است.

از این گذشته، مجازاتها همه را به سختی اجرا نمی کردند. اینک چند روایت از آزاری را، که در زمان و هرام پنجم نسبت به عیسویان به عمل آمد، ذیلا نقل می کنیم. مهر شاپور، رئیس مغان «دشمن بزرگ عیسویان» بود، شانزده نفر عیسوی را، که از انکار دیانت خود امتناع کرده بودند، برهنه کرد و امر داد که هر شب آنها را به کوهستان ببرند و دست و پا بسته در آنجا بگذارند و نان و آب به مقدار قوت لایموت به آنها بدهند. پس از اینکه این شکنجه یک هفته به عمل آمد، مهر شاپور از نگاهبان احوال آنان را پرسید. جواب داد که به مرگ نزدیک اند. مهر شاپور گفت: «برو و به آنها بگو: پادشاه می فرماید که فرمان مراگردن نهید و خورشید را ستایش نمایید و گرنه به پای شما طناب می بندم و شما را در تمام کوهستان می کشانم تاگوشت تن از استخوان جدا شود و بدنتان در میان سنگها بیفتد و جز رگ و پی چیزی بر طناب نماند». نگاهبان امر را ابلاغ کرد. بسیاری از محبوسان چون از هوش

۱. هوفمان، ص ۵۶

۲. رک Dandins Daç, akumâracaritam ترجمه میر Meyer لیپزیگ، ص ۳۶ و ما بعد.

۶. لابور، ص ۱۱۱. مقصر، که از اشراف بود، محکوم شد که از پست ترین غلامان خود اطاعت کند و بـه عـلاوه زن خود را هم به او واگذار نماید. ۷. لابور، ص ۱۱۴ و ۱۳۰.

رفته بودند، بانگ او را نشنیدند. دیگران از شدت درد قبول کردند. آنگاه مهر شاپور بدون اینکه به ستایش آفتاب یا آتش مجبورشان کند، آنها را به سلوکیه گسیل نمود و در آنجا عیسویان همین که جراحاتشان التيام يافت، روزه گرفتند و استغفار كردند و از ضعف نفسي كه دركار ديانت ظاهر كرده بودند، نادم شدند. بعد مهر نرسه پانزده تن از آنها را، با اینکه نخواستند در ارتداد و انکار دین مسیح باقی باشند، آزاد نمود و به مساکن خود فرستاد. تنها ژاک Jacques ملقب به شهید، به فرمان شاه به مجازات «نه مرگ» محکوم شد، زیرا در مقابل محکمه شاهی جسورانه تذکر دادهبود که یزدگرد اول نیز چون از رفتار نیک خود نسبت به عیسویان دست کشید، در حالی مرد که همه از او کناره گرفته بو دند و بعد از مرگ نیز جسد او را در دخمه قرار ندادند. ا هنگامی که فرمان تعقیب اهل سایر ادیان صادر می شد، محاکم عادی وارد رسیدگی نمی شدند و تحقیقات مقدماتی و استنطاقات و صدور احكام يا با مرزبانان و ساير صاحبان مناصب ايالتي بود، يا اين كار را به انجمن دولتي مخصوص اين كار محول مي نمو دند، كه موبدان از اعضاي مسلط و نافذ القول آن به شمار مي آمدند. ٢ گاهي موبدان موبد شخصاً عیسویان را استنطاق می کرد و حکم صادر می نمود. لابور گوید: «پادشاه و سرداران و موبدان بدین طریق همیشه جماعتی اسیر در دنبال خود میکشانیدند و هر وقت میخواستند آنها را استنطاق می کردند». در زمان شاپور دوم چنین اتفاق افتاد که اسقفی به نام عبدیشوع 'Abdīsho' برادرزادهای داشت زناکار و در صدد منع او از ارتکاب گناه برآمد. آن زانی عبدیشوع را متهم کرد که با قیصر روم رابطه دارد و اسرار شاه را بدو فاش کرده است. نخست شاهزاده اردشیر، که بعد اردشیر دوم شد، و در ولایت آدیابن Adiabène عنوان شاهی داشت، به این قضیه رسیدگی نمود. سپس موبدان موبد به اتفاق دو تن از موبدان وارد تحقیق شد و عاقبت قضیه در مقابل رئیس خواجه سرایان، که «صاحب تمام پیلهای کشور بود» م طرح شد. یک هیئت بازرسی مرکب از مغان اندرز بد و سروشاورزداریگ و دَستوَر همداد ۴ تشکیل شد و هیئت دیگری نیز مرکب از ناظر مخازن سلطنتی و موبدان موبد تشکیل گردید، که رئیس خواجه سرایان و رئیس خلوت<sup>۵</sup> مشاور آن بودند. گویند یکی از رَدان، یعنی بزرگان روحانی، که به قضیه پثیون Péthion عیسوی رسیدگی میکرد، از آن سفّاکی ها منزجر و خسته شد و بر آن شد که از اجرای مجازات «نه مرگ» درباره آن شهید کنارهگیری کند. موبدان موبد آگاه شد و خاتم افتخار را از او گرفت و او را معزول نمود و به جای او قاضی بزرگ کشور (شهردادور)، که جدیداً انتخاب شدهبود، از دربار فرستاده شد، تا با موبد بزرگ همراهی کند. ع معمولاً وقتى كسى مىخواست اقدامات شديدي بر ضد پيروان ساير مذاهب به عمل آورد، محتاج به اجازه مخصوص شاه بود.<sup>۷</sup>

۲. مثلا هوفمان، ص ۳۸ و ۶۱ و ما بعد.

۴. هوفمان، ۵۰ - ۵۰.

۱. لابور، ص ۱۱۶ ـ ۱۱۴. ۳. ایضاً، ص ۶۰.

۵ لازار فرپی، لانگلوا، ج ۲، ص ۴۳۰۷ مقایسه شود با الیزه همان جا، ص ۲۳۰ و ما بعد.

۶. هوفمان، ص ۶۵؛ درباره تصحیح شهر دبیر به شهر دادور رک نلدکه در مجله .Gött. gel. Anz، سال ۱۸۸۰، ص ۸۷۸.

بنابراین در مواردی که پای تعصبات دینی در میان میآمد، اجرای احکام مقید به قوانین عادی نبود و اکثراً به طور فوقالعاده صورت میگرفت، زیرا در مواقع عادی اشخاصی که به رسیدگی قضایا مأمور مى شدند، غالباً عمال دولت بودند، كه بالطبع اطلاع وافى و تبحر كافى در مسائل فقهى و حقوقی نداشتند. ملاک عمل آنها فرمانهای دولتی بودکه به نحو فوقالعاده صادر میشد. ا در این موقع به هیچ کس ابقا نمی کردند، خواه سریانی، خواه ایرانی، خواه افراد عادی و خواه بـزرگان و اشراف محکوم به شکنجه و اعدام می شدند. اگر مجرم از ایرانیانی بود که پشت به دین آبا و اجداد خود کرده بود، کار سخت تر می شد. ما در میان شهدای عیسوی به بسیاری برمی خوریم، که نامهای ایرانی داشتهاند. بعضی از اشراف درجه اول حتی از افراد خاندان سلطنتی هم به مجازات میرسیدند. مثلا پیرگُشنَسپ برادرزادهٔ شاپور دوم، ۲ که چون قبول دین عیسوی کرده نام سریانی مارسابها Mar Sabha گرفته بود، شکنجه و هلاک شد. الیزه قصه یکی از رؤسای مجوس را ذکر کرده است، که چون از دین خود برگشته بود، راه هلاکت سپرد. آن قصه چنین است: در زمان یزدگرد دوم موبدی بسیار دانا بود، که از فرط تبحر در امور فقهی او را هَمَگ دین لقب داده بودند. این مرد مکرر نصارای ارمنستان را به عقوبت و فشار مبتلا کرد و عاقبت چنان از استواری و ثبات عیسویان متأثر شد که کیش نصارا گرفت. بنابر روایت الیزه، ناظر ارزاق، که ریاست انجمن تحقیق و تفتیش دینی را داشت، چون از این واقعه آگاه شد، ترسیدکه به مسئولیت خود خون یکی از روحانیان بزرگ را بریزد، قصه را به شاهنشاه عرض كرد. شاه فرمود تدبيري كن تا مردم آن ناحيه موبد را متهم به خيانت نسبت به سلطنت نمايند. او چنین کرد و آن موبد گرفتار و محکوم به مرگ به وسیله گرسنگی شد و در بیابانی دور و بی آب و علف جان سيرد."

## \*\*\*

مضمون کتب اعمال شهیدان سربانی مثل سایر کتابهایی است که در خصوص شهدای عیسوی نوشته اند. در هر زمان و هر مکانی روح دینی یکسان است. در کتابهای کهن اعمال شهیدان طریق اختصار پیموده شده، ولی در نامههای اخیر آنان رجزخوانی و خودستایی و حمله به خصم به حدی است که خواننده نمی تواند تحمل کند. لکن اگر کسی بخواهد روابط حقیقی نصارا را با دین رسمی ایران از این کتابها استنباط کند، باید مطالبی را که مربوط به تعصب نصارا است، از نظر دور ندارد و غافل از عصبیت نویسندگان نباشد. بعلاوه عیسویان نه فقط از زردشتیان، که علمای آنها را جادوگر میخوانند، تنفر داشتند، بلکه از سایر کفار و بی دینان نیز گریزان و متنفر بودند. نسبت به دشمنان خود از اقسام تهمت کو تاهی نداشتند، مخصوصاً قوانین زناشویی خصم را به بدترین وجهی وانمود می کردند. از طایفه گنوستیک هراسان و متنفر بودند. دربارهٔ یکی از فرقههای گنوستیک موسوم به

۱. مقایسه شود با لابور، ص ۵۷

۲. پیرگشنسپ پسر جاماسپ بود. این جاماسپ با آذر افروزگرد دو برادر صلبی شاپور بودند و حکومت بعضی از نواحی اروستان (بیث عربایه Bēth 'Arbāyē) می کردند، که در میان نصیبین و دجله واقع است. هوفمان، ص ۲۴۰ مقایسه شود با مارکوارت، ایرانشهر ص ۱۶۳.

صدوقیان Sadducéens گفته اند که «مردمانی شریر مثل مردم سدوم Sodom هستند و سر خوک را می پرستند» و در باب طایفه بوربوری Borboriens که افکار آنها شباهت تامی به صدوقیان داشته، گفته اند: «بسیار زشت است که شریعت ناپاک این طایفه را به سمع پاکان برسانیم» ۲. سابها Sabha و یه شهریگ، که دو تن از قدیسان مسیحی بودند، برای خراب کردن معابد غیر عیسوی و تبدیل آنها به صومعه های نصرانی، در همه جاگردش می کردند. ۳ ربولا Rabbala اسقف الرها را ستوده اند، زیرا که اتباع ابن دیصان و یهود و آریان و اتباع مرقیون و مانی و بوربوریان و صدوقیان بی دین را از اسقف نشینی خویش رانده است، چه این طوایف چنان به افسانه ها و موهومات خویش کورکورانه اعتقاد داشتند، که گویی در برابر حقایق واقع اند». دربارهٔ اسقف مزبور نوشته اند که «جمعیت آن فرقه ها را به هم می زد و از معابدی که در نهایت زیبایی ساخته بودند، بیرون می افکند و به جای آنها برادران دینی ما را می نشاند و از آن طوایف هرکس ایمان می آورد، او را داخل گلهٔ پیروان خویش می کرد». ۴

محتاج ذکر نیست که عیسویان مکاشفات بزرگان و کرامات اولیای خود را افسانه نمی دانند. جدیدترین کتب اعمال شهدا مشحون به ذکر معجزات و کرامات است. از جمله نوشتهاند که سابها ملقب به «هادی کفار» با دست به جانب سنگی اشارت کرد و گفت: «از جای خود برخیز!» در حال بانگ رعد عظیمی به گوش رسید و سنگ از جا فرو غلتید.<sup>۵</sup> دیگر از معجزات اینکه چون پیثیون Péthion را میخواستند دستگیر کنند، زنجیرها از هم گسست. آنگاه او را با طنابهایی که از پی خوک درست شده بود، محکم بستند، لکن طناب در اثر صاعقه پاره شد. یکی از ردان که مأمور دستگیری پثیون بود، خواهش کرد که تسلیم شود تا او را دست بسته به حضور موبد بزرگ ببرد، پثیون قبول نمود و تن به اسارت داد، اما در حضور موبد بزرگ جوابهای استوار داد، به حدی که موبد خشمناک شده، زنجیر او را به سختی فرو کشید. زنجیر از هم گسیخت و سر آن که در دست موبد بود، چون مشعلی به سوختن درآمد. پثیون را به زندان افکندند، لکن نیمه شب با سایر محبوسان از جا برخاست. زنجیرها خود به خود فروریخت و درهای زندان باز شد. بعد او را به نهری افکندند، لکن آب چون دیوار از دو طرف برخاست و او را تر نکرد، پس مغ بزرگ او را در آتشی افکند، کــه بــر آتشگاهی ع افروخته بود، اما آتش برخاست و در بالای سر او یک نوع قبه تشکیل داد و چهار ساعت تمام به آن حالت باقی ماند. عاقبت پس از آنکه چند نفر از کفار حاضر را بسوزانید، از انظار ناپدید شد. پثیون را در حالی که مانند سگی بسته بودند؛ به زندان باز آوردند وامر دادند که به او آب و نان ندهند و پس از دو ماه او را زنده و با طراوت دیدند، که در زیبایی شبیه خداوند نبرسائی Narsar

۱. هوفمان، ص ۷۶.

٣. ايضاً، ص ٧٤.

۲. ایضاً، ص ۱۲۵.

٤. ايضاً، ص ١٢٢.

۵ هوفمان، ص ۷۶.

۶. پلید کردن عنصر آتش در شریعت مزدیسنان گناه عظیم است و این روایت باور کردنی نیست.

شده بود. عاقبت او را به مجازات «نه مرگ» محکوم کردند و این سیاست شش روز طول کشید و در این مدت دائماً دعا می کرد و حضار آمین می گفتند. ۱

۱. هوفمان، ص ۶۱ و بعد.

## فصل هفتم

## نهضت مزدكيه

احوال اجتماعی ایرانیان در دوره ساسانی \_طبقات جامعه \_خانواده \_حقوق مدنی \_دورهٔ اول پادشاهی کواد \_ اول \_افکار انقلابی مزدکیان \_اتحاد کواد با مزدکیان \_ خلع و فرار کواد \_ پادشاهی جاماسپ \_ بازکشت کواد \_ دورهٔ دوم پادشاهی او \_مسئله جانشینی پادشاه \_قتل عام مزدکیان \_مرک کواد.

جامعه ایرانی بر دو رکن قائم بود: مالکیت و خون. بنابر نامه تنسر حدودی بسیار محکم نجبا و اشراف را از عوامالناس جدا می کرد. امتیاز آنان «به لباس و مرکب و سرای و بستان و زن و خدمتکار بود» و در جای دیگر گوید  $^{7}$ : «اشراف را به لباس و مراکب و آلات تجمل از پیشه و ران و زیر دستان ممتاز کردند، و زنان ایشان را نیز به جامه های ابریشمین و قصرهای مرتفع و رانین و کلاه و صید  $^{7}$  و آنچه آیین اشراف است. مردمان لشکری نیز به آسایش و رفاهیت، آمن و مطمئن، در کنار زن و فرزند خویش بودند.» در شاهنامه فردوسی از خسروانی کلاه و زرینه کفش بسیار سخن رفته است، که مایه امتیاز اشراف بزرگ بوده است.

به علاوه طبقات از حیث مراتب اجتماعی درجاتی داشتند. هرکس را در جامعه درجه و مقامی ثابت بود و از قواعد محکم سیاست ساسانیان یکی این را باید شمرد که هیچ کس نباید خواهان درجه باشد فوق آنچه به مقتضای نسب به او تعلق میگیرد. سعدالدین وراوینی در مرزبان نامه کمکایتی نقل میکند که هرچند در صورت فعلی افسانه آمیز است، لکن در این باب خالی از فایده نیست:

«صاحب اقبالی بود از خسروان پارس. یک روز بفرمود تا جشنی بساختند و اصناف خلق را از

۱. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۲۲ و ۵۲۷ مینوی، ص ۱۹.

۲. ایضاً، دارمستتر، ص ۲۲۶ و ۵۳۱ مینوی، ص ۲۳.

۳. اینکه بانوان نیز در نخجیر شرکت می کردند، از شواهد بسیاری من جمله داستانهای بهرام گور استنباط می شود.

۴. مرزبان نامه، چاپ قزوینی، ص ۲۷۷ و ما بعد.

اوساط و اطراف مملکت، شهری و لشکری، خواص و عوام، عالم و جاهل، جمله را در صحرایی به یک مجمع جمع آوردند و هم یک را مقامی معلوم و رتبتی مقدور کردند و همه را علی اختلاف الطبقات، صف در صف بنشاندند، و هرچه منتهای طبع و منتهای آرزو بود، از الوان اباها بساختند و از اهل ایوان طایفهٔ گماشتگان ملک و دولت، از بهر عرض مظالم خلق زیر خوان بنشستند، تا جزای عمل هریک، بر اندازهٔ رسوم و حدود شرع می دادند. خسرو در صدر مسند شاهی بنشست و مقال داد تا منادی به جمع برآمد، که ای حاضران حضرت، جمله دیدهٔ بصیرت بگشایید و هر یک از اهل خان و حاضران دیوان، در مرتبه فرو دست خویش نگرید و درجه ادنی ببیند، و نظر بر اعلی منهید، تا هر که دیگری را دون مرتبهٔ خویش بیند، بر آنچه دارد خرسندی نماید و شکر ایزدی بر مقام خویش بگزارد. جمله خلایق در حال یکدیگر نگاه کردند و به چشم اعتبار علو درجهٔ خویش نیز هر که در معرض عتابی و مجرد خطایی بود، در آن کس نگاه کرد که سزاوار زجر و تعزیر آمد، و او در حال آن کس که به مثله و امثال آن نکال و عقوبت گرفتار بود، و آنکه به چنین عقوبتی گرفتار شد، در حال کسانی می دید اعو ذبالله، که ایشان را صلب می کردند و گردن می زدند و انواع سیاستها بر ایشان حال کسانی می دید اعو ذبالله، که ایشان را صلب می کردند و گردن می زدند و انواع سیاستها بر ایشان می راندند و این عادت از آن عهد ملوک پارس را معهود شده است».

قوانین مملکت حافظ پاکی خون خاندانها و حافظ اموال غیر منقول آنان بود. راجع به خاندان سلطنتی در فارسنامه اعبارتی است، که ظاهراً مأخوذ از آین نامگ عهد ساسانیان است: «عادت ملوک فرس واکاسره آن بودی کی از همه ملوک اطراف چون صین و روم و ترک و هند دختران ستدندی و پیوند ساختندی و هرگز هیچ دختر را بدیشان ندادندی. دختران را جز باکسانی که از اهل بیت ایشان بودند مواصلت نکردندی».

نام خانواده های بزرگ را در دفاتر و دواوین ثبت می کردند. آ دولت حفظ آن را عهده دار بود و عامه را از خریدن اموال اشراف منع می کرد. با وجود این قهراً بعضی خانواده های نجیب به مرور زمان منقرض می شدند. در نامه تسر آمده است که: «فساد بیوتات و درجات دو نوع است، یکی آنکه خانه را هدم کنند و درجه به غیر وضع روا دارند، یا آنکه روزگار خود بی سعی دیگری عز و بها و جلالت قدر ایشان بازگیرد و اعقاب ناخلف در میان افتند. اخلاق فرومایگان را شعار خود سازند و شیوه تکرم فرو گذارند و وقار ایشان پیش عامه برود. چون پیشه وران به کسب و مال مشغول شوند و از کسب فضل باز ایستند و با فرومایه و نه کفو خویش، ازدواج کنند. از آن توالد و تناسل فرومایگان پدید آیند، که مراتب را به فساد آورند».

در نامه اعمال شهیدان اشارات متفرقی راجع به احوال نجبا مذکور است: بعد از مرگ شَهرین، که از دودمان مِهران بود، برادرش کس فرستاد و پسر شهرین، گُشن یَزداد (قدیس سابها Sabha) را طلب

۱. ص ۹۸ ـ ۹۷. ۲. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۲۳ و ۵۲۷، مینوی، ص ۲۰.

۳. دارمستتر، ص ۲۲۲ و ۲۷ ـ ۵۲۶ مینوی، ص ۱۹ ـ ۱۸. معذلک باید در نظر داشت که نامه تنسر پس از فتنه مزدک و اغتشاشات اجتماع آن دوره تألیف شده است. در این باب در همین فصل سخن خواهیم راند.

کرد، تا مراسم قربانی و غذای مقدس را، که حسب المعمول بایستی رئیس خانواده در ملک خانواده انجام دهد، به جای آورد، اگرچه آن رئیس صغیر و نابالغ باشد، چنانکه در این مورد بود. اما این گشن یزداد دین عیسی گرفته بود، چون عمش که قیم او بود، از این نکته استحضار یافت، خود را قانونا مالک اموال خانواده شناخت. بنابراین می توان قیاس کرد، که در بعضی از ادوار عهد ساسانی برگشتن از دین رسمی مملکت، موجب حرمان از ارث می شده و مرتد از حق مالکیت بی نصیب می شده و املاک او به نزدیکترین خویشاوندانش می رسیده است. در مورد فوق چنین اتفاق افتاد که عم گشن یزداد اموال خویش را متصرف شده، در میان فقرا تقسیم یزداد پس از چند روز و فات یافت و گشن یزداد اموال خویش را متصرف شده، در میان فقرا تقسیم نمود. معلوم نیست که نسبت به صحت این عمل اعتراضی شده باشد.

همچنین در میان طبقات عامه تفاوتهای بارزی بود. هر یک از افراد مقامی ثابت داشت و کسی نمی توانست به حرفهای مشغول شود، مگر آنچه از جانب خدا برای آن آفریده شده بود. ۲

در کتاب مینوگای خرد<sup>۳</sup>، که مؤلفش معلوم نیست، آمده است که پیشه و ران باید «در کارهایی که نمی دانند و ارد نشوند. آنچه مربوط به پیشه آنها است، به خوبی انجام دهند و مزد آن را به نرخ عادلانه بگیرند، چه هرکس به کاری مشغول شود که از آن آگاه نیست، آن کار را ضایع و بی فایده کرده است. پگیرند، چه هرکس به کاری مشغول شود که از آن آگاه نیست، آن کار را ضایع و بی فایده کرده است به ابوالفداء گوید: \* «پادشاهان ایران هیچ کاری را از کارهای دیوانی به مردم پست نژاد نمی سپردند. پشدوسی حکایتی نقل کرده است که حاکی از همین ممنوعیت عوام الناس است، در زمانی که نوشیروان لشکر به روم می کشید:

از انسدازهٔ لشکسر شهریار بسیامد بسر شاه موبد چو گرد بسدو گفت ازیدر دو اسبه بسرو زبسهر سپاه ایسن درم وام خواه بسیامد فسرستاده خوش سخن درم خسواست وام از پسی شهریار یکسی کفشگر بود موزه فروش یکسی کفشگر بود موزه فروش درم چنین گفت کای پرخرد مایهدار بسدو گفت مرد بسیاورد کسپان و سنگ و درم بسدو کفشگر گفت کاین من دهم بدو کفشگر گفت کای خوب چهر بدو کفشگر گفت کای خوب چهر

کسم آمسد ز دیسنار سیصد هزار به گنج آنچه بود از درم یاد کرد گسزین کسن یکسی نامبردار تو کسسی را کسجا بساید از نام بهر بسه زودی بسفرماید از گسنج شاه که نو بد به سال و به دانش کهن بسرو انسجمن شد بسسی مایددار بسه گسفتار او پهن بگشاد گوش دلاور شسمار درم یساد کسوش چسهل مسردرم هسرمری صد دهزار نسبد هسیچ دفتر به کار و قلم سیاسی زگنجور بسر سر نسهم فسرستاده از کسار پسردخته شسد نسرنجی به گسویی به بوذرجمهر

۱. هوفمان، ص ۶۸ به بعد. ۲. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۱۵ و ۵۲۰ مینوی، ص ۱۴.

۳. فصل ۳۲. ۴ تاریخ پیش از اسلام چاپ فلیشر Hist. anteislamica, éd. de Fleischer ص ۱۵۰.

كــه انــدر زمـانه مـرا كـودكيست بكري مكر شهريار جهان کے او را سے ارم بے فرمنگیان فرستاده گفت این ندارم به رنج بسيامد بسر شاه بسوذرجسمهر به شاه جهان گفت بوذرجمهر یکے آرزو کے د مےوزہ فےروش فرستاده گفتا كه اين مرد گفت یکسی پسوردارم رسیده به جای اكـر شـاه باشد بدين دستگير ب يردان بخواهم همي جان شاه بدو گفت شاه ای خبردمند مرد برو هممچنان باز گردان شتر جسو بسازارگان بسجه گسردد دبسیر چےو فرزند ما برنشیند به تخت هسنر یسابد از مسرد مسوزه فسروش بـــه دست خــردمند مــرد نــژاد بسه ما بر پس مبرگ نفرین بسود نــخواهـــيم روزي بـــدان گـنج داد هـــم اكـنون شـتر بـاز گـردان ز راه فسرستاده بسرگشت و شسد بسادرم

كسه بسازار او بسر دلم خسوار نسيست مسرا شساد گسردانسد انسدر نسهان كــــه دارد ســرمايه و هــنگ آن کے کے تاہ کے دی میرا راہ گنج بران خواسته شاد بگشاد چهر کے ای شاہ نیک اختر خوب چھر اگــر شـاه دارد بــه گـفتار گـوش كه شاه جهان با خرد باد جفت به فرهنگ جروید همی رهنمای کسه ایس پساک فسرزند گسردد دبسیر كسه جساويد بساد ايسن سسزاواركساه چــرا ديـو چشـم تـو را خـيره كـرد مسبادا كسزو سيم خسواهيم و در هـــــنرمند و بــا دانش و يـــادگير دبسيرى بسبايدش بسيروز بسخت سيارد بدو چشم بينا و گوش نـــماند جــــز از حســرت و ســردباد چــه آیـین ایـن روزگار ایـن بـود درم زو مسخواه و مكسن رنسج يساد درم خـــواه و از مــوزه دوزان مـخواه دل کــــفشگر زان درم پــر زغــم

این حکایت اهتمام پادشاه را در حفظ حدود طبقات نشان میدهد و کفشگر در اغلب روایات عهد ساسانی نمونه طبقه پست است، که هر جا مثالی آوردهاند، از کفشگر سخن راندهاند.

به طور کلی بالا رفتن از طبقه ای به طبقهٔ دیگر مجاز نبود، ولی گاهی استثنا واقع می شد و آن وقتی بود که یکی از آحاد رعیت اهلیت و هنر خاصی نشان می داد. در این صورت بنابر نامه تسر «آن را بر شاهنشاه عرض کنند، بعد تجربت موبدان و هیربدان و طول مشاهدات، تا اگر مستحق دانند به غیر طایفه الحاق فرمایند» ۱. اگر آن شخص در پارسایی آزموده بود، او را وارد طبقه روحانیان می کردند و اگر قوت و شجاعت داشت، او را در طبقه جنگیان داخل می نمودند و اگر در عقل و قوه حافظه ممتاز بود، در طبقه دبیران. در هر صورت، قبل از رفتن به طبقه اعلی، بایستی تعلیمات کافی و استواری بیابد. ۲ بنابراین رفتن یکی از عامه به طبقه اشراف به کلی ممتنع نبود، شاه این اختیار را

۱. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۱۴ و ۵۱۹، مینوی، ص ۱۳.

۲. ایضاً، دارمستتر، ص ۲۱۵ و ۵۲۰ مینوی، ص ۱۴.

داشت و به این وسیله خونی جدید در عروق نجبا وارد میکرد، اما بسیار نادر اتفاق میافتاد.

در هر حال مردمان شهری نسبتاً وضع خوبی داشتند. آنان هم مانند روستاییان مالیات سرشماری می پرداختند، ا ولی گویا از خدمات نظامی معاف بودند و به وسیله صناعت و تجارت صاحب مال و جاه مى شدند. اما احوال رعايا به مراتب از آنان بدتر بود، مادام العمر مجبور بودند در همان قریه ساکن باشند و بیگاری ۲ انجام دهند و در پیاده نظام خدمت کنند، به قول آمیانوس مارسلینوس «گروه گروه از این روستاییان پیاده از پی سپاه میرفتند، گویی ابدالدهـ ر محکوم بـ عبودیت هستند. به هیچ وجه مزدی و پاداشی به آنان نمی دادند ۳. به طور کلی قوانین مملکت برای حمایت روستاییان مقررات بسیاری نداشت و اگر هم پادشاهی رعیت نواز، مثل هرمزد چهارم، لشکریان خود را از اذیت رساندن به روستاییان بی آزار منع می کرد، شاید بیشتر مقصود او دهگانان بود تا افراد رعیت. ۴ در باب احوال رعایایی که در زیر اطاعت اشراف ملاک بودهاند، اطلاع بیشتری نداریم. آمیانوس گوید: «اشراف مزبور خود را صاحب اختیار جان غلامان و رعایا میدانسـتند»<sup>۵</sup>. وضع رعایا در برابر اشراف ملاک به هیچ وجه با احوال غلامان تفاوتی نداشت. نمی دانیم که حکام پادشاه نسبت به زمینهایی که در قلمرو آنها بوده، قدرتی داشتهاند یا نه و آیا این زمینها دارای مصونیت تام یا نسبی بوده است یا خیر. قدر مسلّم این است که رعایا گاه به دولت و گاه به اشراف مالک و گاه به هر دو مالیات می دادهاند و مجبور بودهاند، در زیر پرچم ارباب خود به جنگ بروند. با وجود این نظر به اهمیت فوقالعادهای که زراعت در شریعت زردشتی داشته، چنانکه کتابهای مقدس در ستایش این کار مبالغه کردهاند، مسلم است که حقوق قانونی زارعان از روی کمال دقت معین بوده است. چند نسک از نسکهای اوستا، خاصه هوسپارم و سکادوم، محتوی قواعد و احکامی در این خصوص بو دهاند. ۶ مسئله آبیاری، که مبنای زراعت مملکت در سابق بود و امروز نیز هست، به تفصیل معین شدهبود. راجع به اقسام مختلف قنوات و جداول آب و اسلوب سدبندی و بازرسی قنوات و نگاهداری و شرایط استفاده از آنها و امثال آن، احکامی موجود بود. ۷ نسبت به شماره گوسفندان و احوال شبانان و لزوم نگاهداری سگان گله نیز قواعد ثابتی وضع کرده بودند. چنانکه معلوم است زردشتیان سگ را بسیار محترم می شمردند و قسمتی از نسک «دُزد سر نِزَد» راجع به محافظت قانونی سگان گله بو ده است.^

آنچه مذكور شد راجع به امتياز افراد از حيث اختلاف طبقه اجتماعي آنان بود، اما بين ايرانيان و

۱. فقط نجبا و بزرگان و سربازان و روحانیان و دبیران و سایر اشخاصی که در خدمت شاه بودند، از پرداخت مالیات سرشماری معاف بودند. (طبری، ص ۹۶۲، نلدکه ۹۴۲) این مطلب راجع به احکام خسرو اول در باب وضع مالیات است، لیکن گمان می رود که در این خصوص قبل از اصلاحات خسرو نیز تقریباً حال بر این منوال بوده باشد.

۲. رک طبری، ص ۸۷۵، سطر ۲ ـ ۱، نلدکه، ص ۱۲۲، سطر ۱۰ و ۱۱.

٣. آميانوس؛ كتاب ٢٣، بند ع، فقره ٨٣ ﴿ ﴿ طبرى، ص ٩٨٩، نلدكه، ص ٢٤٥.

۵ آمیانوس مارسلینوس، کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۸۰

۶. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۱، فقره ۳۲ ـ ۳۱ و ۳۶ ـ ۳۴ و کتاب ۸، فصل ۳۸، فقره ۳۵ و غیره.

۷. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۸، فقره ۵۱ ـ ۴۴ (سکادوم نسک). ۸ دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۳.

بیگانگان هم موجبات امتیازی بود، که آثار آن در خلاصهٔ نسکهای از میان رفته موجود است. اگر مثلا ایرانیان با کفار در سر یک سفره می نشستند، بایستی قوانین شرعی خاصی را مرعی دارند. امزدی که به ملازمان غیر ایرانی می دادند، با موارد و شرایط معین، غیر از مزدی بود که به یک نفر متدین به دین مزدایی می دادند. ادر بعضی موارد و وصلت با بیگانگان مجاز بوده است، اما در این باب تفصیلی در دست نداریم.

اوضاع اجتماعی عهد ساسانیان بر طبق قانون مدنی مفصلی اداره می شد، که مبتنی بر احکام زند و در اوستا بود. در خلاصه ای که کتاب دینکرد در بردارد، بسی از احکام قانون مدنی دیده می شود، ولی در اکثر موارد قائل به تفصیل نشده اند. اطلاعات مبسوط تری که غالباً فتاوی مختلفه قضات و فقها نیز با آن همراه است، در قطعات کتاب مادیان ای خزار دادستان دیده می شود. ایس کتاب از مجموعه های حقوقی عهد ساسانی است و بارتلمه بعضی قسمتهای آن را محل مطالعه قرار داده است. این کتاب نظیر مجموعه قوانین ساسانی به زبان سریانی است، که به قلم عیشو بُخت Isho bokht تحریر یافته است.

اصل تعدد زوجات اساس تشکیل خانواده به شمار می رفت. در عمل، عده زنانی که مرد می توانست داشته باشد، به نسبت استطاعت او بود. ظاهراً مردمان کم بضاعت به طور کلی بیش از یک زن نداشتند. رئیس خانه (کلگ خودای = کدخدا) از حق ریاست دودمان (سرداریهای دودگ = سرداری دوده) بهره مند بود. بخی از زنان سوگلی و صاحب حقوق کامله محسوب شده و او را زنای پادشاییها (پادشاه زن) یا «زن ممتاز» می خواندند. از او پست تر زنی بود که عنوان خدمتکاری داشت و او را «زن خدمتکار» (زنای چگاریها) می گفتند. حقوق قانونی این دو نوع زوجه مختلف بود. ظاهراً کنیزان زر خرید و زنان اسیر جزو طبقه چاکر زن بوده اند. معلوم نیست که عده زنان ممتاز یک مرد محدود بوده است یا خیر، اما در بسی از مباحث حقوقی از مردی که دو زن ممتاز دارد سخن یک مرد محدود بوده است یا خیر، اما در بسی از مباحث حقوقی از مردی که دو زن ممتاز دارد سخن به میان آمده است. هر زنی از این طبقه عنوان «بانوی خانه» (کلگ بانوگ = کدبانو) داشته است و گویا هر یک از آنها دارای خانه جداگانه بوده اند. و هر دختری تا زمان ازدواج دارای همین حقوق نان دهد و نگاهداری نماید. هر پسری تا سن بلوغ و هر دختری تا زمان ازدواج دارای همین حقوق نان دهد و نگاهداری نماید. هر پسری تا سن بلوغ و هر دختری تا زمان ازدواج دارای همین حقوق بوده اند.

اما زوجه هایی که عنوان چاکر زن داشته اند، فقط اولاد ذکور آنان در خانواده پدری پذیرفته

۱. دینکِرد، کتاب ۸، فصل ۳۸، فقره ۶۲ ـ ۶۱ (سکادوم).

۲. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۴۲، فقره ۱ (سکادوم).

۳. ایضاً،کتاب ۸، فصل ۳۰، فقره ۱۱ (هوسپارم).

۴. بارتلمه، دادستان، ص ۱۸ حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۳۱ ج ۲، ص ۲۱.

۵ حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۳۱. ۶ بارتلمه، زن در حقوق ساسانی، ص ۱۳.

۷. آمیانوس، کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۷۶.

۸ مقایسه شود با لفظ کدبانو در فارسی کنونی، که همان materfamilias می باشد.

۹. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۳۶.

می شده است. در کتب پارسی متأخر پنج نوع ازدواج شمرده شده است، ولی ظاهراً در قوانین ساسانی جز دو قسمی که ذکر شد، قسم دیگری نبوده است. نصاری بر زردشتیان خرده میگرفتند، که به آسانی مزاوجت میکنند و به آسانی طلاق می دهند، ولی این ایراد مبنای صحیحی ندارد. ۲

اهتمام در پاکی نسب و خون خانواده یکی از صفات بارز جامعه ایرانی به شمار میرفت، تا به حدی که ازدواج با محارم را جایز می شمردند و چنین وصلتی را خویدوده Xwedodah (در اوستا خویتوه دُتُه -Xxedodah) می خواندند.

این رسم از قدیم معمول بود، حتی در عهد هخامنشیان گارچه معنی لفظ خویتوه دثه در اوستای موجود معلوم نیست، ولی در نسکهای مفقود مراد از آن بی شبهه مزاوجت با محارم بوده. در بخ نسک ورشتمانسر نسک اشاره به اجر این عمل رفته، مثلا اینکه مزاوجت بین برادر و خواهر به وسیله فره ایزدی روشن می شود و دیوان را به دور می راند. نیرسه بمرزمهر مفسر ادعا کرده، که خویدوده معاصی کبیره را محو می کند. ^ در زمان ساسانیان نه تنها در کتب معاصران مثل آگاثیاس و کتاب منسوب به ابن دیصان ' ذکر این عمل رفته، بلکه در وقایع آن دوره هم شواهد چند می بینیم. یکی از اولیای آن عهد اردای ویراز، که هفت خواهر خود را به زنی گرفته بود، ۱ ممکن است یکی از اولیای آن عهد اردای ویراز، که هفت خواهر خود گردیگ (گردیه) را گرفت و مهران گشنسپ نیز پیش از گرویدن به کیش نصاری «بنابر عادت ناشایست و ناپاکی که این گمراهان آن را قانونی و به حق می پندارند، خواهرش را عقد کرده بود. ۱ بطریق میاربها Marabha هم عصر انوشیروان، در کتاب حقوق سریانی که راجع به ازدواج است، گوید: ۱ بطریق ماربها شهراه بستندگان اوهرمزد به نحوی جاری می شود، که مرد مجاز است با مادر و دختر و خواهر خود مزاوجت کند، و مثالهایی آورده است، که زردشتیان برای تأیید و تقدیس این امر روایت می کرده اند. ۱۲

باو جود اسناد معتبری که در منابع زردشتی و کتب بیگانگان معاصر عهد ساسانی دیده میشود، کوششی که بعضی از پارسیان جدید برای انکار این عمل، یعنی وصلت با اقارب میکنند، بیاساس

۱. دادستان، ص ۷.

۲. وست، متون پهلوی، ج ۱، ص ۱۴۳ ـ ۱۴۲. بنابر روایات، نگاه کنید؛ «شاهنشاهی ساسانیان»، ص ۴۹ و بند.

۳. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۳۱ و بعد.

۴. هوفمان، ص ۹۶ در این مورد این امر کاملا خارق العاده به نظر می رسید: مهران گشنسپ مذهب عیسی را پذیرفت و این او را مجبور کرد از زنش، که خواهر خودش بود، جدا شود.

 $<sup>\</sup>Delta$  کمبوجیه دو خواهر خود را در عقد ازدواج داشت، که یکی از آنها آتوسا Atossa نام داشت. داریوش دوم خواهر خود پریساتیس Parysatis را به زنی گرفت و اردشیر دوم با دو دختر خود آتوسا و آمستریس Amestris و داریوش سوم با دختر خود استاتثرا Statéira ازدواج کرد.

۷. ایضاً، کتاب نهم، فصل ۴۱، فقره ۲۷. ۸ شایست نی شایست، ۱۸/۸ ۲۴/۲.۹

۱۰. لانگلوا، ج ۱، ص ۱۸۳ مقایسه شود با یادداشتهای مترجم فرانسوی آن کتاب.

۱۱. اردای ویراز نامگ، ۱/۲. ۱۸ هوفمان، ص ۹۵.

۱۳. زاخو، کتب حقوقی سریانی، ج ۳، ص ۲۶۵.

۱۴. راجع به موضوع خویدوده رک وست، متون پهلوی، ج ۲، ص ۳۸۹ و ما بعد؛ اینوسترانتزف، مطالعات ساسانی، ترجمه انگلیسی به توسط بوگذانو، مجله کاما، شماره ۷، ص ۶۹ و ما بعد. دومناش، بولتن شرقی، دوره ۹، ص ۵۹۳ و ما بعد.

نهضت مزدکیه

و سبک سرانه است. مثلاً تاویلی که بُلسارا Bulsara از کلمه خویدوده کرده و گفته است معنی آن «حصول رابطه است بین خدا و بنده به وسیله زهد و پرهیزکاری»، و نیز او گوید در زمان تحریر کتب پهلوی معنی ازدواج نامشروع به این کلمه تعلق گرفته است، ظاهراً «مراد اعمالی بوده، که منحصراً به حکمای مزدکی مذهب نسبت می داده اند نه زردشتیان»، ولی باید دانست که ازدواج با اقارب به هیچ وجه زنا محسوب نمی شده، بلکه عمل ثوابی بوده، که از لحاظ دینی اجری عظیم داشته است. محتمل است که قول هیون تسیانگ چینی در اوایل قرن هفتم میلادی ۲، که گوید ازدواج ایرانیان عصر او بسیار آشفته است، ناظر به همین رسم باشد. \*

هنگام تولد طفل پدر باید شکر خدای را با انجام مراسم دینی خاص و دادن صدقات به جای

وجه اول - سند مؤلف اشارات نسکهای مفقود است از روی خلاصه دینکرد و دینکرد دو قرن بعد از اسلام نوشته شده است. به علاوه معنی خویتوه دنه اوستایی واضح نیست و مؤلف در وجود اردای ویرازشک دارد، گذشته از اینها عقلا هم شمول و عموم چنین رسمی محال مینماید، زیراکه اساس خانواده و جامعه بر آن قرار نتواندگرفت.

وجه دوم .. قول مورخان عيسوى آن عصر ممكن است ناظر به يكى از فرقه ها باشد. نه همه زردشتيان و عيسويان از روى تعصب آن را به همه ايرانيان نسبت داده باشند. چنانكه دركتب فقهى اسلام نام مجوس ذكر شده كه يكى از طوايف است. در شرح لمعه و رياض باب ميراث مجوس آمده است، كه حضرت على (ع) كان يورث المجوس اذا تزوج بامه وابنته و اخته من جهه انها امه و انها زوجته و شيخ مفيد و شيخ طوسى روايت كرده اند كه شخصى نزد حضرت صادق (ع) زبان به دشنام مجوسى برگشود راجع به نكاح محارم، حضرت فرمودند: «اما علمت ان ذلك عندهم هو النكاح ... و كل قوم يعرفون النكاح عن السفاح فنكاحهم جايروان كل قوم دانوابشتى يلزمهم حكمه ». اگرچه مسلمانان همه زردشتيان را به اعتبار تسميه كل به اسم جزئش مجوس مى خوانده اند، ولى ممكن است اينجا اشاره به رسم همان طايفه خاصى باشد، كه در قديم مجوس مى گفته اند.

وجه سوم - بنابر عادت هر جا نهی صریحی نباشد، فقها به تجزیه و تشقیق می پردازند. یکی از آنها هم این شق بوده که، هر چند عملی نمی شده ولی نظراً در عهد ساسانی از مسائل فقهی به شمار می آمده (مثل مناکحة الجن).

وجه چهارم ـ بر فرض عملی شدن چنان نادر بوده، که جز مثالی چند مشکوک نیافته، ترغیبی هم اگر به این کار می شده، دلیل نفرت مردم و عدم رواج آن است. عمل بهرام چوبین و مهران گشنسپ معتبر نیست، زیرا که شخص نخستین مردی خودخواه و خودسر بوده، معامله او نسبت به مقام مقدس سلطنت نشان می دهد که پابند اصول اخلاقی نبوده است و شخص دوم مردی سست اعتقاد بوده که از دین خود به کیش نصاری رفته است، اما هخامنشیان هم معلوم نیست که همه رفتار خود را تابع احکام زردشت کرده باشند. بعضی پرستش اناهیتا و دفن اموات را در مقابر نمونه مخالفت آنان با شریعت دانسته اند.

مؤلف گوید بعضی از فضلای زردشتی عصر ما کوششها میکنند که این رسم را انکار کنند یا به مزدکیان نسبت دهند، این کوشش بی فایده و مطلب مسلم است. مترجم گوید بر فرض مسلم بودن ازدواج با محارم در عهد قدیم شرمی دامنگیر زردشتیان امروز نتواند شد، زیراکه حسن و قبح امور ذاتی نیست و اعتباری است، مثل ذبح حیوان که جماعتی را مقبول و جماعتی را مکروه می آید. این امر زنا شمرده نمی شده است، چنانکه پیشوایان مقدس مذهب شیعه که ذکر شد آن را تثبیت و تقریر کرده اند و عمل مجوس را جایز شمرده اند.

۱. آئیرپنستان Aerpatastân و نیرنگستان، ص ۱۰. یادداشت ۵.

۲. بیل، آثار بودایی عالم غربی، ج ۲، ص ۲۷۸.

<sup>+</sup> مترجم گوید هرچند این قسمت در خور حذف بود، ولی چون حتی المقدور مایل به افکندن هیچ مطلبی از اصل نیستیم و توضیحاتی هم ضرورت داشت، آن را باقی گذاشتیم.

این مسئله از چهار وجه خارج نیست یا اصلا در شریعت زردشتی چنین رسمی نبوده یا بوده و اختصاص به فرقه معین داشته است، یا اگر در اصل شریعت وجودش را ثابت بدانیم، نظری بوده و از فروع مباحث فقهای به شمار می آمده است و اگر هم به عمل آمده باشد آن را نادرالوقوع باید محسوب داشت و ما راجع به این چهار وجه جداجدا سخن می رانیم.

آورد، صدقه پسر بیش از دختر بود. ابعد از آن مراسم نامگذاری کودک فرا می رسید. در نامگذاری اختیار اسم کفار را گناه می دانستند. ۲ تقریباً همه اسمهایی که در نقوش و مهرها می بینیم، از طبقه ممتاز است و اکثراً صورت دینی دارد. مثلا بعضی از آنها اسامی موجودات الهی است مانند هرمزد (اوهرمزد، اهورهمزداه) و وهرام (ورثرغنه) و نرسه (نیریوسنگهه). یا ترکیبی است از اسم دواینزد، مثل مهرنرسه (مهر + نرسه)، يا تركيبي از دو جزءكه يكي از آنها نام ايزدي است، مانند مهروراز (مهر + وراز «گراز») و مهر بوزید (مهر نجات می دهد) و زروان داد (آفریدهٔ زروان) و یـزدبخت (خـدا نجات داده) و آناهیدیناه (کسی که در پناه آناهیتاست) و غیره. اسامی مرکب از کلمه آدر بسیار معمول بوده، مثل آدربوزی (نجات به وسیلهٔ آتش) و ترکیب از اسامی آتشکنده های بنزرگ مانند آدر گشنسپ، مهران گشنسپ مگشنسپ فرن (دارنده فرگشنسپ)، آدر فرنبغ، آدر برزین، پناه برزین (کسی که در پناه برزین است)، اسامی مرکب از سه جزء نیز دیده می شود، مثل: آدر خورشید آدر. اسم گاهی مبین شرافت نسب طفل بود، مانند: شاپور (پسرشاه)، یا حاکی از فال نیک می شده، مانند: پیروز (فاتح) و نام ویه (نام به). نامهای مصغر را با اشکال مختلف ترکیب میکردند، غالباً جزء آخر اسم را قِطع کرده، به جای آن ویه میگذاشتند مانند: ماهویه (که از ماه و یک جزء مجهولی ترکیب يافته)، مجوانويه (جوان به ضم اول، كه به معنى جوان و دلير است). اسامي زنان غالباً به كلمه دخت (دختر) ختم می شده است، مانند: هرمزد دخت و یزدان دخت (که اگر هرمزد یا یزدان نمام پدر صاحب اسم نبود، معنى «دختر خدا» يا «دختر ايزدان» را داشت) و آزرميدخت (دختر عفيف). بعض اسامی به کک ختم می شده، مانند: دینگ (از دین) و وردگ (از ورد به معنی کل سرخ). صفات نسبی را هم به جای اسم زنان به کار میبردهاند، مانند، شیرین.

از اواسط قرن پنجم اسامی دلاوران تاریخ داستانی قدیم استعمال عام پیداکرد. کواد ساسانی اسم کواته Kavâta، پادشاه داستانی، راگرفت، که در یشتهای ادستا از او ذکری شده است.

در قرن پنجم و ششم و هفتم میلادی اشخاصی معروفاند، که نام قدما را مثل سیاوش و خسرو و رستهم (رستم) گرفته اند، این اتخاذ دلیل است بر علاقه جدیدی که مردم دوره ساسانی نسبت به داستانهای پرافتخار قدیم حاصل کرده بودند. در همین سه قرن اخیر داستانهای قدیم به صورت قطعی، چنانکه در خودای نامگ ضبط شده، در آمده است. <sup>۴</sup>

بایستی طفل خردسال را از آسیب چشم بد محفوظ بدارند و مواظبت کنند، تا زن حائض نزدیک او نشود، زیرا که پلیدی شیطانی آن زن را موجب بدبختی طفل می پنداشتند. شیطان را به وسیله آتش و روشنایی دور می کردند، خصوصاً در سه شب اول تولد طفل و عصاره گیاه هوم به طفل

۱. دینکرد، کتاب ۸ فصل ۳۱، فقره ۱۴ ـ ۱۳ (هوسپارم نسک).

۲. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۳۱، فقره ۱۵ (هوسپارم).

٣. تلفظ عاميانه آن مهرام گشنسپ است (اعمال شهدا).

۴. رک کریستنسن، کیانیان، ص ۴۰ و مابعد، ویکاندر، مردان، ص ۹۸ ـ ۹۷.

۵ دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۱، فقره ۲۲ ـ ۲۱ (هوسپارم نسک).

میدادند و روغن بهاری به او میچشانیدند. اپرستاری از طفل و شیردادن و در قنداق پیچیدنش می بایستی مطابق آداب مذهبی به عمل آید آ. قواعدی نیز برای نخستین سر تراشی طفل مقرر بود آ. تربیت طفل به عهده مادر بود و در صورت احتیاج، پدر خواهر یا دختر بزرگ خود را به تربیت کودک می گماشت. آگر پسری پدر را چنانکه سزاوار شأن اوست حرمت نمی گذاشت، قسمتی از ارث پدری او تعلق به مادر می گرفت، مشروط بر اینکه مادر بیش از فرزند شایستگی و اهلیت می داشت. تعلیم مذهبی دختر را مادر به عهده می گرفت، لکن حق شوهر دادن او به پدر اختصاص داشت. گاگر پدر در قید حیات نبود، شخص دیگری اجازه شوهر دادن دختر را داشت. این حق نخست به مادر تعلق می گرفت و اگر مادر مرده بود، متوجه یکی از عموها یا دایی های دختر می شد. دختر خود مستقلا حق اختیار شوی نداشت. آن طرف دیگر پدر یا شخص دیگر، که ولی دختر به شمار می رفت، مکلف بود، به مجرد رسیدن به سن بلوغ او را به شوهر دهد، زیرا که منع دختر از توالد گناه عظیمی به شمار می آمد. ۹

مراسم نامزدی غالباً در سن طفولیت به عمل می آمد و ازدواج در جوانی صورت می گرفت. در پانزده سالگی دختر باید شوهردار می شد. ' معمولا وصلت به وسیلهٔ یک نفر واسطه به عمل می آمد. ' مهر را معین می کردند. پس آنگاه شوهر مبلغی به پدر آن دختر می پرداخت، لکن می توانست آن پول را در بعضی موارد مجدداً مطالبه کند، مثلا: «اگر بعد از عروسی معلوم می شد که زن ارزش آن مبلغ را ندارد». ' ظاهر مقصود از این عبارت آن است، که زن عقیم باشد. به علاوه پدر نبایستی دختر را مجبور به اختیار شوهری که خود تعیین کرده بنماید و اگر دختر ابا می کرد، پدر حق نداشت او را بدین سبب از ارث محروم کند. " پس از عقد ازدواج اجبر اعمال خیر زن متوجه شوهرش می شد. "

اگر دختر جوانی که در موقع مناسب او را به شوهر نداده بودند، ارتباط غیر مشروع پیدا میکرد، حق نفقه از طرف پدر داشت و از بردن ارث محروم نمی شد، به شرط اینکه آن ارتباط را قطع کند و

١.ايضاً، كتاب ٨، فصل ٣٨، فقره ٧ ـ ۶ (سكادوم).

۲. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۵، فقره ۹ (هوسپارم).

٣. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٣٨، فقره ١٩ (سكادوم).

۴. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۳۱، فقره ۱۰ ـ ۹ (هوسپارم).

۵ ایضاً، کتاب ۸، فصل ۴۳، فقره ۱۳ (سکادوم).

ع. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٤٣، فقره ١٠ (سكادوم).

٧. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٢٠، فقره ٨٩ (نكادوم).

٨ ايضاً، كتاب ٨، فصل ٤٣؛ فقره ١١ (سكادوم).

٩. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٤٣، فقره ٢٠ (سكادوم).

۱۰. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۰، فقره ۹۵ (نکادوم).

۱۱. بارتلمه، لهجههای ایرانی متوسط؛ ج ۲، ص ۶.

۱۲. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۰، فقره ۹۴ (نکادوم).

۱۲. حقوق ساسانی، جزء ۵، ص ۱۰ و ما بعد، ص ۲۷ و ما بعد و ص ۱۳٪ زن، ص ۱۱ ـ ۱۰.

۱۴. دادِستان، ص ۱۵، یادداشت، حقوق ساسانی، ج ۵ ص ۷؛ زن، ص ۱۱.

حتى اطفالي كه از اين پيوند غير مشروع به دنيا ميآمدند، نفقهشان به عهدهٔ پدر آن دختر بود. ١ شوهر می توانست به وسیلهٔ یک سند قانونی زن را شریک خویش سازد. در ایـن صـورت زن شریک المال میشد و می توانست مثل شوی خود در آن تصرف کند. ۲ فقط بدین طریق زوجه مى توانست معامله صحيحي با شخص ثالث به عمل آورد، زيرا در اين قبيل امور و در عواقب قانوني آن زن را شخص مستقل مى دانستند، نه عضو يک خانواده (والا به موجب قانون زنياشويي فقط شوهر شخصیت حقوقی داشت). در این مورد مدعی زوجه می توانست، بدون اینکه احتیاجی به رضایت شوهر باشد، بر ضد زن اقامه دعوی نماید. بستانکار در آن صورت می توانست حقوق خود را خواه از زن مطالبه کند و خواه از شوهر. شوهر می توانست با دو زوجه ممتاز خویش «اشتراک منفعتی» (هَم وندِشنیه ham-windišnīh) برقرار کند، در این صورت نفع هر یک از آن دو زوجه بیا شوهر مشترک بود، اما فیمابین خودشان، هر یک از زنان جداگانه مالک نفع خود بودند، مرد می توانست در هر موقع این شرکت را به هم زند، ولی زنان از این حق محروم بودند، اما در شرکتی که میان دو مرد برای منفعتی میشد، هریک از آنها می توانست به میل خود قرارداد را لغو نماید.<sup>۴</sup> احکامی موجود بود که حقوق زن ممتاز را راجع به تصرف در اموال شوهری که مجنون شدهباشد، معین مینمود. ۵

معمولا پدر خانواده، که صاحب اختیار همه خانواده بود، در عواید اموال خاص زوجه و غلامان خود تصرف می کرد، با این تفاوت که اگر مرد زن را طلاق می داد، مکلف بود منافع خاص زن را به او بدهد، لکن اگر بنده زر خریدی را آزاد می کرد، آن بنده حق مطالبهٔ چیزی از آقای خود نداشت. ع در مورد طلاقی که با رضای زوجه واقع می شد، زن حق نداشت اموالی را که شوهر در موقع عروسی به او دادهبود، نگاهدارد. ۷ مفهوم مخالف این حکم آن است که زن می توانسته است، در موقع طلاقی که بی رضایت او واقع باشد، همه مال یا قسمتی از آن را نگاه دارد.

هرگاه شوهری به زن خود میگفت: «ازین لحظه تو آزاد و صاحب اختیار خود هستی». زن بدین وسیله از نزد شوهر خود طرد نمی شد، ولی اجازت می یافت به عنوان «زن خدمتکار» شوهر دیگری اختیار کند. ^ ظاهراً در نکادوم نسک ۹ به این رسم اشاره شده است، که باعث دغل بازی های بسیار شدهبود. در صورتی که شوهری زن خود را طرد میکرد، بی آن که صریحاً اختیار او را بـه خـود او بسپارد و زن شوی دیگری اختیار میکرد، فرزندانی که در ازدواج جدید در حیات شوهر اولش میزایید، از آن شوهر اولش بود، یعنی زن تحت تبعیت شوهر اول باقی میماند. ۱۰

شوهر حق داشت یگانه زن خود را یا یکی از زنانش را (حتی زن ممتاز خود را) به مرد دیگری،که

۲. ایضاً، ص ۲۵ و ما بعد.

۱. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۲۷. ٣. ايضاً، ص ٢٥ و ما بعد. ۴. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۴۹ و بعد.

۵. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۱، فقره ۵ (هوسپارم). ۶. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۴۶ و بعد.

٨. ايضاً، ص ٥ ۹. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۲۰، فقره ۱۲۶. ٧. دادِستان، ص ١٣.

۱۰. دادستان، ص ۹ ـ ۸.

بی آنکه خود قصوری کرده باشد محتاج شده بود، بسپارد، تا این مرد از خدمات آن زن استفاده کند. رضایت زن شرط نبود. در این صورت شوهر دوم حق دخل و تصرف در اموال زن را نداشت و فرزندانی که در این ازدواج متولد می شدند، متعلق به خانواده شوهر اول بودند و مانند فرزندان او محسوب می شدند. این قرار که شاهد دیگری از مشابهت قضایی وضعیت زوجه و کنیز است، با انعقاد پیمان رسمی صورت می گرفت، که در طی آن شوهر جدید همه گونه مواظبت و نگاهداری زن را در مدت این ازدواج تعهد می کرد.

این عمل را از اعمال خیر می دانستند و کمک به یک همدین تنگدست می شمر دند. زوج را به پهلوی شوی و زوجه را زن می خواندند، ولی به قول بارتلمه شوهر و زنی راکه بدینسان به اجیری می گرفتند، در اصطلاح قضایی میرگ و زیانگ می گفتند. ۲ ولی و یکاندر بر این عقیده است که اینها اصطلاحات ثابت و معینی نیستند و میرگ و زیانگ مترادف شوی و زن می باشند. ۳

توصیفی که ما در نتیجه تحقیقات بارتلمه از احوال حقوقی زنان در عهد ساسانیان نمو دیم، تضاد بسیار نشان می دهد. سبب این تضاد آن است که احوال قانونی زن در طول عهد ساسانیان تحولاتی یافته است. بنابر قول بارتلمه از لحاظ علمی و نظری زن در این عهد حقوقش به تبع غیره بود و یا به عبارت دیگر شخصیت حقوقی نداشت، اما در حقیقت زن در این زمان دارای حقوق مسلمی بوده است. در زمان ساسانیان احکام عتیق در جنب قوانین جدید باقی بود و این تضاد ظاهری از آنجاست. پیش از اینکه اعراب مسلمان ایران را فتح کنند، محققاً زنان ایران در شرف تحصیل حقوق و استقلال خود بو دهاند.

یکی از مقررات خاصه فقه ساسانی «ازدواج ابدال» است، که نویسنده «مه تسر به شرح آن پرداخته است. در ترجمه فارسی این نامه ذکر این قسم ازدواج را به اختصار می بینیم و تفصیل آن در کتاب «هند بیرونی است، که مستقیماً از ترجمهٔ مفقود ابن المقفع گرفته است و ترجمهٔ آن این است: اگر مردی بمیرد و پسری نداشته باشد، باید دید اگر زنی دارد، او را به نزدیکترین خویشاوندان متوفی باید بدهند، و اگر زن ندارد، دختر یا نزدیکترین بستگان او را با اقرب خویشان باید نکاح ببندند، ولی اگر هیچ زنی از بستگان او موجود نباشد، از مال شخصی متوفی باید زنی را جهیزیه داده، به یکی از مردان خویشاوند بدهند. پسری که از این ازدواج حاصل شود، فرزند آن مرد میت محسوب می شود. کسی که از ادای این تکلیف غفلت ورزد، سبب قتل نفوس بی شمار شده است، زیرا که نسل میت را قطع و نام او را تا آخر دنیا خاموش نموده است».

قاعده «فرزندخواندگی» (سَدَریه Sadarth) نیز یکی از رسومی است که در جامعه زردشتیان فوقالعاده متداول بوده است. چون مردی می مرد و فرزندی بالغ نمی گذاشت، که جانشین او شود و

۱. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۲۹ و بعد، زن، ص ۱۴ و بعد.

۲. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۳۷ ـ ۳۶. قراثت اصطلاح اخير مشكوك است. ۳ مردان، ص ۲۱ ـ ۹.

۴. زن، ص ۷. م ایضاً، ص ۱۸. ۶. ص ۲۲۴ و ۵۲۹ چاپ دارمستتر، مینوی، ص ۲۲ ـ ۲۱.

٧. چاپ زَاخو، ص ۵۳ ترجمه توسط همین شخص، ۱، ص ۱۰ ـ ۱۰۹.

ریاست خانواده را به عهده گیرد، فرزندان میت را به قیم می سپردند و اگر میت توانگر بود، بایستی شخصی به عنوان «پسرخوانده» آقائم مقام او شده، ترکه او را اداره کند. و اگر آن مرد «زنی ممتاز» داشت، آن زن به عنوان «پسر خوانده» مدیر ماترک او می شد آ، ولی زوجهای که «چاکر زن» بود، نمی توانست به این سمت نصب شود و بایستی او را مثل فرزندان دیگر به قیم بسپارند. در این صورت پدر آن «چاکر زن» قیم محسوب می گردید و اگر قیم وفات می یافت، برادر «چاکرزن» یا برادری که در میان چند فرزند مقام ارشدیت داشت، یا یکی از خویشاوندان نزدیکش قیم او می شد. آگر در خانه مردمیت زنی «ممتاز» یا دختری یگانه نبود، سمت فرزند خواندگی به برادر و پس از او به خواهر و سپس به دختر برادر و بعد به پسر برادر تعلق می گرفت، آو پس از این طبقات به سایر خویشاوندان نزدیک می رسید. ۵

شرایط قانونی «پسر خواندگی» این بود که کبیر باشد و از زردشتیان باشد و عاقل باشد و خود نیز دارای خانواده ای بزرگ و صاحب فرزندان باشد، یا امید و امکان فرزند یافتن داشته باشد و مرتکب هیچ یک از معاصی کبیره نشده باشد. شرایط زنی که عنوان ستری می یافت قانوناً چنین مقرر بود، که شوهر نداشته باشد و در طلب آن هم نباشد و کنیز کسی نباشد و از فاحشگی امرار معاش نکند و در خانواده دیگر سمت فرزند خواندگی نداشته باشد. زیراکه زنان جز در یک جا نبایستی «ستر» بشوند، ولی مرد می توانست دفعتاً در چند خانواده سمت «فرزند خوانده» بگیرد. ۶ ستر فرزند به مجرد انتصاب به این سمت واجد حق ولایت تامه و اختیار مطلق نمی شد، نشانه این عنوان اخیر مراقبت در روشن نگاه داشتن آتش مقدس خانه بود. ۷

ستری بر سه نوع است: «ستر فرزند موجود» عنوان زن ممتاز یا دختر یگانه و بی شوهر است. نصب چنین زنی یا دختری به مقام ستری طبیعی است و لزوم قهری دارد و محتاج قانون خاص نیست: «ستر فرزند منصوب» کسی راگویند که از جانب متوفی قبلا به این سمت معین شده باشد و این اصطلاح در مقابل کسی است که بعد از فوت آن شخص از طرف اقربا نصب شود. چنین کسی را «ستر فرزند مجعول» گویند. «زن ممتاز» چون بیوه شد، باید مراقب امور خانواده باشد و مراسم دینی و امور خیریه را، که بر هر خانواده واجب است، انجام دهد. باید دختران شوی خود را شوهر دهد و خواهران شوی را، اگر تحت قیمومتش باشند، پرستاری کند و مانند اینها. مشارالیها حق دارد که قسمت بزرگی از دارایی متوفی را به مصارف شخصی خود برساند. اما به محض اینکه دختری شوهر اختیار کرد، قدرت مادر تقسیم می شود و یک بهر به داماد تعلق می گیرد و این اختیار داماد وقتی افزوده می شود که پسری بیابد، که روزی امکان داشته باشد به ریاست خانواده برسد. ه

۱. رک دادستان ای دینیگ ۵۶ / ۲ و ۲ / ۵۹ . ۲ . ایضاً ، ۵۶ / ۸ ۳ . ایضاً ، ۵۶ / ۷ .

۴. در متن چنین است، ولی قاعدتاً باید پسر برادر مقدم بر دختر برادر باشد.

۵ ایضاً، ۵۶ / ۶، مقایسه شود با ۵۸ / ۳. ع. دادِستانای دینیگ، بخش ۵۷ فقره ۲ ـ ۲.

۷. ملخص مادَیانای هزار دادِستان، یونکر H. Junker، فرهنگای پهلویگ (هایدلبرگ، ۱۹۱۲)، ص ۹۰. ۸. دادستانای دینیگ، بخش ۵۸

۹. ایضاً، بخش ۵۴، فقره ۱۲ ـ ۱۰. قواعد مربوط به قبول فرزند در نسکهای هوسپارم و سکادوم وجود داشته است،

نوع دیگر هم از فرزند خواندگی متداول بود و آن همین است که ما معمولا آنوا «تَبَنّی» میگوییم. در این صورت پدر و مادری که طفلی را به فرزندی می پذیرفتند، حق ارث بردن از او نداشتند. اگر این قسم فرزند خوانده، که مادرش زنی ممتاز (پادشاه زن) بوده، قبل از سن بلوغ میمرد، دارایی او به نایدری او می رسید. ۱

در باب ارث مقرر بود که زن ممتاز و پسرانش یکسان ارث ببرند، اما دختران شوهر نکرده را نصف سهم می دادند. چاکر زن و فرزندان او حق ارث نداشتند، ولی پدر می توانست قبلا چیزی از دارایی خود را به آنان ببخشد یا وصیت کند که پس از مرگ به آنان بدهند.<sup>۲</sup>

برای مراقبت در اجرای قوانین ارث، ناظرانی معین میکردند. چون کسی بدرود حیات میگفت، بایستی موبدان مطابق مقررات وصیت نامه، به تقسیم اموال او بپردازند و اگر میت چیزی نداشت، مصارف تجهیز جنازه و نگاهداشت فرزندان او را هم موبدان کفایت میکردند. چنین مقرر بود که «ابدال ابنای ملوک همه ابنای ملوک باشند، و ابدال خداوند درجات هم ابنای درجات».۳

اگرکسی در وقت مردن قسمتی از اموال خود را به اشخاص بیگانه میداد و وارث قانونی خویش را محروم میکرد، این عمل او صورت قانونی نداشت، مگر برای ادای واجبات دینی یا نفقه زن ۴ یا پرستاری اولاد و پدر یا پیرمردی که در ظل حراست او بوده، داده شده باشد. اگر کسی در زمان ابتلا به مرضى كه چندان خطري نداشته، وصايايي ميكرد، چون شفا مييافت، صورت قانوني داشت، به شرط آن که وصیت در حال شعور کرده و نقصی در قوای او نبوده باشد. چون کسی وصیت میکرد، مکلف بودکه سهمی به هر یک از دختران بیشوهر و دو سهم به زن ممتاز خود بدهد.<sup>۵</sup>

از مادّبانای هزار دادِستان می توان مسائل بسیاری را راجع به حقوق مالکیت استخراج کرد. در این کتاب راجع به عقود شفاهی عور اقسام قراردادهای مربوط به هبه ۷ و بخشیدن زمین با حق استفاده از قنوات^ و هبه های موقت <sup>9</sup>و رهن املاک و وقف املاک به شرط آن که متصدی وقف دعاهایی برای راحت روح واقف بخواند (عنوان این مبحث چنین بود «پَد ژوان یَزِشن رای داشتَن» ۱۰)، مبحث قسم خوردن برای قطع دعوای ملکی ۱۱، قاعده قرضی که به چند نفر بالاشتراک داده شده باشد ۱۲، و تدابیری که در مورد ضمان ۱۳ و کفالت ۱۴ باید گرفت و امثال اینها مطالبی هست. اگر قیم پسر صغیری قسمتی از دارایی خانواده را به مصرف پرداخت دینی میرسانید، چون پسر به حد رشد بالغ میشد،

۱. حقوق ساسانی، ج ۳، ص ۷. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۳۶، فقره ۱۳ و فصل ۴۳، فقره ۱۴.

۲. حقوق ساسانی، ج ۵ س ۱۴، یادداشت ۴ و ص ۳۵، یادداشت ۳ زن، ص ۱۴ ـ ۱۳.

۳. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۲۴ و ص ۵۲۸ مینوی، ص ۲۱.

۴. در اینجا مقصود زن غیر ممتاز است، زیرا زن ممتاز از جمله اقربای نزدیک محسوب می شدهاست.

۵ دادِستانای دینیگ، بخش ۵۴ فقره ۹ ـ ۱. ۶. حقوق ساسانی، ج ۱، ص ۷ و ما بعد.

۸ ایضاً، ج ۳، ص ۲۹ و ما بعد. ۷. ایضاً، ج ۳، ص ۵ و ما بعد. ٩. ايضاً، ج ٣، ص ٥٠ و مابعد. ۱۰. ایضاً، ج ۳، ص ۱۹.

۱۱. ایضاً، ج ۲، ص ۵. ١٣. ايضاً، ج ٤، ص ٥ و ما بعد. ۱۲. ایضاً، ج ۱، ص ۳۹ و بعد، ج ۳، ص ۵۴ یادداشت.

Pagliaro, L'anticresi nel diretto Sâsânidico (Rivista degli studi orientali, XV,p. 275-315) باليارو. ١٤

می توانست اعتراض کند. اوقتی مردی یکی از کنیزان زرخرید خود را به مقدار یک دهم آزاد میکرد، فرزندی که از آن کنیز تولد می یافت، همچنین به مقدار یک دهم آزاد می بود. این قانون عجیب عیناً در کتاب فقه سریانی تألیف عیشو بخت هم مسطور است. ۲

به علاوه سکادوم نسک قواعد مبسوطی راجع به مالکیت و وام و بهره و توقیف چارپایان و حیوانات اهلی، مثل اسب و غیره و مسئولیتی که برای توقیف کننده پیش می آید، در برداشت. همچنین از توقیف بدهکاران و ضبط لباس و نظایر آن سخن می راند، مسائلی هم در خصوص یافتن گنج و غیره حاوی بود. <sup>۴</sup>

اطلاعاتی که راجع به جامعه ایرانی می توانیم از منابع کهن استخراج کنیم، هر چند ناقص و پراکنده است، ولی ما را با یک جامعه آشنا می کند، که نیروی ذاتی و استحکام باطنی آن مبتنی بر علاقه عمیق و عتیقی بود که راجع به پیوند خلل ناپذیر دودمانی داشت. قوانین را برای پاسبانی خانواده و دارایی وضع کرده بودند و به این وسیله می خواستند امتیاز طبقات را با دقت هر چه تمامتر حفظ کنند و هر فردی را در درجات اجتماعی به مقامی معلوم تخصیص دهند. از قضا در اواخر قرن پنجم میلادی اساس و بنیان این نظام اجتماعی به واسطه فتنهٔ مزدک در معرض تهدید قرارگرفت. موقعیت و وضع سیاسی زمان نیز سبب شد که این جریان انقلابی نامبارک در کشور ایران پیشرفت کند و این کشور را در هنگام پیش آمدهای ناگراری که نتیجه مغلوبیت پیروز بود، دچار ویرانی نماید. ۵ در سالهای نخستین سلطنت کواد، زرمهر (سوخرا) کماکان مرتبت خود را حفظ کرد

۱. حقوق ساسانی، ج ۲، ص ۲۳ و ما بعد. ۲. ایضاً، ج ۳، ص ۴۷.

۳. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۴۱.

۴. ایضاً، کتاب هشتم، فصل ۳۹. بارتلمه در مجله شرقی وین، ۲۷، ص ۳۴۷ و ما بعد. تفصیلاتی راجع به رفتار با بردگان و منع فروش برده به اشخاص خارج از مذهب و مقررات مربوط به برده (مسیحی) فراری، که دین زردشتی پذیرد و غیره، از کتاب مادّیانای هَزار دادِسِتان استخراج کرده و منتشر ساخته است.

۵ تاریخ کواد و فرقه مزدکیه، که در اینجا آوردهایم، اصولا مبتنی بر مطالب صفحات ۱۲۷ ـ ۹۴ رسالهای است، که مستقلا به نام «سلطنت کواد اول و کمونیسم مزدکی» تألیف کردهایم. راجع به تفصیل منابع مذکور خوانندگان را ارجاع میکنیم به قسمت نخستین آن کتاب، که همه مأخذها در آن جمع است؛ نسبت منابع با یک دیگر و اعتبار تاریخی هر یک از اسناد در آنجا مورد بحث قرار گرفته است. منابع اصلی از این قرار است:

اولاً ـ یوشع استیلیتس دروغی، که از مؤلفان سریانی آن عصر بوده، و در باب وقایع سالهای ۵۰۶ ـ ۴۹۴ بحث یی کند.

ثانياً ـ پروکوپيوس بيزانسي، جنگ ايران، کتاب اول، بند ۲۱ ـ ۳، آگاڻياس بيزانسي (۳۰/۴ ـ ۲۷).

ثالثاً ـ مطالب متفرقه در ادبیات دینی پهلوی (تفسیر وندیداد، وهمن یشت، دینکرد، در بندهشن بزرگ، چاپ انکلساریا، ص ۲۱۵، عبارتی است، که در کتاب سابقالذکر من ذکری از آن نرفته است، و ظاهراً مأخـذ آن یکی از ترجمههای عربی خودای نامگ بودهاست.

رابعاً \_ روآیات عربی و فارسی، که منبع اصلی آنها خودای نامگ می باشد و از میان آنها اینجانب چهار رشته روایت تشخیص می دهم. یک \_ یعقوبی، ج ۱، ص ۱۸۵؛ طبری، ص ۸۸۵ (سطر ۱۸ ـ ۷)، و ص ۸۸۶ (سطر ۲۰) تا ص ۱۸۵۸ و ص ۱۹۵ (سطر ۲) الی ص ۱۴۷ (سطر ۲) الی ص ۱۴۷ و ص ۱۵۵ ـ ۱۸۵ (سطر ۲) الی ص ۱۹۱ و ص ۱۵۵ ـ ۱۸۵ (سطر ۲) الی ص ۱۹۱ و ما بعد، و ۱۵۳ ـ ۱۷۴ ـ ۱۷۴ چاپ شیخو، ج ۲، ص ۱۹۱ و ما بعد، و ص ۲۰۶ و ۱۸۸ ـ ۱۸۵ الی ص ۲۰۶ و ما بعد؛ و ۱۸۵ (سطر ۱۵) الی ص ۲۰۶ و ما بعد؛ ابن قتیبه، چاپ ووستنفلد، ص ۳۲۸، طبری ص ۸۸۳ الی ۸۸۵ (سطر ۵)، و ۸۸۵ (سطر ۱۹) الی ص

نهضت مزدکیه

و حائز مقام نخستین در میان اشراف بود، اماکواد پیوسته در دل داشت که خود را از تسلط و استیلای این مرد جاه طلب و خطرناک نجات دهد. پس رقابتی را، که در میان زرمهر و شاپور مِهران افتاده بود، مغتنم شمرد، شاپور را، که در این وقت منصب ایران سپاهبد داشت (طبری) و در عین حال سپاهبد ناحیه سَواد نیز بود (نهایه) در نهان با خود یار کرد، و زرمهر را به هلاکت رسانید. آین واقعه در سرتاسر کشور شهرت عظیم یافت و مبدأ ضربالمثلی شد به این عبارت «باد سوخرا از وزیدن فرو ماند و بادی از جانب مهران وزیدن گرفت» آ. یا بنا به روایت نهایه: «آتش سوخرا فرو مرد و باد شاپور وزید» آبا وجود این در تاریخ ذکری از این شاپور مهران نیست؛ گویا پس از رقیب خود دیری نزیسته است. ۵

قتل زرمهر دشمنانی خطرناک برای کواد تهیه کود، ولی آنچه اسباب اشتعال غضب بزرگان شد، روابطی بود که کواد با فرقه ضاله مزدکیه داشت و اسباب بدعتهای انقلابی گردید. پروکوپیوس گوید کواد در پادشاهی راه خشونت سپرد و در کشور بدعتها آورد. آگائیاس گوید این شهریار میخواست تأسیسات اجتماعی را واژگون کند و در معاش مردمان انقلابی پدید آورد و رسوم و آداب باستانی را بسرهم زند. اما این دومورخ بیزانسی و همچنین استیلیتس دروغی، کنه دراین بیاب چیز

\_\_\_\_\_\_

۸۸۶ (سطر ۱۸)، و ص ۸۹۸ ـ ۸۹۶ (نلدکه ۱۳۵ تا ص ۱۳۸ (سطر ۱۳) تا و ۱۴۱ (سطر ۵) تا ص ۱۴۲، و ص ۱۶۲ ـ ۱۶۲)؛ مطهربنالطاهرالمقدیسی، چاپ هوارت، ج ۲، ص ۱۶۷ و ما بعد، ترجمه ص ۱۷۰ و ما بعد؛ مسعودی، مروج، ج ۲، ص ۱۹۵ و ما بعد، حمزه اصفهانی، ص ۱۰۷ ـ ۱۰۶، ترجمه ص ۸۳ سوم ـ دینوری، ص ۶۲ و ۶۹ ـ ۶۶ نهایه، ص ۲۲۶ و ما بعد. ـ چهارم ـ کتاب الاغانی، چاپ بولاق، ج ۸، ص ۶۴ ـ ۶۳؛ حمزه، ص ۵۶ ترجمه، ص ۴۱؛ ثعالبی، ص ۲۸۳ و ما بعد. ـ چهارم ـ کتاب الاغانی، چاپ بولاق، ج ۸، ص ۶۴ ـ ۶۳؛ حمزه، ص ۱۰۹ ترجمه ص ۱۹۹؛ معمل التواریخ، مول، مجله آسیایی؛ سری سوم، ج ۱۴ ص ۱۱۶ و ما بعد و ۱۲۶ و مابعد؛ ابن الاثیر، تورنبرگ Tornberg + ۱، ص ۲۹۶ مول، مجله آسیایی؛ سری سوم، ج ۱۴ ص ۱۱۶ و ما بعد و ۱۲۶ و مابعد؛ ابن الاثیر، تورنبرگ Tornberg + ۱، ص ۲۹۶ و بعد؛ ابوالفدا، چاپ فلیشر، ص ۸۶۸ مؤلفان دستهٔ چهارم از افسانه مزدک (مزدک نامگ) استفاده کرده اند. مندرجات ابن افسانه را می توانیم از روی منقولات سیاست نامه نظام الملک (چاپ شفر، ص ۱۶۶ و ما بعد، ترجمه ص ۲۴۵ و ما بعد) و یک روایت فارسی (داراب هرمزدیار، روایات، ج ۲، ص ۲۳۰ ـ ۲۱۴؛ مقایسه شود با مقاله من تحت عنوان «دو روایت از تاریخ مزدک» Two Versions of the History of Mazdak و بعد).

بلعمی (ترجمه زتنبرگ، ج ۲، ص ۱۴۲ و بعد) و فارسنامه ابن بلخی (چاپ لسترانج و نیکلسون، ص ۹۱ ـ ۸۴ رک مقاله من در یادگارنامه مودی، ص ۳۷۷ و بعد از روایات مختلفی که مآخذ آن از خودای نامگ بوده، استفاده کرده اند. قصه ها و روایات محلی طبرستان راجع به مزدک در ابن اسفندیار (ترجمه براون، ص ۹۲ و بعد) و ظهیرالدین المرعشی (چاپ دورن Dorn، ص ۲۰۱ و ما بعد) مسطور است. تفصیل راجع به شریعت مزدک: شهرستانی، چاپ کورتون، ص ۱۹۲ و ما بعد ترجمه هار بروکر، ص ۲۹۱ و ما بعد؛ الفهرست، ص ۳۴۲. 

۱. رک ضمیمه دوم. ۲. در منابع عربی و فارسی، که اصل آنها از خودای نامگ است، قتل زرمهر و اعدام یکی دیگر از بزرگان موسوم به

۲. در منابع عربی و فارسی، که اصل آنها از خودای نامگ است، قتل زرمهر و اعدام یکی دیگر از بزرگان موسوم به سیاوش، که سیسال بعد از آن اتفاق افتاد، با هم مشتبه شده است. رک «سلطنت کواد اول»، ص ۹۴، یادداشت ۱. ۳. طبری، ص ۸۸۵، نلدکه ص ۱۴۰.

۵ بنابر قول مارکوارت (مجله شرقی آلمان، ۴۹، ص ۶۳۷ بیادداشت ۶) این سپاهبد شاپور، همان اسپیدس Aspebedes میباشد، که باسلر Celer رومی، عهدنامه متارکه جنگ را در سال ۵۰۵ یا ۵۰۶ منعقد ساخت و بنابر قول پروکوپیوس پدر زن کواد بود. اما بنا به روایت کتاب منسوب به استیلیتس این سپاهبد بویه نام داشته است. بدون شک این همان بویهای است که ملقب به و هریز بوده (رک، هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۵۹ و ۷۷) و بنابر قول پروکوپیوس سپاه ایران را بر ضد گرگین پادشاه گرجستان رهبری نمود. پس باید چنین فرض کرد که بویه جانشین یا یکی از جانشینان شاپور در مقام ایران سپاهبد یا اسپهبد سواد بوده است.



شکل ۳۶ ـ سکهٔ کواد اول (موزهٔ ملی کینهاگ)

نوشته اند، فقط یکی از بدعتهای کواد را ذکر نموده اند، و آن راجع به اشتراک زنان است و دراین خصوص هم ساکت هستند، که آیا این امر جزو احکام دین جدیدی است یا نه. از میان این سه کتاب که ذکر شده، فقط در تألیفی که منسوب به استیلیتس است، نام فرقهٔ ضاله زردشتگان آمده است. درباره این فرقه و اصول عقاید آنان باید از کتب عرب و ایران مطالبی به دست آورد. در این جا نکتهای که بدواً باید در نظر گرفت، نام آن فرقه است، که در کتاب منسوب به استیلیتس ذکر شده است. در آثار مؤلفان عرب و ایرانی جز اسم مزدکیان مذکور نیست و مسلماً در خودای نامگی هم آن فرقه را به این عنوان نام برده اند. معذلک در بسیاری خودای نامگی هم آن فرقه را به این عنوان نام برده اند. معذلک در بسیاری

از منابع ایرانی و عرب (طبری و یعقوبی و نهایه) ذکری از زردشت نامی رفته است، که پسر خُور ٔگان و از مردم پَسا (فسای فارس) بوده و او را مؤسس فرقه شناخته اند. صاحب نهایه زردشت را یکی از نجبای پارسی می شمارد، که حامی مزدک بوده است. از این گذشته اکثر منابع عرب و ایرانی، اگرچه نام از زردشت نبرده اند، ولی شهر پسا را، که زاد و بوم او بوده، محل تولد مزدک شمرده اند. اپس می توان گفت که نام این زردشت حتی در خودی نامگ هم مسطور بوده است. باری ملالاس Malalas می توان گفت که نام این زردشت حتی در خودی نامگ هم مسطور بوده است. باری ملالاس Bundos می توان گفت که در عهد دیوکلسین شخصی از مانویه در روم ظهور کرد، بوندس ها گوید: «خدای عقاید جدید داشت و با کیش رسمی مانوی راه خلاف می سپرد، از گفتار اوست که گوید: «خدای خیر با خدای شر نبرد کرد و او را مغلوب نمود، این جاست که پرستش غالب و اجب است». این بوندس به ایران سفر کرد و به دعوت پرداخت. ایرانیان کیش او را ton Daristhenon (تون می شود سود این خدای خیر گفته اند، که در زبان پهلوی آیین در پست دینان ton Darasthenos (تون می شود و ملالاس کواد را در جای دیگر به یونانی چنین خوانده است: Koades o Darasthenos (هوداریستنوس) می شود این لقب،

۱. نزد دینوری؛ استخری رک «سلطنت کواد اول» ص ۴۱، یادداشت ۱.

۴۶۵ ص ۹۷، ص ۱۹۷۸ Migne, Patrologia, Series Graeca .۲

۳. در فارسنامه ابن بلخی (ص ۸۱) آمده است که مزدک زندیق اباحت پدید آورد و آن را مذهب عدل نام نهاد. ۴. مینوی، همان کتاب، ص ۶۳۳.

۵ شکل دریست darfst (به جای درست drust) در قطعات تورفان دیده می شود (M475V) بیت ۸ و M.74V، بیت ۸ مقایسه شود با تدسکودر «جهان شرق»، ۱۵، ص ۲۰۹). نلدکه در یک ملاحظه سطحی (طبری، ص ۴۵۷، یادداشت ۱) در انتخاب بین دو شکل درست دین darazd-dēn و درزددین darazd-dēn تردید دارد، اما شکل اخیر را ترجیح داده است، ولی باید دانست که لفظ barazd»، که در زبان پهلوی و فارسی به جای لفظ اوستایی زرزدا zarazdā بباید گذارده شده باشد. در هیچ یک از متون پهلوی به نظر نرسیده است. به عکس کشف شدن کلمه در ست darfst حدس ما را راجع به صحت کلمه دریست دین darfst-den بیشتر تقویت می کند. صورت این دو کلمه در تواریخ عربی و فارسی نیز حاکی است، که این لفظ در واقع دارای کسره (۱) بوده است. لفظ دریست دین darfst-den یعنی «دین فارسی نیز حاکی است، که این لفظ در واقع دارای کسره (۱) بوده است. لفظ در بدان می نامیده اند. بنابر عقیده تاوادیا، حقیقی» معادل ویه دین به کست که زردشتیان دین خود را بدان می نامیده اند. بنابر عقیده و ایرانی، که رای هرتل را پذیرفته است معنای حقیقی ویه دین در اصل «دین روشنایی» بوده است. (مطالعات هندی و ایرانی،

که حاکی از پیروی کواد از مذهب مزدکی است، در کتب عرب و ایرانی، که مأخذ آنها خودای نامگ بوده، به اشکال مغلوط ضبط شده است. ا

بنابراین دین مزدک همان آیین درست دین است، که بوندس انتشار داد. اگر این شخص مانوی، یعنی بوندس، پس از شروع به دعوت جدید در روم به ایران رهسپار شد، تا عقاید خود را تبلیغ کند، می توان حدسی قریب به یقین زد که اصل او ایرانی بوده است. کلمه بوندس شباهتی به اعلام ایرانی ندارد، ولی می توان آن را لقب این شخص دانست. آنه تنها کتب اسلامی، که مأخوذ از خودای نامگ هستند، بلکه الانهرست هم که منبع دیگر داشته، مؤسس فرقه مزدکیه را شخصی دانسته است مقدم بر مزدک، و در خودای نامگ اسم او را زردشت قید کرده اند و از این جا نام فرقه زردشتگان پیدا شده است. که در کتاب منسوب به استیلیتس، معاصر مزدک، نیز همین اسم برای فرقه مزبور ذکر گردیده است. بنابراین به طور تحقیق می توان گفت که «بوندس» و زردشت اسم یک شخص بوده است. پس زردشت نام اصلی آورنده این دین است و این شخص با پیامبر مزدیسنان هم نام بوده است. پس نتیجه این می شود که فرقه مورد بحث ما یکی از شعب مانویه بوده، که قریب دو قرن قبل از مزدک، در کشور روم، تأسیس یافته و مؤسس آن یک نفر ایرانی زردشت نام پسر خورگان از مردم پسا بوده است. بنابراین مؤلفان بیزانسی و سریانی، که در شرح کفر و زندقه عهد کواد آقلم فرسایی کرده اند، کاملاحق دارند که اتباع مزدک را مانوی خوانده اند.

از اشارات مندرج در کتب عربی چنین مستفاد می شود که زردشت پیشوایی بوده که دعوات او فقط جنبه نظری داشته است، اما مزدک، که مرد عمل بوده و به قول طبری «در نزد طبقه عامه خلیفهٔ زردشت به شمار می آمده است»، رفته رفته نام مؤسس اصلی را تحت الشعاع قرارداد و در همان عهد خود فرقه را به اسم مزدکیه مشهور نمود، از این رو در ادوار بعد مردمان پنداشته اند که بانی حقیقی فرقه نیز مزدک نام داشته و از این جاگمان کرده اند که مزدک دو تن بوده، یکی مزدک قدیم، دیگر مزدک جدید (الاهرست). پس روایت طبری و یعقوبی و صاحب نهایه، که گویند زردشت هم عصر

تقدیم به ویلهلم گیگر، ص ۲۴۵ و ما بعد، و «سورسخون»، ص ۵۰). به هر صورت معنای ویه دین در عصر ساسانی «دین خوب» بوده است.

رک «سلطنت کواد اول»، ص ۹۷ و ما بعد، که در آنجا تمام این اشکال را مورد مطالعه قرارداده ایم و این اشکال همه تحریفات لفظ درزددین darizd-den می باشد، که تلفظ عامیانه دریست دین است.

۲. مقایسه شود با لفظ پهلوی بَوَندَک (در ارمنی بُوَندَک bovandak) به معنی «کامل»، رک زالمان. فقه اللغه، ج ۱؛ ص ۲۸۰ (بند ۵۰ فقره ۱۴)؛ نیبرگ، رساله پهلوی، ۲، ص ۳۳.

۳. ظاهراً این همان زردشتی است، که در یک کتیبه یونانی در Cyrène ذکر شده است و در آن سخن از اشتراک در مال و زن رفته است. بنابر توصیه زردس Zaradès و فیثاغورث (رک شروود فوکس Sherwood Fox مطالب ادبیات یونانی و لاتین مربوط به زردشت و کیش زردشتی، مجله کاما، شماره ۱۴، ص ۱۱۸).

۴. ملاًلاس و تثوفانس Theophane و به تبعیت از آنها Cedrène وزناراس Zonaras میشل سریانی، ترجمه شابو، ج

۵ بنابر گفته طبری و ابوالفداء خسرو اول بسیاری از پیروان مزدک و چند تن از پیروان مانی را کشت. در حقیقت ظاهراً مقصود آنها از پیروان مانی مزدکیان بوده است.

مزدک بوده، صحیح نیست.

مطابق این مقدمات، درست دین، که شریعت بوندس \_ زردشت و مزدک باشد، در واقع اصلاحی در کیش مانی محسوب می شده است. " و مثل کیش مانی، این آیین هم آغاز کلام را بحث در باب روابط دو اصل نخستین، یعنی نور و ظلمت، قرار میداد. تفاوت آن با عقاید مانی در این بودکه میگفت، حرکات ظلمت ارادی و از روی علم قبلی نبوده، بلکه کورکورانه و برحسب تصادف و اتفاق جنبشی داشته است. برخلاف اصل نور، که حرکاتش ارادی است. بنابراین اختلاط و آمیزش تیرگی و روشنایی که عالم محسوس مادی از آن پیدا شده، برخلاف تعالیم مانی، نتیجه نقشه و طرح مقدمی نبوده و بر حسب تصادف وجود یافته است. پس در آیین مزدک برتری نور خیلی بیش از کیش مانی مؤكد بوده و اين موافق روايت ملالاس است، كه گويد اعتقاد بوندس بر اين بود كه خداي خير (نور) بر خدای شر (ظلمت) چیره شده و از این رو باید غالب را ستود. اما این استیلا تام نیست، چه عالم مادی، که مخلوطی از دو اصل قدیم است، باقی است و مقصد نهائی تکامل این عالم، نجات ذرات نور است که در ذرات ظلمت آمیخته است. این قسمت از عقاید مزدکیان تابع قول مانی است. مانی میگفت نور را پنج عنصر است: اثیر، نسیم، روشنایی، آب، آتش، اما مزدک فقط سه عنصر را تصدیق داشت: آب و آتش و خاک. اگر چه شهرستانی در این قسمت ساکت است، ولی می توان به قرینه گفت، چنانکه در عقاید مانی ظلمت هم پنج عنصر داشته، مزدکیان نیز به سه عنصر ظلمانی معتقد بودهاند، که مدبر شر از آن سه عنصر بیرون آمدهاست، چنانکه مدبر خیر از عناصر نورانسی خارج شده بود. مراد از مدبر خیر خدای نور است، که در اصطلاح کیش مانی او را پادشاه نور می خوانده اند. مزدک خدای خود را چنین تصور میکرد، که بر تختی در عالم بالا نشسته است، چنانکه خسرو در این عالم مینشیند و در حضورش چهار «قوه» ۴ تمیز و فهم و حافظه و سرور هستند چنانکه در نزد

۱. لُسترانج، قلمرِو خلافت شرقی، ص ۳۸. Le Strange,the Lands of the Eastern Caliphate

۲. شفر، متون فارسی، ج ۱، ص ۱۵۸.

۳. منبع اصلی در باب عقیده مزدک کتاب شهرستانی است. (چاپ کورتون، ص ۱۹۲ و بعد، ترجمه هاربروکر، ۱، ص ۲۹۱ و ما بعد.

۴. مراد از این «قوا» زوران Zôrân است، که در متون مانوی آمده است. مقایسه کنید با چهار قوه خدای نور، مولر، آثار خطی، ج ۲، ص ۶۲.

نهضت مزدکیه

خسرو چهار شخص، یعنی موبدان موبد و هیربدان هیربد و سپاهبد و رامشگر احضور دارند. این چهار قوه، امور عالم را به واسطه هفت وزیر خویش میگردانند، که عبارتند از سالار (رئیس) و پیشکار (سرپرست) و بارور (باربر)؟ و پروان (مأمور) و کاردان (کارشناس) و دَستور (مشاور) و کودگ (غلام و خادم) و این هفت تن در [دایره] دوازده تن روحانیان دور میزنند از ایس قرار: خواننده، دهنده، ستاننده، برنده، خورنده، دونده، خیزنده، کُشنده، زننده، کسنده، آیسنده، شونده، پاینده. در هر انسانی این چهار قوه مجتمع است و آن هفت و دوازده در عالم سفلی مسلط هستند. شهرستانی بیانات خود را در باب مبدأ آفرینش به شرحی در خصوص خواص اسم اعظم و حروف آن اسم به پایان می رساند.

اما در باب علم معاد و احوال قیامت در نظر مزدکیان، شهرستانی تفصیلی قائل نشده است. مثلا گوید بنابر رأی مزدکیه خلاص نور از ظلمت بر حسب اتفاق و بدون قصد و اختیار صورت خواهد گرفت، چنانکه امتزاج آنها نخست بر حسب اتفاق و بدون اختیار واقع شده است و این بسیار موجود و مختصر است. در هر حال راه نجات این است که انسان طریق زهد و ترک بپوید. در منابع موجود بیشتر مطالب راجع به همین جنبه زهد و ترک مزدکیه است. نزد این طایفه چنانکه نزد مانویه، اصل آن است که انسان علاقه خود را از مادیات کم کند و از آنچه این علاقه را مستحکم تر میسازد اجتناب ورزد، از این رو خوردن گوشت حیوانات نزد مزدکیه ممنوع بود و درباره غذا، همواره تابع قواعد معینی بودند و ریاضتهایی میکشیدند. منع خوردن گوشت حیوانی سبب دیگر هم داشت، برای خوردن حیوان، کشتن حیوان لازم بود و ریختن خون نتیجه اش منع ارواح از حصول نجات برای خوردن میدستانی روایت میکند که مزدک وامر به قتل نفوس می داد تا آنان را از اختلاط با ظلمت نجات ببخشد و ممکن است مراد از این قتل، کشتن خواهش ها و شهوت ها باشد، که سد راه نجات نبخشد مردک مردمان را از مخالفت و کین و قتال باز می داشت.

به عقیده او چون علت اصلی کینه و ناسازگاری، نابرابری مردمان است، پس باید ناچار عدم

مقایسه کنید با فهرست عمال عالی مقام و رجال ایران، که یعقوبی و مسعودی در کتب خود ذکر نمودهاند. مزدک برای مقایسه طبقات موجودات آسمانی با طبقات دربار ایران، چهار تن از بلند مرتبه ترین عمال را اختیار کردهاست، ولی جای شگفت است که در ردیف این بزرگان رامشگر نیز ذکر شده است (در این باب به فصل بعد مراجعه شود).
 مقایسه شود با دوازده شهر داریفت šahrdārēft (سلطنت) یا اثون éone مانویان. این هفت تن در میان دوازده تن مذکور دور میزنند، چنان که هفت سیاره در دایره بروج دوازده کانه در حرکت اند. در متن شهرستانی سیزده نام ذکر شده است.

۳. به جای گنندگ (گننده از کردن)، گنندگ (کننده از کندن) هم می توان خواند. رک «سلطنت کواد اول»، ص ۸۱، یادداشت ۲. ۴. بیرونی، ابن الاثیر. در شریعت مانی خوردن گوشت برای «برگزیدگان» ممنوع بود. ۵ در عبارتی از متن اوستایی و ندیداد صحبت از کسانی است که با استووذو تو Astôviôôtu (به پهلوی استودات (Astvidât) نبرد می کنند، که عفریت مرگ باشد، از جمله این اشخاص «کسی است که با کفار ناپاکی جنگ می کند؛ که از خوردن خودداری می نماید» در تفسیر پهلوی شرح ذیل اضافه شده است؛ «کسی که با کفار ناپاکی جنگ می کند، که قهراً مردمان را از خوردن باز می دارند، مانند مزدک بامدادان که مردم را تسلیم گرسنگی و مرگ می کرد، چنین کسی با استودات نبرد می کند». بنابه روایت ابن الاثیر خوردن تخم مرغ و شیر و کره و پنیر برای مزدکیان مباح بوده است. ۶ روایت عربی نزد طبری، رک «سلطنت کواد»، ص ۷۹.

مساوات را از میان برداشت، تا کینه و نفاق نیز از جهان رخت بربندد. در جامعه مانوی «برگزیدگان» بایستی در تجرد بمانند و بیش از غذای یک روز و جامه یک سال چیزی نداشته باشند. از آنجاکه نزد مزدکیه نیز همین میل به زهد و ترک موجود بوده، می توان حدس زد که طبقه عالیه مزدکیان هم قواعدی شبیه برگزیدگان مانوی داشته اند، ولی پیشوایان مزدکیه دریافتند که مردمان عادی نمی توانند از میل و رغبت به لذات و تمتعات مادی از قبیل داشتن ثروت و تملک زنان و یا دست یافتن به زن مخصوص، که مورد علاقه است، رهایی یابند، مگر اینکه بتوانند این امیال خود را به آزادی و بلامانع اقناع کنند. پس این قبیل افکار را مبنای عقاید و نظریات اجتماعی خود قرار دادند و گفتند که: «خداوند کلیه وسایل معیشت را در روی زمین دردسترس مردمان قرار دادهاست، تا افراد بشر آن را به تساوی بین خود قسمت کنند، به قسمی که کسی بیش از دیگر همنوعان خود چیزی نداشته باشد. نابرابری و عدم مساوات در دنیا به جبر و قهر از آن به وجود آمده است که هرکس میخواسته، تمایلات و رغبتهای خود را از کیسه برادر خود اقناع کند، اما در حقیقت هیچ کس حق داشتن خواسته و مال و زن بیش از سایر همنوعان خود ندارد. پس باید از توانگران گرفت و بـه تهی دستان داد، تا بدین وسیله مساوات دوباره در این جهان برقرار شود. ازن و خواسته باید مانند آب و آتش و مراتع در دسترس همگان بالاشتراک قرار گیرد. ۲ این عمل خیری است که خداونـد فرموده و نزد او اجر و پاداش عظیم دارد و گذشته از تمام اینها، دستگیری مردمان از یک دیگر عملی است قابل توصیه و باعث خشنودی خداوند. ۳

پس به آسانی می توان فهمید که چرا دشمنان این فرقه کمونیستهای مزدکی را عموماً متهم به اباحه و ترویج فحشا و منکر کردند، در صورتی که این کارها خلاف اصل زهد و ترک است، که پایه و اساس عقاید مزدکیان را تشکیل می داد. خلاصه در اثر افکار و اندیشههای اخلاقی و نوع دوستی زردشت و مزدک به این نتیجه رسیدند که به تبلیغ یک انقلاب اجتماعی بپردازند. زردشت و مزدک هر دو تأکید می کرده اند که انسان مکلف به عمل خیر است و در اصل شریعت آنان نه تنها قتل، بلکه ضور رساندن به دیگران هم ممنوع بود. در مهمان نوازی می گفتند که هیچ چیز را نباید از مهمان دریغ داشت، از هر طایفه و هر ملتی می خواهد باشد. ۲ حتی نسبت به دشمنان هم بایستی به مهربانی و عطوفت رفتار کرد. ۵

در باب رابطه یافتن مزدک باکواد سند موثقی در دست نداریم. بنابه روایت فردوسی و ثعالبی در قحط سالی مزدک نزد کواد رفت و با سخنان مکر آمیز و فریبنده کُواد را بر آن داشت که اعلام کند که هر که نان از مردم گرسنه بدارد، سزایش مرگ باشد و سپس مردم بینوا و تهی دست را به غارت انبارها تحریک کرد و موجب نافرمانی خلایق شد. این روایت بی شک در جزئیات افسانه است، ولی بعید نیست که در آن حقیقتی تاریخی نهفته باشد. او توکیوس Eutychius هم قضیه قحط سال را نقل کرده

۱. او تیکیوس Eutychius طبری، ثعالبی، فردوسی و غیره.

الفهرست. ۵ طبری، روایت عربی.

۲. شهرستانی. ۳. طبری.

است. افقر و بیچارگی که در اثر این بلیه به وجود آمد، تقسیم غیر عادلانه ثروت را در جامعه ایرانی، که در آن کلیه مقامات مؤثر و مقتدر در دست طبقه ممتاز بود، آشکار کرد و ممکن است این وضع به مردم ستم کشیده جرأت بیشتری داده و در عین حال شاه را به اصلاحات جسورانه برانگیخته باشد. به هرحال کواد پیرو طریقه مزدک شد و طبق آن عمل کرد. به غیر از استیلیتس کاذب، کلیهٔ مؤلفان همعصر کواد و نیز منابع بعدی در این نکته هم داستاناند، که او قوانینی در باب اشتراک زنان وضع کرد. اما استیلیتس کاذب گوید که او فرقه زردشتگان را دوباره برقرار کرد و این فرقه هواخواه آن بود که کلیه زنان باید در دسترس همگان بالاشتراک قرارگیرند، و این قول با اقوال دیگران کمی فرق دارد. اما معلوم نیست قوانین جدید کواد راجع به نکاح چگونه بوده است. هیچ یک از منابع مدعی نیستند که کواد ازدواج را منسوخ کرده باشد. از این گذشته چنین تصمیمی در عمل غیر قابل اجرا است. شاید او با وضع قوانین جدید یک نوع ازدواج آزادتری برقرار کرده باشد. چنین عملی کاملا ساده و عبارت از توسعه و تأویل بعضی فصول فقه ساسانی در باب زناشویی و رفع بعض قیودات آن می باشد و چنانکه دیدیم طبق مقررات آن عصر مرد می توانست زن یا یکی از زنان و حتی زن ممتاز خود را به جدن که بدون تقصیر محتاج شده باشد، بسپارد تا این مرد از خدمات زن استفاده ببرد.

از طرف دیگر این نکته بسیار شایان توجه است، که در هیچ یک از منابع عصر کواد ذکری از قوانین او در باب اشتراک اموال به میان نیامده است. فقط در خودای نامگ از چنین اقداماتی سخن رفته است و ممکن است تا اندازه ای حقیقت داشته باشد، ولی این بدعتها اینقدر مهم نبوده که نظر ناظران بیزانسی و سریانی را جلب کند. شاید هم این اقدامات عبارت بوده است از وضع مالیاتهای فوق العاده بر اغنیا و توانگران برای بهبود وضع فقرا و تهی دستان و یا اعمالی نظیر این.

شخص از خود می پرسد که چگونه پادشاه ایران پیرو این فرقه اباحی (کمونیست) شده است؟ بعضی گفته اند که کواد از روی اعتقاد تام پیروی مزدک را اختیار کرد و برخی گفته اند که گرویدن کواد به این آیین از راه ترس بوده و از روی تزویر این کیش گرفته است.

نلدکه مخصوصاً توجه را به این نکته جلب کرده است که کواد پادشاهی نیرومند و با اراده بوده و دوبار در مشکلترین احوال تاج و تخت از دست رفته خود را دوباره به دست آورده است و سلطنت را نگاهداشته و بارها کشور روم را از ضرب شمشیر خود به لرزه افکنده است. نلدکه از این مقدمه چنین نتیجه می گیرد که گرویدن او به مذهب مزدکیان فقط برای درهم شکستن قدرت اشراف بوده است. با وجود این از روی هیچ یک از منابع هم عصر یا تقریباً هم عصر کواد نمی توان استنباط کرد که این پادشاه مردی مزور و دو رو و دارای خصلت ماکیاولی بوده باشد. نه پروکوپیوس، که ستایشگر کواد است، نه آگاثیاس، که او را دوست ندارد، و نه استیلیتس کاذب، که دشمن اوست، هیچ یک اشاره به تزویر و غداری او نکرده اند. از این گذشته در منابع موجود بسی نکات هست که حاکی از ایمان راسخ و خلوص اعتقاد کواد به مزدکیه است. حمزه اصفهانی گوید: «چون کواد متوجه حیات عقبی بود،

۱. طبق گفته او توکیوس قحطی در دهمین سال سلطنت کواد بروز کرد، اما موقعی که کواد را از سلطنت خلع کردند
 بیش از هشت سال شاهی نکرده بود.
 ۲. طبری، ص ۴۳ ـ ۱۴۲، یادداشت ۳ و ص ۴۶۱.

دولتش ویران شد». بنابر گفته طبری کواد پیش از آنکه فریفتهٔ مزدک شود، یکی از بهترین شهریاران بود. از روی روایتی که فردوسی و ثعالبی راجع به مذاکره کواد و مزدک نقل کردهاند، با اینکه افسانه آمیز است، معلوم می شود اصلاحاتی که این پادشاه به اشاره مزدک برای رفع قحط و غلا کرد، همه برای صلاح رعیت و از روی محبت و غمخواری نسبت به رعایای ناتوان بوده است و نیز اصلاحی که کواد راجع به خراج در نظر گرفت و عاقبت جانشین او موفق به اجرای آن شد، همچنین مبتنی بر عدل و احسان و رحم و شفقت بوده است. در اخبار عرب قديم، كه البته از مخالفان كواد است، آمده است، که «این پادشاه چون از زندیقان بود ۱، همواره اظهار ملایمت می کرد و از ریختن خون بیم داشت و از این رو نسبت به دشمنان خود رأفت بسیار به خرج می داد. ، مع ذلک نباید این اجتناب از خونریزی را امری قطعی و داثمی دانست. پادشاهی که قسمت بیشتر ایام سلطنت خود را در جنگ گذرانیده و برای درهم شکستن کبر و غرور و نافرمانی طبقه اشراف، کوششها نموده، مسلماً چندان در این نکته حساس نبوده است. کواد در جنگهایی که با روم کرد، تابع این نصیحت مجرب بود که گفتهاند حمله بهترین دفاع است (تو پیروزی ارپیشدستی کنی). اما نباید حق راکتمان کرد که در میان حوادث صعب آن دوره و شدت عمل غيرقابل اجتناب مرسوم آن ايام، كواد آثار نيكويي از انسانيت و عدل خویش به یادگار گذاشته است. در کتاب منسوب به استیلیتس شرح دهشتناکی از قتل مردم شهر آمیدا، که به دست کواد مفتوح گردید، نوشته شده است. اما در موقع خواندن این کتاب باید دو چیز را در نظر گرفت، یکی مقتضیات ایام جنگ، دیگر تعصب نویسندگان مسیحی، که پیوسته میخواستهاند، به هر بهانه، دشمنان خویش را موردتهمت قرار دهند. بنا به روایت پروکوپیوس، ایرانیان چون وارد شهر آمیدا شدند، کشتاری بزرگ کردند. کشیشی سالخورده پیش کواد آمده گفت، شایسته شاهنشاهی بزرگ نیست که اسیران را به دست هلاک سپارد. کواد هنوز خشمناک بود، پاسخ داد: «چرا خیره سری را به جایی رسانیدید، که با من نبرد آزمودید؟». آن پیر گفت: «خداوند چنان خواست که آمیدا به دست تو افتد و این فتح نتیجه تدبیر ما نبود، بلکه آن را نتیجه دلیری تو باید شمود». پس شاه فرمان داد تا از کشتار دست بدارند. اما همه اموال را برگیرند و اهالی را به اسارت بیاورند، تا از میان آنان هر کس نجیب تر و اصیل تر است، او را به غلامی خویش برگزیند. چون کواد با سپاه و اسیران جنگ به ایران بازگشت «جوانمردی و رأفتی که شایسته شاهان است» ابراز کرد و دیری نگذشت، که همه اسرای را اجازت فرمود، تا به اوطان خویش باز گردند. ۲ کواد سردار خود گلون Glones را با فوجی در آمیدا گذاشت، نه این سردار نه خود شاهنشاه، در آن شهر به تخریب خانهای فرمان ندادند. و حتی در خارج شهر شهم جایی را ویران نکردند. ظاهراً چنین است که کواد نسبت به برادر مخلوع خود، جاماسپ، هم با نهایت رأفت رفتار کرده است و این روش او کاملا خلاف اسلاف اوست. روىهم رفته مي توان گفت، كه البته اين پادشاه كاملا پيرو حكمت عملي

۱. راجع به کلمه زندیق رک شدر Iranische Beiträge، ج ۱، نوشته های مجمع علمای کونیگسبرگ، ۱۹۳۰، ص ۲۷۴ و ما بعد. ۲. پروکوپیوس، ۱ / ۷ / ۳۴ ـ ۳۰.

۳. جنگ ایران، ۱ / ۹ / ۱۹ نمونه دیگری از جوانمردی کواد، همانجا ۲ / ۱۳ / ۱۵ ـ ۸ ـ

مزدکیان نبوده است، چنانکه قسطنطین بزرگ هم کاملا تابع اخلاقیات دین مسیح نشد، لکن از رفتار کواد نمایان است که تا حدی اخلاق و انسان دوستی مزدکیه در او موثر گردیده است.

از این گذشته می توانیم حدس بزنیم که فرمانهای اجتماعی کواد، که در نخستین دوره پادشاهی خود صادر کرد، در اوضاع خاندانهای نجبا چندان تأثیر محسوسی نداشته است، چه اگر در نتیجه این فرمانها در امور اجتماعی آن دوره اختلالی حاصل شده بود، چون جاماسپ بعد از خلع کواد به تخت نشست، از آنجا که پادشاهی ملایم وضعیت بود، البته دچار مشکلاتی می شد. و آثار آن مشکلات در منابع تاریخی ما به نظر می رسید. اما نه مؤلفان آن عصر، نه مورخان عرب و ایرانی، کلمه ای راجع به اغتشاش و آشوبهای اجتماعی آن دوره ننوشته اند و هیچ اثری معلوم نیست که دولت برای دفع شورشی و خاموش کردن آتش انقلابی محتاج به اقدامی شده باشد.

هرج و مرجی که از زمان شکست فاحش پیروز و دوره سلطنت ولاش، که پادشاهی ضعیف بود، شروع شد، در سالهای نخستین عهد کواد هم دوام داشت. اینکه در کتاب منسوب به استیلیتس آمده است که کواد (زندیق) ارامنه را مورد تضییق و فشار بسیار قرار داد، تا مجبور به ستایش آتش شوند، به نظر صحیح نمی آید. لکن چون صلحی که گشنسپ داد با ارمنیان کرد، برای خاموش کردن منازعات دینی و سیاسی کافی نبود، مجدداً جنگ در گرفت و سپاه کواد به دست ارامنه مغلوب گردید. کادیشیان Kadishéens و تموریان Tamuréens که از عشایر کوهستانی ایران بودند، شورش کردند و قبایل عرب در خاک ایران ترکتازی نمودند؛ مقصود از این اعراب، قبایلی است که امیر حیره، که و اتباع وفادار شاهنشاه بود، نتوانست دفع کند. کواد از امپراتور روم، آناستاسیوس Anastase حقوق خود را مطالبه کرد، مبنی بر اینکه دولت روم باید قسمتی از مخارج دفاع معابر کوههای قفقاز را در مقابل وحشیان به دولت ایران بپردازد و این مسئله از قدیم یکی از موارد اختلاف دو دولت ایران و روم بود. امپراتور هم شرط قبول این تقاضا را تسلیم شهر مستحکم نصیبین به دولت روم قرار داد، ولی این شرط را کواد نمی توانست بپذیرد. ۲

گفتگوی دو دولت در این مرحله بود، که کواد به علت شورش مردم پایتخت از سلطنت خلع گردید. این شورش را روحانیان کینهور کردند، زیرا که با هر چیزی که بوی عقاید مانویه می داد، مخالف بودند. جماعتی از اشراف هواخواه زرمهر، با آنان یاری کردند. دشمن هولناک کواد، گشنسپ داد بود، که لقب نخویر Nakhvêr و منصب کنارنگ داشت و سابقاً در موقع گفتگو با ارامنه مشاور و معتمد زرمهر بود. روایت کتاب منتسب به استیلیتس، که گوید کواد از توطئه بزرگان آگاهی داشت و به خاک هونها (یعنی هفتالیان) گریخت، صحیح نیست. باقی منابع متفقاند که کواد خلع و حبس شد. آنویسندگان رومی در این باب گفته اند که گرفتاری کواد نتیجه ناخشنودی عموم ملت بود، که از

۱. کادش Kâdish در منطقه سنجار و نصیبین، ظاهراً یک طایفه از هفتالیان بوده است (نگاه کنید نلدکه، مجله شرقی آلمان، ۳۳، ص ۱۵۷ و ما بعد، مارکوارت، ایرانشهر، ص ۷۷ و ما بعد).

٣. اين واقعه را آگاثياس در سال يازدهم سلطنت كواد ذكر كرده، ولي صحيح نيست. ايـن حـادثه در ۴۹۶ رخ داده

بدعتهای او به تنگ آمده بودند (پروکوپیوس) و عاقبت «همه قیام کردند» (آگائیاس)؛ ولی این شورش ملی را باید موافق اقتضای کشور ایران تعبیر کرد، یعنی چنان که رسم آن زمان بود، نخست اشراف و روحانیان آتش را برافروختند و توده ملت چندان دخالتی در آن نکردند، مگر به این اندازه که هر کس رعیت بزرگی یا موبدی بود، به فرمان خداوندگار خود قیام کرد، زیرا که رعایا از لحاظ مادی محتاج امرا و مالکان و از حیث دیانت تابع و مطبع موبدان محسوب می شدند. از این گذشته توطئه خلع کواد، شامل همه بزرگان نبود. کواد لااقل در میان اعیان هواخواهی باوفا و نیرومند مثل سیاؤش داشت، که در آن تاریخ ظاهراً در عنفوان شباب بوده است. شورشیان جاماسپ، برادر کواد را بر تخت نشاندند ا و اعیانی که عضو شورای پادشاهی بودند، در تحت ریاست پادشاه جدید مجتمع شده، راجع به سرنوشت کواد رأی زدند. نخویر گشنسپ داد کنارنگ، که حکمران نظامی مرز هفتالیان بود، چنین رأی داد که کار عاقلانه این است که شاه مخلوع را به هلاکت رسانیم. اما اکثر حضار این پیشنهاد را رد کرده، طرز ملایم تری را راجح شمردند آ و به حبس کواد متفق شدند. پروکوپیوس گوید کواد را در زندان انو شبرد که محمس دولتی بود، که متهمان سیاسی را، که از حیث نژاد و مقام خطرناک شمرده می شدند، در آن نگاه می داشتند.

کواد دیر زمانی در زندان نماند. سیاوش او را به نحوی از انحا نجات داد و با او در فرار همراهی کرد.  $^{7}$ گریختن کواد به زودی موضوع افسانه ها و قصه ها شد.  $^{7}$  باری کواد نجات یافت و خود را به دربار خاقان هفتالیان رساند، که او را چون دوستی قدیم پذیرفت و دختری را، که از دختر پیروز ساسانی داشت و خواهر زاده کواد بود، به عقد او در آورد  $^{0}$ ، و لشکری به او داد و پیمان گرفت، که اگر

است. اتفاقی که در سال یازدهم سلطنت کواد واقع شده، جلوس مجدد این پادشاه است. رک نلدکه، طبری، ص ۴۲۷ و ما بعد.

۱. پروکوپیوس وی را بلاسس Blases (ولاش) نامیده است، و بنابراین با سلف کواد اشتباه کردهاست. شاید شباهتی که از حیث اخلاق و سرنوشت بین این دو بوده، موجب این اشتباه شده است.
 ۳. پروکوپیوس، خودای نامگ.

۴. پروکوپیوس خلاصی پادشاه را در نتیجه کوشش دوست وفادارش (سیاوش) می داند. اکثر مورخان ایران و عرب، که مأخذ آنها خودای نامگ است، نیز این روایت را نقل کردهاند، ولی به جای سیاوش زرمهر نوشته اند. نیز روایت شده است که کواد به حیله زنی، که زیبایی او کوتوال قلعه را فریب داد، خلاصی یافت. پروکوپیوس در کتاب خود این زن را زوجه کواد می داند و طریقه رهایی را به وسیله تبدیل لباس چنین شرح داده است، که کواد لباس زن خود را پوشیده، از زندان بیرون می رود. اما در روایتی که طبری و صاحب فارسنامه آورده اند، آن زن خواهر کواد معرفی شده است، که برادر را در فرشی پیچیده، از قلعه بیرون برده است، به بهانه این که آن فرش هنگام حیض او نجس شده و محتاج تطهیر است. می توان حدس زد که در اصل داستان این زن هم عیال و هم خواهر کواد بوده است. دینوری و صاحب نهایه مانند پروکوپیوس این دو روایت را هم با هم آمیخته اند و به این طرز که پس از رهایی کواد به دست آن ضاحب نهایه مانند پروکوپیوس این دو روایت را هم با هم آمیخته اند و به این طرز که پس از رهایی کواد به دست آن ندارد که به وسیله زنی رهایی یافته است یا به طریق دیگر. از این جا می توانیم استنباط بکنیم که قصه حیله زن در سالنامه های ایرانی، که مورد استفاده آگائیاس بوده، وجود نداشته است.

۵. استیلیتس دروغی؛ پروکوپیوس؛ آگاثیاس. آین داستانی است که در کتبی که مأخذشان خودای نامگ بوده، مذکور

صاحب تاج و تخت شود، خراجی بدهد. در ۴۹۸ یا ۴۹۹ کواد تقریباً بی جنگ دوباره به سلطنت رسید. در هیچ یک از منابع ما ذکری از اوضاع زمان جاماسپ نیست. شورش ارامنه و طغیانهای دیگر، که قبل از جاماسپ شروع شد، در عهد او دوام داشت و سرکوبی شورشیان پس از خلع جاماسپ واقع گردید. جاماسپ، که به عدل و رأفت مشهور است، نمایشی از فعالیت و نیروی خویش نداد و چون حامیان غیور برای خود ندید، بهتر دانست که استعفا دهد و تاج و تخت را به برادر واگذارد.

مندرجات تواریخ راجع به سرانجام جاماسپ فوق العاده متفاوت و مختلف است. فقط یکی از مورخان گوید، که کواد جاماسپ را هلاک کرد. پروکوپیوس مدعی است که او راکور کرده اند و نام او را ولاش می نویسد؛ در این جا جاماسپ را با ولاش، که قبل از کواد صاحب تاج و تخت بود و او را نابینا کردند، اشتباه نموده است. بنابر روایت او توکیوس و طبری جاماسپ نفی بلد شد. دینوری، ثعالبی و فردوسی گویند که کواد جاماسپ را بخشیده، از کیفر دادن او صرف نظر کرد. آگاثیاس هم، که از منابع درجه اول این عهد محسوب است، همین روایت را دارد، به عقیده من از همین اختلاف اقوال مورخان این نکته استنباط می شود، که کواد، علی رغم طریقهٔ عادی دربار ساسانی ، که مدعیان سلطنت را می کشتند یا کور می کردند، رفتار نموده و از گناه برادر در گذشته است. بنابراین، روایت انسانیت داده، که چندان عادی نبوده است. اما این که بعضی مورخان عرب گفته اند که کواد رسما انسانیت داده، که چندان عادی نبوده است. اما این که بعضی مورخان عرب گفته اند که کواد رسما عهد کرد که مزدکیان را حمایت نکند، "به هیچ وجه قابل قبول نیست، ولی احتمال می رود که با خود مقرر داشته باشد که در آینده در کار مزدکیان شرایط احتیاط را مرعی دارد.

-

است. آوردهاند که کواد هنگام فرار به طور ناشناخت به روستایی رسید، موقع جغرافیایی این قریه در اسناد مذکور به طور مختلف ذکر شده است. در آنجا دختری را به زنی گرفت و او را در همان قریه گذاشته، راه خود را پیش گرفت. کواد چون به ایران بازگشت، آن زن را دید که پسری از او متولد شده بود و آن پسر خسرو انوشیروان است. چون کواد آگاه گردید که زنش از یکی از خاندانهای سلطنتی قدیم است، او را با طفلش نزد خود برد، بعضی از مورخان عرب و ایرانی، که جزو سلسله دوم و جهارم مأخذهای خودای نامگ ذکر کردم، گریختن کواد را به کشور هفتالیان (یا ترکان) در زمان سلطنت ولاش ذکر کردهاند. چنانکه دیدیم، شباهت سلطنت ولاش و جاماسپ، موجب آشفتگی و ابهام روایات پروکوپیوس نیز شده است و همین مشابهت نیز در روایات شرقی موجب شده است که در این مورد نیز حقیقت تاریخی را دگرگون سازند. باری نویسندگانی که جزو سلسله دوم روایات قراردادیم، داستان عشق بازی کواد را در زمان ولاش قرار داده اند، اما مؤلفانی که جزو سلسله چهارم شمردیم، چون دو نوبت فرار برای کواد قبائل را در زمان ولاش قرار داده اند، اما مؤلفانی که جزو سلسله چهارم شمردیم، چون دو نوبت فرار برای کواد قبائل شده اند (یکی فرار به خاک ترکان در عهد ولاش، دیگر گریختن به کشور هفتالیان در زمان جاماسپ)، قصه معاشقه را در مکان اصلی خود آورده اند، راجع به موضوع این داستان رک به:

H. v. Mžik, Das Motivenschema vom in der Fremde geborenen ... Sohn, Mitteil. d. anthropol. ... Gesellsch. in Wien, LX (1930)

Sagenmotive in historischen Berichten für die Abstammung von Helden und Herrschern, Mitteil. d. anthropol. Gesellsch. in Wien, LXIV (1934)

۱. استیلیتس دروغی؛ پروکوپیوس؛ آگاثیاس؛ خودای نامگ، راجع به زمان واقعه، طبری، ص ۴۲۸.

۲. الیاس نصیبینی، رک نلدکه، طبری، ص ۱۴۶ ـ ۱۴۵، یادداشت ۵.

اما بزرگانی، که در خلع کواد همدست شده بودند، بنابر روایت منسوب به استیلیتس، که مبالغه آمیز است، به فرمان کواد همگی عرضه هلاک شدند. ولی مسلم است که این پادشاه هرگز نمی توانسته است، به این سهولت و اختصار یک طبقه نیرومندی چون اشراف ایران را از میان بردارد. روایت دینوری و ثعالبی و فردوسی، که گویند کوادگناه آنان را به چشم اغماض نگریسته، از سرخطای آنان در گذشت، محققاً اقرب به صحت است. البته این پادشاه جز رجالی را که خصومت آنها خطر آفرین بوده، به سیاست نرسانده است، کنارنگ گشنسپ داد که در انجمن مشورت رأی به قتل کواد داده بود، به کیفر رسید و کشته شد و مقام کنارنگی او به آدر گنداد، که از خاندان او بود، داده شد و سیاوش به پاداش خدماتی که کرده بود، به مقام نظامی «ارتیشتاران سالار» یعنی فرمانده کل نیرو و وزیر جنگ نایل آمد. ۲

آنگاه کواد به استوار کردن قدرت شاهنشاهی پرداخت. کادیشیان و تَموریان را منقاد کرد و قبایل عرب را از تاخت و تاز بازداشت و عرب حیره به فرماندهی نعمان ثانی در جنگی که با بیزانس شروع شد، مساعدتهای مؤثر به سپاه ایران کردند. ارمنیان سر به اطاعت فرود آوردند و کواد آنان را آزادی دینی عطا فرمود، به شرط آنکه در جلوگیری رومیان با سپاه ایران یار باشند و این شرط را با کمال اکراه پذیرفتند. پیداست که کواد اقداماتی برای ضعیف نمودن قدرت اشراف بزرگ کرده است. بنابر قول اشتاین شهدو در ردیف بزرگ فرمادار شخصی را به عنوان استبد Astabad قرارداد، که رئیس تشریفات بود و نیز این پادشاه بود، که چهار پادگوسبان در کشور معین کرد.

کواد برای اینکه خراج موعود را به خاقان هفتالیان بپردازد، از قیصر روم مبلغی وام خواست و قیصر به امید اینکه عدم پرداخت خراج موجب سردی محبت خاقان هفتالیان و شاهنشاه ایران خواهد شد، خواهش کواد را رد کرد. پس کواد در سال ۵۰۲ لشکر به ووم کشید و برخلاف انتظار سیاستمداران بیزانس در میان سپاه ایران افواجی از هفتالیان نیز دیده شدند. واقعهٔ مهم این لشکرکشی فتح آمد بود، که به دست کواد افتاد. اما هجوم قبایل هون، که از دروازههای خزر (معبر داریال) پیش آمدند، شاهنشاه را مصمم کرد که صلحی به مدت هفت سال با قیصر منعقد کند (۵۰۵

۱. برای جزئیاتی که پروکوپیوس نقل کرده است، نباید صحت تاریخی قائل شد. مثلا این که گوید: «کواد اعلام نمود» که نخستین شخصی را، که پس از عبور از سر حد ایران، احترامات لازمه را نسبت به او به جای بیاورد، بـه مـرتبه کنارنگ خواهد رسانید.»

کواد فراموش کردهبود(!) که هر یک از مقامات کشوری متعلق به یکی از خاندانهای قدیم بوده و امکان نداشته است آن را به شخصی واگذارند، که از آن دودمانها نباشد؛ اما از حسن اتفاق آدرگنداد، که از خانواده قدیم گشنسپ داد بوده اول کسی بود که احترامات را به جای آورد. در واقع مقام کنارنگ ظاهراً یکی از مراتب عالیه هفت گانه بوده است، که به اعضای و هفت خانواده ممتاز اختصاص داشته است. بعدها خسرو اول، پس از کشتن آدرگنداد، مقام کنارنگ را به پسر او و هرام داد (پروکوپیوس، کتاب اول، بند ۲۳، فقره ۲۲).

۲. روایت پروکوپیوس، که سیاوش اولین و آخرین کسی بود، که این مقام را داشت، صحت ندارد.

۳. رتشتین، ص ۷۴. ه. که رک ضمیمه دوم. ۲. استیلیتس دروغی، فصل ۲۴. ه. که رک ضمیمه دوم. ۶. چهار پادهوس یا پایکوس (این شکل در قطعات تورفان وجود دارد) عبارت بوده اند از: آباختر (شمال)، خوراسان (مشرق)، نیموز (جنوب)، خوروران (خاوران = مغرب). رک طبری، ص ۹۳ ـ ۸۹۲ نللکه، ص ۵۲ ـ ۱۵۱ و ۱۵۵،

یا ۵۰۶ میلادی). آنگاه به دفع مهاجمان پرداخت و آنان را مغلوب کرده، باز پس راند، ولی ده سال بعد قوم دیگر از هون، موسوم به سابیر Sabire به ارمنستان و آسیای صغیر تاختند. کواد شهری از قفقاز را، که پرتو Partav نام داشت، مبدل به دژی حصین کرده، پیروز کواد نام داد و به این وسیله در برابر مهاجمان وحشی دژ سرحدی محکمی برآورد. این دوره از سلطنت کواد قرین آرامش و صفا بود و البته در این زمان شاهنشاه ایران به آبادی و عمران کشور، چنان که در خودای نامگ مسطور شده، دست زده است، قناتها و جدولها و پلها ساخت و شهرها پی افکند، از قبیل ایران آسنان کرد کواد در خورستان و رام کواد در سر حد فارس و خوزستان و کواد خُورَه در ایالت پارس. \*

در حدود ۵۱۹ سخن جانشینی پادشاه به میان آمد. از آنجاکه کواد بنیان سلطنت و شانوده دولت خود را محکم کرده بود، مانعی ندید که طرز قدیم ساسانیان را احیا کند، یعنی شخصاً جانشین خود را برگزیند. و در این کار کامیاب شد. کواد سه پسر داشت که قابل پادشاهی بودند. کاووس ارشد بود.<sup>۵</sup> بعد از اضمحلال خاندان گشنسپ داد، که از آخر عهد اشکانیان بر ولایت پَدِشخوارگر «ناحیه کوهستانی پدشخوار» (طبرستان) تسلط داشتند، عکواد حکمرانی این ولایت را به کاووس داد. و به طوری که مارکوارت گفته است، آن شخصی، که ثنوفانس ذکر کرده و او را پسر کواد موسوم به پدشخوار شاه (Phthasuarsan) می داند، همین کاووس است. ۷ بنابر قول ثثوفانس این کاووس پسر کواد از مزاوجت این پادشاه با دختر خود موسوم به سامبیکه Sambiké به وجود آمده بنود، و ماركوارت ضعف اين روايت را ثابت كرده، چنين گويد: «چون خسرو سومين فرزند كواد، بنابرروايت مورخان ایرانی و عرب، در زمانی به وجود آمد، که کواد در حال فرار بود و هنوز به درگاه خاقان هفتالیان نرسیده بود $^{\Lambda}$ ، کاووس ممکن نیست از بطن خواهرزاده کواد، دختر خاقان باشد. پس باید تولد کاووس را قبل از فرار کواد دانست و ظاهراً از بطن زنی بوده، که در گریزاندن کواد از زندان بذل جهد نمود و هم خواهر و هم عيال كواد بود. ٩ حجت ديگر هم در تأييد قول ماركوارت مي توان إقامه کرد. بنابه روایت ثنوفانس، کاووس به مذهب مانویه (یعنی مزدکیه) گرویده و با آن اعتقاد پرورش یافته بود، پس نمی توان احتمال داد که کواد بعد از تجدید سلطنت برخلاف انتظار طبقه قارتمند روحانیان، تربیت فرزند ارشد خود را به این فرقه سازان محول داشته باشد. بنابر این باید گفت که تربیت کاووس در نزد مزدکیان پیش از خلع پدرش واقع گردیده است.

۱. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۴ ـ ۶۳ و ۱۰۷.

۲. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۱۸، در جنگ دوم کواد با روم شرقی جزو لشکر ایران سابیرها نیز بودهاند. (پروکوپیوس، ۱ / ۱۵ / ۱). ۳. طبری ص ۸۸ ـ ۸۸۷، نلدکه، ص ۱۴۶.

۴. ثعالبی، ص ۹۴۵ فارسنامه، ص ۸۴

۵ پروکوپیوس، جنگ ایران، ۱ / ۱۱ / ۳؛ ابن اسفندیار، ظهیرالدین، رک «سلطنت کواد اول»، ص ۷۵ و ما بعد.

ع. نلدکه، کارنامگ، ص ۴۷، یادداشت ۲، و مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۳۰.

٧. تتوفانس او را به غلط فرزند سوم كواد مى داند.

۸ این روایات داستانی را نباید زیاد مورد قبول قرارداد.

۹. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۳۱ ـ ۱۳۰، یادداشت ۶. هرچند داستان مکر این زن تاریخی نیست، ولی دلیلی نداریم که راجع به وجود این خواهر و زوجه کواد تردید نماییم.

فرزند دوم کواد جَم از یک چشم نابینا بود و این نقص جسمانی معمولا موجب حرمان از سلطنت می شد. ولی این رسم حتمی الاجراء نبود و امکان داشت که گاهی چنین اشخاص هم به پادشاهی برسند؛ پس کواد چون میخواست خسرو را جانشین خودکند، بیمناک شد که مبادا پس از مرگ او جم به دعوی سلطنت برخیزد؛ زیراگروهی عظیم به سبب مردانگی جم هوا خواه او به شمار می آمدند. از این جهت کواد چاره کار را قبل از وفات پیش بینی کرد. در اینجا بایدگفت که یکی از دلایل انسانیت و رأفت جبلی این شاهنشاه آن است، که برای دفع شر این مدعی احتمالی سلطنت، به وسایل متداول یعنی اعدام و افنا دست نزد.

پسر سوم او خسرو نام داشت و پدر خصالی که شایسته پادشاهان است، در او جمع می دید، جز بدگمانی، که نقص او محسوب می شد. ۲ مسلماً حکایت خودای نامگ، که گوید مادر خسرو دختر دهقانی از دو دمانهای قدیم بود، که کواد در ایام فرار به عقد خود در آورد، افسانه ای بیش نیست. بنابر قول پروکو پیوس مادر خسرو، دختر اسپبدس بویه Aspebedes Boe یعنی سپاهبد یا ایران سپاهبد بویه بود، که در سال ۵۰۵ یا ۵۰۶ با نماینده روم موسوم به سلر Celer قرارداد متار که جنگ را منعقد کرد. ۳

این که کواد فرزند کوچک خود، خسرو، را بر پسر ارشد یعنی کاووس پدشخوارگرشاه، که علناً پیروکیش مزدک بود، ترجیح داد، تبدیل و تغییر عقیده شاهنشاه را نسبت به این فرقه، که در آغاز به آنگرویده بود، به طور وضوح آشکار میکند.

کواد برای استوار کردن بنیان پادشاهی خسرو، پیشنهاد صلح قطعی به امپراتور روم ژوستن Justin کرد و خواهش نمود، که خسرو را به فرزندی بپذیرد. این رسم اخلاقاً امپراتور را مهجبور می کرد، که هنگام لزوم فرزند خوانده خویش را، یاری دهد و او را در مقابل مدعیان سلطنت مدد کند. این پیشنهاد امروز به نظر ما عجیب می آید، ولی چنانچه می دانیم در اواخر قرن چهارم امپراتور روم آرکادیوس Arcadius برای اینکه از سلطنت جانشین خود تئودوسیوس Théodose که خردسال بود، ایمن شود، یزدگرد اول پادشاه ایران را حامی او قرارداد. تفاوت در این است، که در مورد خسرو سخن از پسر خواندگی به میان آمد.

ژوستن بنابر مشورت پروکلوس Proclos وزیر مشاور خویش، این پیشنهاد را پذیرفت، به شرط آن که رسم تبنی (فرزند خوانی) به موجب سند کتبی انجام نگیرد، بلکه به وسیله سلاح عمل شود، چنانکه در طوایف وحشی معمول است. ظاهراً مراد در این جا طرز فرزند خوانی قبایل ژرمن ساکن اروپاست، که گویا چندان الزام و اجباری در برنداشته و تکلیفی وارد نمی آورده است. از آنجا که کواد نمی توانست، این شرط را بپذیرد، گفتگوی صلح به جایی نرسید، زیراکه از جمله شرایط این بود، که ولایت لازیکه گفتگوی (دولت معوق شود. پس مذاکرات بین دو دولت معوق

۱. پروکوپیوس. ۲. دینوری؛ نهایه. ۳. طبری نام مادر خسرو را **نیوندخت** آورده است (م.)

۴. پروکوپيوس.

ارتیشتاران سالار سیاوش، که بزرگترین مرد سیاسی ایران به شمار می آمد، به اتفاق یکی دیگر از رجال بزرگ ماهبود نام از دودمان سورن، مأمور ختم گفتگوی صلح با روم بودند. در این وقت که جواب به مراد کواد نیامد، سیاوش از نظر افتاد و مغضوب شد.

سبب این بودکه شریک او ماهبود از تکبر فوقالعاده او رنجیده و بر تسلط و اقتدارش حسد برده، در حضور شاهنشاه چنین وانمود که سیاوش موجب به هم خوردن قرارداد آشتی شده است. یر وکوییوس درستکاری و مردانگی سیاوش را ستوده است. باری قضیه را با انجمن بـزرگ، یـعنی مجمعی که مرکب از اشراف بود و ظاهراً موبدان موبد در آن ریاست داشت، رجوع کردند. چنین استنباط می شود که این محکمه مخصوص رسیدگی به جنایات بزرگ بوده است. اعضای ایس محکمه، که همه از رقبای سیاوش بودند، تصمیم به اضمحلال او گرفتند و گناهان دیگر هم متوجه او ساختند، مثلا گفتند: سیاوش نمیخواسته است موافق عادات جاریه زندگی کند و تأسیسات ایرانی را محفوظ نگاهدارد؛ خدایان جدید میپرستیده و زن خود را، که تازه بدرود حیات گفته، دفن کرده است، برخلاف آیین زردشتی، که مقرر می دارد اموات را در دخمه بگذارند تا مرغان شکاری آنها را بخورند. پس سیاوش محکوم به اعدام شد و کواد اگرچه متأسف بود، برای اینکه قانون را نشکند، حكم محكمه را امضاكرد. اين روايت پروكوپيوس خيلي جالب توجه است، چه استنباط مي شودكه قضیه سیاوش ضربتی بود که در آن زمان به مزدکیه وارد آوردند و این طایفه در این تاریخ فوقالعاده قوت گرفته بودند. پروکوپیوس تنها مورخی است که راجع به سقوط سیاوش قائل به تفصیل شده است، ولی نمیگوید که این امیر بزرگ دین «مانوی» داشته است، زیرا که پروکوپیوس به هیچ وجه علاقهای به فرقههای دینی ایران نداشته است. برما مجهول است که آیا در شریعت مزدک دفن اموات مجاز بوده است یا نه. ۱ همین قدر می دانیم که سیاوش کواد را، که به جهت پیروی مـزدک خـلع و حبس شده بود از زندان بخشید و در دین قائل به بدعتهایی شده، اعتقاداتی مخالف شرع مزدیسنی پیدا کرده، خدایان جدید می پرستید. بنابراین طبیعی است که ما خود سیاوش را هم از مزدکیان بشماریم و اگر این حدس صحیح باشد، رفتاری که کواد کرد، با وجود منافاتی که با جوانمردی و فتوت او دارد، تا اندازهای سببش روشن میگردد؛ چه معلوم میشود که عواقب ناخوشایند تبلیغات مزدکیان شاهنشاه را برای ملک خود دچار بیم و هراس کردهبود به گونهای که بعد از آن که سالها همکیشان سابق خود را به نظر اغماض نگریسته، نسبت به کارهای مزدکیه چندان تعرضی نمی کرد، در این تاریخ مصمم شده است که روحانیان زردشتی را تقویت نماید، زیرا دسیسههای مزدکیان هر روز او را از این فرقه منزجرتر می کرد. ماهبود از محارم و مشاوران مخصوص پادشاه شد و لقب سَرنخويرَگان يافت. ٢

چنین پیداست که کواد این فرصت را مغتنم شمرده، تعصب و جانبداری خود را نسبت به دین

۱. چنین به نظر می آید که نهادن اجساد مردگان در دخمه ها نزد مانویان چند ناحیه یا در بین بعضی فرق مانوی مرسوم بوده، اما در کتاب الاصلین چنین حکم شده است که اجساد را برهنه به خاک سپارند. رک شاوان و پلیو. مجله آسیایی، ۱۹۱۳، ۱، ص ۵۶ ـ ۳۵۴ و ص ۳۳۸.
 ۲. یعنی «رئیس نخویران»

رسمی کشور آشکار ساخته است. پس ایبریان (گرجیان) راه که عیسوی بودند، مجبور به قبول دین و آیین زردشتی کرد. مخصوصاً آنان را از دفن اموات خود ممنوع داشت و فرمان داد که اجساد را بنابر رسم ایرانی در دخمه ها جای بدهند. اهمیتی که به این حکم اخیر، یعنی دفن اموات دادهاند و در محاکمه سیاوش آن را یکی از گناهان بزرگ شمردهاند، ظاهراً اتفاقی و خالی از منظور نبوده است. گرگین Gurgen پادشاه گرجستان، که تابع شاهنشاه بود، امپراتور روم را به یاری طلب کرد و او هم اجابت نمود. در این وقت مجادله ایران و روم تجدید یافت و چون سال ۵۲۷ پیش آمد، جنگ علنی در گرفت. ۱

چون منابع موجود تاریخی را به دقت مطالعه کنیم و کیفیت دعوت مزدکیه را تحقیق نـماییم، تقريباً آگاه مي شويم كه دامنه اين دعوت در طول مدت سلطنت كواد تا چه اندازه وسعت پيداكرده است. شریعت مزدکی بلاشک در آغاز جنبه دینی داشته و بانی آن شخصی بوده عاشق اصلاحات نظری (ایده آلیست) و طالب بهبود احوال زندگانی مردم و به هیچ وجه افکار او مغرضانه نبوده است. جنبه اجتماعی این دعوت از حیث اهمیت در درجه دوم بوده و فرمانهایی که کواد در دوره اول پادشاهی خود برای اجرای مرام دنیوی مزدکیان صادر کرده، هر چند انقلابی محسوب می شده، ولی آن قدرها که مورخان خارجی مبالغه کردهاند، تازگی نداشته است. در زمان خلع کواد و عهد سلطنت جاماسپ، مزدکیه ظاهراً چندان پیشرفتی نداشتهاند و محدود بودهاند. معذلک افکار کمونیستی این فرقه در عامه رفته رسوخی پیداکرد و در آغاز به آهستگی و پس از چندی به سرعت انتشار گرفت. پس مبلغان و سردسته هایی قیام کردند، که نه ایمان و خداترسی داشتند، نبه مثل مزدک بي غرض و اصلاح طلب محسوب مي شدند. چون توده را از انبوه جماعت خود تهور زيادت گشت، به اعمال زور و تعدی دست زد. و اگر بگوییم، که عبارت ذیل در نامه تنسر اشاره به این اوضاع است، چندان از طریق صواب دور نرفته ایم: «حجاب حفاظ و ادب مرتفع شد، قومی پدید آمدند، نه آراسته به شرف هنر و عمل، و نه زمين موروث، و نه غم حسب و نسب، و نه حرفت و صنعت، فارغ از همه اندیشه، خالی از هر پیشه، مستعد برای غمازی و شریری، و انهای اکاذیب و افترا و از آن تعیش ساخته، و به جمال حال رسیده، و مال یافته ،. ۲ پس در هر سو دست تطاول دراز شد؛ شورشیان داخل خانه نجبا و بزرگان می شدند و دست به غارت اموال و تصرف زنان می زدند، در گوشه و کنار املاک و اراضی را به تملک گرفته ویران کردند، زیراکه این نو دولتان از کار فلاحت وقوفی نداشتند. می توان حدس زد که هرج و مرج به کجا رسیدهاست، و همچنین از روایاتی که مورخان عرب راجع به اصلاحات خسرو اول و ترميم خرابي ها ذكر كردهاند، پيداست كه ويراني كشور به چه ميزان بوده است. در فصل آینده به ذکر آن اصلاحات خواهیم پرداخت.

اگرچه کیش مزدک پس از ورود به طبقات پایین اجتماع تدریجاً صورت یک مسلک سیاسی انقلابی گرفت، ولی اساس دیانتی آن باقی بود و پیروان این آیین در میان طبقات بالا هم وجود

۱. پروکوپیوس. ۲. دارمستتر، ص ۲۱۵ و ۵۱۹؛ مینوی، ص ۱۳.

داشته اند. اعاقبت مزدکیان خود را به اندازه ای قادر یافتند، که شروع به ترتیب مراتب روحانی خود نموده، یک نفر رئیس روحانی انتخاب کردند. بنابر روایت ملالاس نام او ایندرزر Indarazar بوده و نلدکه این لفظ را اندرزگر دانسته، که به معنی مشاور و معلم است. این کلمه عنوان بوده است، نه نام عادی و ظاهراً رئیس کل فرقه مزدکی را اندرزگر می خوانده اند. باری ملالاس و ثنوفانس روایت کرده اند، که این اندرزگر در قتل عام مزدکیان به هلاکت رسید و از طرف دیگر در همه منابع تاریخی ایرانی و عرب، که مأخذشان خودای نامگ بوده، منظور است که مزدک باگروهی از اصحابش در روز قتل عام هلاک شدند. پس خیلی محتمل است اندرزگری که مزدکیان به ریاست کل برگزیدند، همان مزدک باشد.

ناتوانی و ضعفی که به سبب فتنه کمونیستی مزدکیان در ایران پیش آمده بود، اگرچه کواد را مانع نشد، که مردانه با رومیان نبرد کند، ولی نظر به همین ضعف داخلی ایران حارثبن عمرو، از قبیله کِندَه، توانست مُنذِر ثالث پادشاه حیره را منهزم کند و به پادشاهی حیره بنشیند. <sup>۴</sup>

واقعه قلع و قمع مزدکیان در آخر سال ۵۲۸ یا اوایل سال ۵۲۹ رخ داد. <sup>۵</sup> علت آن نقشه ای بود که مزدکیان راجع به ولیعهدی کاووس پدشخوار شاه، پسر کواد کشیده بودند و میخواستند علی رغم تصمیم شاهنشاه، به وسیله توطئه و تحریک، این شاهزاده مزدکی را بر تخت ایران جای داده، خسرو را از سلطنت محروم کنند. این آخرین قطره ای بود که جام صبر را لبریز کرد. اگرچه همه اقوال ثئوفانس را، که در این باب می بینیم، نباید صحیح بشماریم، ولی روایتی که ملالاس و ثئوفانس ذکر کرده اند، مشتمل بر حقیقت تاریخی هست. این دو مورخ مطالب خود را از بستگر Bastagar ایرانی گرفته اندان بعد از این حوادث به دین نصارا گرویده و تعمید یافته و نام تیموته Timothée است.

دولتیان طریقه ای را، که بارها تجربه شده بود، پیش گرفتند. انجمنی از روحانیان دعوت کردند ۷ و

 <sup>«</sup>مشاوران ایرانی، که تابع عقیده آنان بودند» (ثئوفانس).

۲. ثثوفانس ایندزروس Indazaros نوشته و البته صحیح نیست. ۳. نلدکه، طبری، ۴۶۲، یادداشت ۳.

۴. رتشتین، ص ۸۷ و ما بعد. مقایسه شود با الیندر. Olinder، ملوک کنده The Kings Of Kinda، لوند، ۱۹۲۷. ۵. نلدکه، طبری، ص ۴۶۵.

۷. بنابر قول ثثوفانس کواد انجمن عامی تشکیل داد و چنین وانمود کرد که میخواهد بر وفق میل مزدکیان کاووس پدشخوار شاه را ولیعهد نماید. این روایت قابل قبول نیست، زیرا مستلزم آن است. که در این تاریخ نیز کواد تمایلی به مزدکیان داشته باشد. بنا بر منابعی که اصل آنها از خودای نامگ است و منابعی که مأخوذ از افسانه مزدک میباشد، در آن مجمع مباحثات مذهبی بسیار شده، و مؤید این مطلب وهمن یشت پهلوی است (۱/ ۸ ـ ۶، وست، متون پهلوی، ج ۱، ص ۱۹۳ و بعد؛ متن پهلوی این عبارت در یادداشتی از کتاب دینکرد مذکور است. چاپ پشوتن، ج ۱۲، ص ۱۹۳ یادداشت ۱)، که مطالب آن در اینباره ظاهراً نقل از یکی از تفاسیر اوستا است، که در زمان ساسانیان نگاشته اند. این قسمت مباحثات و مناظرات ظاهراً در هر موقع، که قلع فساد یکی از فرق ضاله لازم می شده، متداول می گردیده است. بدیهی است نتیجه قبلا معلوم بوده است. درست است که شرح مجادله علنی بین مانی و موبدان موبد مورد تردید است، اما در اعمال شهدای سریانی بسیاری از مجادلات و مناظرات بین عیسویان و زردشتیان موبد مورد تردید است، اما در دوره اسلامی این عادت قدیمی ایرانیان دوباره از طرف مأمون خلیفه عباسی معمول گردید.

اندرزگر مزدکیان را با سایر رؤسای فرقه به آنجا خواندند و گروهی عظیم از آن طایفه را دعـوت و جلب کردند، تا در مجلس مباحثه رسمی حاضر باشند. کواد شخصاً مجلس را اداره می کرد<sup>۱</sup>، اما خسرو که به ولایت عهد معین شده بود و حقوق خود را دستخوش توطئه و دستهبندی مزدکیان و کاووس می دید، تمام همت و همهٔ جهد خود را مصروف داشت، تا کار طوری به پایان رسد، که ضربتی هولناک و قطعی به فرقه مزدکی وارد آید. ۲ پس چند تن از مجادلان و مباحثان کار افتاده و آزموده را از میان موبدان پیش آورد. نام آنان از این قرار است: پسر ماهداد، ویه شاپور، دادهرمزد،  $^{\mathsf{F}}$ Bazanes و بـازانس Glonazes آذرفرنبغ، آدربَد، آدرفرنبغ، آدربَد، آدرمهر، بخت آفرید. موبدان موبد،  $^{\mathsf{T}}$ اسقف مسیحیان ایران، که در این پیش آمد با زردشتیان همداستان شده بودند، در انجمن حضور داشتند. بازانس مورد توجه خاص كواد بود، زيرا از طبابت سررشته داشت. طبعاً مدافعان كيش مزدکی مجاب و مغلوب شدند و در این اثنا افواج مسلحی که پاسبان میدان مخصوص مزدکیان بودند، تیغ در کف بر سر آن طایفه ریختند. اندرزگر (که ظاهراً خود مزدک بود) به هلاکت رسید.<sup>۵</sup> عده حقیقی مزدکیان، که در این دام مقتول شدند، معلوم نیست. اعدادی که مورخمان ایسرانسی و عسرب آوردهاند، مبنای صحیح ندارد، ولی ظاهراً همه رؤسای در این مکان عرضه هلاک شدند. چنان که بعد از این واقعه، که حکم کشتار عموم مزدکیان صادر شدع، افراد این فرقه چون رئیس مطاع نداشتند، پراکنده گشتند و در مقابل دشمنان خود طاقت ایستادگی نیافتند. همه مضمحل شدند. دارایی آنها ضبط و کتب دینی آنها سوخته شد.۷ چنین استنباط می شود، که میان قتل عام و افنای مزدکیان با تجدید سلطنت منذر در حیره رابطه و تلازمی موجود بودهاست، که ما نمی توانیم به تحقیق آن را بیابیم. در سال ۵۲۹ منذر لخمی موفق شد، که حارث کندی، غاصب امارت خود، را مغلوب کند و کشور خویش را به دست آورد.^ این امیر دلیر، که درفنون جنگ مهارتی به کمال داشت، در جنگ ایران و روم خدمات گرانبها به ایرانیان کرد. این کسی است که پروکوپیوس او را به زبان یونانی چنین

<sup>&</sup>lt;del>→</del> دکساسال

<sup>(</sup>رک، ابوالمعالی، شفر، متون فارسی، ج ۱، ص ۱۴۵ و ما بعد، ترجمه هانری ماسه، مجله تاریخ ادیان، ۱۹۲۶، ص ۲۱ و رساله پهلوی گجستگ ابالیش چاپ بارتلمی Barthélemy).

۱. ملالاس و ثثوفانس؛ در اینجا شهادت تیموته ایرانی قاطع است و معلوم می شود که خودای نامگ به غلط تاریخ قتل عام مزدکیان را در زمان خسرو اول می داند. افسانه مزدک در واقع در این مورد به حقیقت نزدیکتر است، تا مندرجات تاریخ نیمه رسمی آن زمان.

۲. مالالاس و ثثوفانس از فعالیت خسرو ذکری نکردهاند، ولی در وهمن یشت این مطلب هست (۱ / ۸ ـ ۶). ۳. وهمن یشت، مقایسه شود با شاهنامه فردوسی، رک «سلطنت کواد اول». ص ۵۲. «ویه شاپور، نه نیوشاپور» بیلی،

بولتن شرقی، ج ۹، ص ۲۳۲.

۴. شکل ایرانی اسامی گلونازس و بازانس را نمی توان به تحقیق معلوم کرد. ۵. مالالاس، ثثوفانس؛ خدای نامه و مزدک نامه، که نظام الملک در سیاستنامه نقل کرده است. (فـصل ۴۴، چـاپ شفر، فصل ۴۵ ترجمه).

۷. مالاس؛ ثثوفانس، شهادت تیموته ایرانی مسیحی مذکور در کتب مالاس و ثثوفانس از این قرار که شناه معابد مزدکیان را به عیسویان تفویض کرد، تا کلیسا بسازند، باید با قید احتیاط قبول شود.
 ۸. رتشتین، ص ۸۹.

ناميده است «المندرس هو سكيكس» Alamoundaros o Sakkikês يعنى المنذربن الشقيقه. ١ حدس مى توان زد كه بعد از قتل عام مزدكيان، كواد دست به اصلاح و عمران كشور زده است. این کاری بود که جانشین او خسرو اول به حسن ختام رسانید و نیز در دنباله این آبادی و عمران بوده، که کواد در صدد اصلاح امر خراج بر آمد و میوه افتخار این کار هم نصیب جانشین او گردید.۲ در سال ۵۳۱ کواد رنجور شد و بنابر رأی ماهبود، آخرین وصایای خود را راجع بـه ولیـعهدی خسرو اول به نگارش در آورد. ماهبود وصیت نامه را ترتیب داد و کواد آن را مهر کرده، به او سپرد.<sup>۳</sup> كمي بعد از اين كاركواد، كه تحقيقاً يكي از بزرگترين شاهنشاهان ساساني است، بدرود حيات گفت. کاووس، شاهزاده مزدکی، که در جبال پدشخوارگر مقامی منیع و مستحکم داشت، به دعوی سلطنت پرداخت، ولی ماهبود وصیت نامهٔ کواد را، در انجمن بزرگان، که علی الرسم بایستی نسبت به جانشینی پادشاه رای بدهند، بیرون آورده، دعاوی کاووس را باطل کرد. همه حضار با ماهبود در این نکته هم رای شدند، که اراده پادشاه متوفی حکم قانون دارد، <sup>۴</sup> زیرا که همه می دانستند، خسـرو در مقابل شورشیان و هرج و مرج خواهان، سیاستی استوار پیش خواهدگرفت. در این مورد کار موبدان موبد منحصر به این شد، که وصیت نامه پادشاه متوفی را گشوده، در حضور خسرو قراثت کند.<sup>۵</sup> چنین پیداست که کاووس بر برادر شوریده و متوسل به تیغ و تیر شده، ولی توفیق نیافته است. در هر حال اندکی بعد از جلوس خسرو کاووس به هلاکت رسید<sup>ع</sup>، به این ترتیب آخرین خطری، که از جانب مزدکیان ممکن بودکشور را تهدیدکند، بر طرف شد. از این وقت به بعد مزدکیه حکم فرقهای سری پیداکرد و به این صورت حیات خود را دوام داد و بعد از ساسانیان هم در عهد اسلام بارها خودنمایی کرد.

۱. رتشتین، ص ۷۶.

۲. رک: یعقوبی؛ طبری؛ مسعودی، دینوری؛ نهایه؛ ثعالبی؛ فردوسی؛ بلعمی. ۳. پروکوپ؛ طبری.

۴. پروكوپ؛ نهايه.

۵ نهایه، ص ۲۲۷. و نیز رک به قسمتی از تجارب الامم ابن مسکویه، که مینوی در مقدمه نامه تنسر نقل کرده است و ظاهراً مربوط به دورهای است که با سلطنت کواد اول شروع می شود، هرچند در آنجا به اردشیر اول نسبت داده شده و عبارت عهد اردشیر، که در تجارب الامم منقول است، این بوده، که پادشاه «کسی را به ولایت عهد پس از خود بگزیند و نام او را در چهار صحیفه بنگارد و بسته مهر کند و پیش چهار تن از برگزیدگان اهل مملکت گذارد ... و چون شاه در گذرد، آن نامهها که نزد آن چهار نفر است با نبشته ای که نزد خود شاه است، گردآورند و مهر همه را بشکنند و نام کسی که در همهٔ آنها نوشته شده است، آشکار کنند. مینوی، ص پنج، یادداشت ۱. فرق بین این رسم و آنچه که در نامه تنسر بیان شده و معمول دوره قبل از کواد بوده است، قابل تأمل است.

۶. طبق ابن اسفندیار و ظهیرالدین حکومت را پس از مرگ کاووس به یکی از پسران «زرمهر سوخرا» سپردند و ظاهراً این افسانهای بیش نیست که برای تجلیل خاندان «کارن» اختراع کردهاند. رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۳۴.

## فصل هشتم

## خسرو انوشروان

تحکیم سلطنت \_ تجدید درجات اجتماعی \_ اصلاح مالیات \_ اصلاحات نظامی \_ جنگ با دولت بیزانس \_ هفتالیان و ترکان \_ تسخیر یمن \_ شخصیت کسری \_ شورش انوشک زاد \_ توصیف پایتخت و قصور سلطنتی \_ تأسیسات کشوری \_ مراسم بار شاهنشاه \_ تشریفات دربار \_ امتیازات \_ القاب \_ سیاست \_ دورهٔ بزرگ تمدن ادبی و فلسفی \_ تعلیم و تربیت \_ علوم \_ طب \_ برزویه طبیب و ادیب \_ دیانت و فلسفه \_ نفوذ ادبی هند \_ دکلیلگ اود دمنگ ، \_ ادبیات اخلاقی \_ انحطاط دیانت زردشتی \_ اوضاع مادی و معنوی ایران در عهد کسری.

ظهور خسرو اول، که در تاریخ به لقب انوشروان (انوشگ روان، یعنی «جاویدان روان») معروف است ۱، مطلع درخشان ترین دورهٔ عهد ساسانی است. فرقه خطرناک مزدکی مغلوب و سرکوبی شده بود. در داخله صلح و سلم حکمفرما بود، لکن این صلح و آرامش حزن آور ملتی بود که در اثر اغتشاشات طولانی، که در همه طبقات جامعه تأثیر داشت، فقیر و خسته و ناتوان شده بود.

طبری آ مقدمهٔ نامهای را که پادشاه جدید به نخویرگ زادویه؟ پادگوسپان قسمت شمال آنوشته، نقل کردهاست: «سلام بر تو باد، بدان که هیچ چیز چندان مایه بیم نتواند بود، که از دست رفتن شخصی که فقدانش موجب زوال نعمتها و وقوع فتنهها تواند شد، شخصی که از نبودن او مردمان نیکوکار و افاضل عهد به انواع ناکامی و بدبختی دچار خواهند شد و شخص آنها وحشم و مال و عیال آنها دستخوش مکاره روزگار خواهد گشت و ما هیچ وحشت و بیمی و هیچ فقد بی را برای عامه خلق ناگوار تر از فقدان پادشاهی صالح و شایسته نمیدانیم». بلاشک در زیر پردهٔ این الفاظ کسری عمداً از سیاست کواد انتقاد کرده است. باید دانست که هر چند سیاست کواد اقتدار سلطنت را کسری عمداً از سیاست کواد انتقاد کرده است. باید دانست که هر چند سیاست کواد اقتدار سلطنت را از قید اشراف آزاد کرد، لکن این آزادی را به قیمت خرابی کشور به دست آورد. در عین حال از لحن این قطعه نامه و وجههٔ اطمینانی که از آن نمایان است، معلوم می شود کسری مصمم بوده است

۱. فردوسی در شاهنامه نوشیروان آورده است.

۲. ص ۹۳ ـ ۸۹۲ نلدکه، ص ۵۳ ـ ۱۵۲.

٣. اين قطعه ظاهراً معتبر است. رک نلدکه، طبری، ص ١٥٣، يادداشت ٢.

وضعی را که سلف او ایجاد کردهبود، مغتنم شمارد و اساس سلطنت را تقویت کند و تمامی قوای مادی و معنوی خود را در تدارک و جبران مصائب کشور به کار برد، و از دشمنی و عداوت هیچ کس باک نداشته باشد.

در این وقت مجدداً پادشاه مرکز کل اقتدارات شد و بر وضیع و شریف فرمانفرمایی یافت و حتی بر روحانیان هم مسلط شد. در نامه منتسب به تنسر، که اوضاع سیاسی زمان کسری اول را نشان می دهد، چنین مسطور است که پادشاه «نظام است میان رعیت و سپاهی و زینت است روز جشن و تفریح و ملجاً و پناه است روز ترس از دشمن» ۱. کسری مصمم بود که بر طبق ارادهٔ خود حکومت کند و مداخله اعیان را در کار حکومت به هیچ وجه جایز نشمارد.

کسری اصلاحات را شروع کرد و تخست به علاج اوضاع مختلی کوشید که نتیجه فتنه مزدکی بود ٢. فرمان داد كه اموال منقول مالكيني را، كه مزدكيان گرفته بودند، به آنان مسترد داشتند و اموال بی صاحب را برای اصلاح خرابی ها تخصیص دادند. و اما در باب زنانی که مزدکیان ربوده بودند، مقرر فرمود اگر آن زن قبل از آن واقعه شوهر نداشته یا شویش در این میان فوت شده است، در صورتی که مرد رباینده از حیث طبقه اجتماعی با آن زن مساوی باشد، بایستی او را شرعاً به عقد خود در آورد. وگرنه بایست از آن زن کناره گیرد " یا به موجب روایت دیگر ۲ زن مختار بود که او را به شوهری خود اختیار بکند یا نکند. به هرحال رباینده مکلف بود مهر عنا مهر مضاعفی تبه خانوادهٔ زن بیردازد. اگر شوهر قانونی زن در قید حیات بود، زوجه به او برمیگشت و غاصب میبایست معادل مهری راکه شوهر قانونی داده بود، به زن بپردازد. مر طفلی که نسبش مشکوک بود، بایست متعلق به خانوادهای باشد که در آن زندگانی میکرد و در آن خانواده حق وراثت داشت. ۴ هرکسی خسارتی بر دیگری وارد آورده یا مال یا چیز دیگر او را غصب کرده بود، مجبور به ادای غرامت می شد و به مجازاتی متناسب با جرم خود میرسید خانواده های اعیان و اشراف را، که به واسطهٔ کشته شدن سر دودمان خود به تنگدستی افتاده بودند، شماره نمودند و به دقت عدهٔ پتیمان و زنان بی شوهر آن خانواده ها را حساب كردند و به هركدام آنها قوت لايموتي دادند. پادشاه يتيمان اين طبقات را «اطفال خود» شمرد. دختران را به مردانی که هم طبقه آنان بودند، به زنی داد و جهیزیهٔ آنها را از خزانه دولتی تهیه کرد و پسران را از دختران دودمانهای نجیب زن داد و مهر آنها را خود به عهده گرفت و آنان را توانگر کرد و فرمان داد که در درگاه بمانند، پس آنها را تعلیم دادند و برای ادارهٔ امور مهم مملکت حاضر و آماده نمودند. بدین طریق کسری طبقه جدیدی از نجبای درباری پدید آورد، که مطیع و فدایی او بودند، گذشته از این فرمان داد تا ابنیه و املاکی را، که به واسطه کوتاه شدن دست صاحبان آنها و انهدام جداول و قنوات ویران شده بودند، آباد نمایند. مالکان راکمک کردند و به آنها چارپایان جدید دادند تا به کار خود مجدداً مشغول شوند. دهات خراب را از نو بنا کردند، پلهای چوبی و سنگی را، که

۱. ص ۲۴ ـ ۲۲۳ و ۵۲۸ چاپ دارمستتر، ص ۲۰ چاپ مینوی.

۲. او توکیوس و طبری، رک «سلطنت کواد اول» ص ۳۳ ـ ۳۲ و ۳۷ ـ ۳۶.

۴. طبري.

ویران شدهبود، مرمت نمودند و در محلهایی که مورد خطر بود، استحکاماتی ساختند.

روشی که در آن زمان در اخذ خراج ارضی و مالیات شخصی به کار رفته بود، نه فقط سلطنت را فایده نمی بخشید، بلکه زحمات و خساراتی برای مالیات پردازان فراهم مینمود، چنانکه نقل کردهاند که کشاورزان قبل از تعیین میزان مالیات توسط مأموران ۱ جرأت نمی کردند به میوههای رسیده دست بزنند و خصوصاً کواد چون بر این امر آگاهی یافت، گویا تصمیم گرفت که به طور کلی این روش اخذ خراج را تغییر دهد و عاقبت این اصلاح به دست انوشروان انجام یافت. تمام اراضی مزروعه را به دقت اندازه گرفته، ممیزی کردند و توزیع مالیات ارضی جدید بر آن اساس قرار گرفت و آن ممیزی به دست «مردمانی منصف و خیرخواه» به عمل آمد، که شاه بدان منظور انتخاب کردهبود. نرخهای ثابتی که مطابق اصول جدید معین شد از این قرار بود. هر گریب کندم یا جو سالی یک درهم، هر گریب مو هشت درهم، هر گریب یونجه ۳ هفت درهم، هر گریب برنج 💆 درهم و سالیانه از هن چهار درخت خرمای پارسی، یا شش نخل آرامی، یا شش درخت زیتون یک درهم منگرفتند. سأير محصولات ديگر از اداي ماليات معاف بود و نخلهاي پراكنده نيز، كه جزو نخلستان مستقلي به شمار نمی آمد، از ادای مالیات معاف گشت. ۴ ظاهراً این نرخها سنگین نبوده است. منتهی ما درست نمی دانیم که به موجب قوانین مالیاتی مذکور، صدی چند از کل مالیات وصول شد و این وصول با اجرای اعمال فوقالعاده صورت گرفت یا به تدریج و به اقتضای جریان اداری. لکن به طور کلی روش جدید بلاشک باعث آسودگی رعایا شده و در عین حال در آمد خزانه را ثابت تر و چندین برابر کرده است و بدین مناسبت در دوره خلافت اسلامی نیز بنای اخذ خراج بر همین شالوده قرارگرفت. جزیه سرها (مالیات سرانه) را نیز خسرو اول بر طبق طرح محاسبان سابق الذکر اصلاح کرد. این جزیه بر تمام اشخاص بیست ساله الی پنجاه ساله تعلق میگرفت «به استثنای بزرگان و نجبا و سربازان و روحانیان و دبیران و سایر خدمتگزاران دولت» جزیه گزاران را بر حسب ثروتشان به چندین طبقه تقسیم کردند. توانگران دوازده درهم و میانه تر هشت و کمتر شش و سایر رعایا هرتن چهار درهم میپرداخت. مالیاتها را به اقساط سه ماهه میگرفتند.<sup>۵</sup>

کسری صورت نرخهای جدید را درگنج سلطنتی نهاد و رونوشتهای دیگری به همهٔ مأموران ادارهٔ مالیات و همه قضات بلوک فرستاد و قضات مزبور را مأمور کرد که مواظبت کنند، تا مالیاتها عادلانه اخذ شود و اگر خساراتی متناسب با مالیات بر گندم و باغ اشخاص وارد آید، آنها را از ادای مالیات معاف کنند. قضات بلوک صورت معافیها را به حکومت مرکزی می رساندند و حکومت نیز اوامر مناسبی به تحصیلداران صادر می کرد. منظور خسرو از این بازرسی این بود که از اسرافاتی که تا آن زمان در اخذ مالیات معمول بود جلوگیری کند.<sup>9</sup>

۱. نلدکه، طبری، ص ۲۴۱، یادداشت ۲. 💎 ۲. معادل با ۲۴۰۰ متر مربع.

۳. برای علوفه اسبان شایسته بوده است (رک نلدکه همانجا).

۴. طبری، ص ۶۲ ـ ۹۶۰، نلدکه، ص ۴۵ ـ ۲۴۱.

۶. طبری، ص ۶۳ ـ ۹۶۲ نلدکه، ص ۴۷ ـ ۲۴۶.

۵ ظاهراً خراج ارضی و جزیهٔ سرانه.

علت اصلی این اصلاح مالیاتی را کسری چنین بیان می کند: باید پول در خزائن سلطنتی جمع کنند، تا در هنگام جنگ همه وسائل مهیا باشد و احتیاج به تحمیل مالیاتهای فوقالعاده نیفتد. دفت دشمنان خارجی و داخلی کشور به نظر کسری از اهم امور بود، به همین جهت پس از اصلاح مالیات در نظامات لشکری نیز تغییراتی پدید آورد. تا آن زمان نجبای فرودست، که به منزله هسته و مغز سپاه ایران بودند، بایستی بدون جیره خدمت کنند و ساز و برگ جنگ را به خرج خویش فراهم نمایند، لکن کسری «اسواران را عرض کرد و هر کدام را، که ثروتی نداشتند، یاری داد و اسب و اسلحه بخشید و جیرهای ثابت مقرر فرمود». آپیاده نظام، که از روستاییان و کشاورزان تشکیل یافته بود، همه وقت در جنگ آلت ضعیفی به شمار می رفت. بلیزاریوس Bélisaire و هرموگنس Hermogène سرداران بیزانس پیاده نظام مزبور را چنین توصیف کرده اند: «جماعتی دهقانی فقیراند، که به دنبال سپاه نمی آیند، مگر برای اینکه دیوارها را خراب و اجساد کشتگان را برهنه کنند و سربازان را خدمت نمایند» (مقصود از سربازان اینجا اسواران است) ۳.

در زمان خسروان، سلاح کامل اسواران مرکب بود از یک برگستوان (= زره) اسب، و جوشن بلندی، و زره سینه پوشی، و رانبندی، و شمشیری، و نیزهای، و سپری مدور، و گرزی که به کمربند بسته می شد، و تبرزینی، و ترکشی، که حاوی دو کمان با چند زه و سی تیر بود، دو کمند بافته را از پشت سر به کلاه خود متصل می کردند. سلاح عمده در جنگ نیزه و کمان، یعنی همان اسلحه باستانی بود، که ایرانیان از قدیمترین ازمنه با نهایت استادی به کار می بردند. پروکوپیوس شهادت داده است که تقریباً همه ایرانیان تیراندازان لایقاند و در این فن از جمیع مردمان ماهر تر و زبردست تر می باشند. لکن می گوید تیر آنها قوتی ندارد، زیرا که زه کمانشان به اندازهٔ کافی کشیده نیست.

از آن گذشته از عهد خسرو اول کلمه «اسواران» معنی جدیدی یافته است. روایتی از جاحظ و مسعودی،  $^{9}$  که از مآخذ ساسانی استخراج شده، می رساند که در دربار خسرو اسواران و پسران پادشاه  $^{7}$  طبقه اول را تشکیل می داده اند. به موجب عبارت دیگر از کتاب اثناج جاحظ، شاهنشاه ملازمان رکاب خود را از میان اسواران و اشراف بزرگ برمی گزید. به علاوه منابعی در دست است  $^{7}$  حاکی از اینکه یک عده از اسواران مأمور محافظت پسران خسرو دوم شدند. کلمه «اسواران سردار» در کتاب ماذیان ای چترنگ (چترنگ = شطرنج) مذکور است (جاماسپ آسانا، متون پهلوی، ج ۱، ص ۱۱۷ سطر ۱). و هریز، که پس از تسخیر یمن از طرف کسرای اول به حکومت آنجا منصوب شد، یکی از اسواران بود. جانشین او موسوم به زین همین عنوان را داشت.  $^{9}$ 

۲. طیری، ص ۹۸ ـ ۸۹۷، نلدکه، ۱۶۴.

۴. طبری، ص ۹۶۴، نلدکه، ص ۴۹ ـ ۲۴۸.

۶. کمی پایین تر همین فصل را ببینید.

۱. طبری، ۶۱ ـ ۹۶۰، نلدکه، ص ۲۴۲.

۳. پروکوپیوس، ۱۴/۱.

۵ پروکوپیوس، جنگ ایران، ۱ / ۱۸.

۷. از این عبارت نه تنها شاهزادگان خانواده ساسانی مفهوم می شود، بلکه شهردارانی نیز که دارای عنوان شاهی بودند.
 ۸. طبری، ص ۱۰۴۳، نلدکه، ص ۳۵۷.

۹. طبری، ص ۹۴۸ و ۹۸۸ نلدکه، ص ۲۳۰ و ۲۶۴، مارکوارت (فیلولوگوس، ج ۵۵، ص ۲۱۵، شماره ۵) وین vIn به جای زین zīn به خوانده است. (تبدیل حرف واو و زاء در خط عربی بسیار اتفاق میافتد).

اما نکته دیگری هم از اصلاحات لشکری خسرو اول هست، که قبل از هر کس اشتاین آن را دریافته و واضح کرده است. ایس از آنکه کسری قوم کوهستانی موسوم به بارز Bariz را، که ساکن کرمان بودند، به اطاعت در آورد، بازماندگان آنها را به قسمتهای مختلف کشور انتقال داد و به آنها مساکن عطاکرد و مجبور به خدمت سربازی نمود. از یک قوم دیگر موسوم به چول Tchol، که ظاهراً عصیان کرده بودند، کسری فقط هشتاد نفر باقی گذاشت، که از بهترین مردان جنگی آن قوم بودند و آنها را به شهر شاه رام پیروز انتقال داد. آنها نیز مکلف به خدمت نظام شدند. سپس پادشاه اقوام اَبخاز و خزر و الان را، که بر ایران هجوم کرده و در ارمنستان پیشرفته بودند، مغلوب نمود و ده هزار نفر آنان را اسیرکرد و آنها را در آذربایجان و نواحی مجاور آنجا مستقرگردانید. ۲ در این باب چند روایت دیگر از بلاذری موجود است، که اطلاعات فوق را، که مأخوذ از طبری است، تکمیل میکند در بلاد الشابران و مسقط، كه به امر كسرى بنا شد، و در قلعه مهم سرحدى در بند (الباب و الابواب)، كه استحكامات آن تقويت يافت، سربازاني شجاع جايگزين كردند. اين سربازان را به عربي السياسجين (؟)<sup>۳</sup> خواندهاند. کسری ساخلوی بلاد ارمنستان را، که از روم گرفته بود، نیز به این قوم واگذاشت، و شهری مستحکم به نام شُغدَ بیل ۴ در گرجستان بنا نهاد و سغدیان و ایرانیان را در آنجا مسکن داد.<sup>۵</sup> به موجب روایت همان مؤلف، کسری چندین پادشاه کوچک در قفقاز نصب نمود. کوچاندن و انتقال دادن طوایف مغلوب، از عادات قدیمه محسوب می شود. پادشاهان آشورو گاهی هخامنشیان نیز به این کار مبادرت می کردند ۷ و چنانکه دیدیم بعضی از پادشاهان ساسانی مانند شاپور اول و شاپور دوم اسرای جنگی را در نواحی مختلف ایران مستقر میکردند. اما طرز کوچ دادن خسرو اول با شیوه اسلاف مختلف بود و بنابر تحقیق اشتاین تفاوت عمده در این بود که خسرو آنها را مرتباً در مقاصد نظامی به کار میبرد: اقوام وحشی را، که بنیه طبیعیشان بر قوت بدنی کشاورزان ضعیف ایرانی برتری داشت، در نواحی سرحدی استقرار میداد، تا حملات دشمنان خارجی را دفع کنند و کمکهای نظامی به دولت بنمایند. بدین طریق سپاه دائمی، که خسرو اول ایجاد کردهبود، مرکب از اسواران ایرانی و کوچنشینان غریب بود و این گروه اخیر به زودی با اوضاع مساکن جدید خود انس گرفتند و خواص سلحشوری، که در فطرت داشتند، ابراز کردند. کسری افواج دیلم و ممالک مجاور آنجا را به یمن فرستاد، تا بومیان یمن را در مقابل حبشیان یاری دهند.^

۱. سالنامههای بیزانسی و یونانی جدید، ۱۹۲۰، ص ۶۹ ـ ۶۸. ۲۰ طبری، ص ۸۹۵ نلدکه، ص ۱۵۷ و بعد. ۳. همین مطلب نزد دیگر مصنفان عرب نیز دیده می شود. کرامرس J. H. Kramers («مطالعات هندی و ایرانی

تقدیم به سرجرج گریرسون» بولتن شرقی، ۱۹۳۶، ص ۴۱۳ و بعد) با مقابله اشکال مختلف این کلمه، برای تصحیح آن چنین گوید: السیاسجین غلط و النشاستجین یا النشاستکین صحیح است؛ و اصل پهلوی آن نشاستکان است، که به معنی ساخلو یا به اصطلاح امروز پادگان می باشد.

\*د مینورسکی، مجله آسیایی، ۱۹۳۰، ص ۵۷

۵ بلاذری، چاپ دخویه، ص ۹۵ ـ ۱۹۴، ترجمه رشر (ج ۲، اشتوتگارت، ۱۹۲۳)، ص ۲۱۶ و ما بعد.

۶. ایضاً، ص ۱۹۶، ترجمه رشر، ص ۱۹ ـ ۲۱۸؛ مقایسه شود با مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۱۹.

۷. هرودت، ۴ / ۲۰۴ و ۲۰/۵.

۸. طبری، ص ۸۹۹، نلدکه، ص ۱۶۷، راجع به دیلمیان مقایسه شود با رساله مینورسکی موسوم به «تسلط دیلمیان»

تشکیلات جدید سپاه موجب تغییری در طرز فرماندهی کل شد. کسری منصب ایران سپاهبد را ملغی کرد و چهار سپاهبد را به ریاست دائمی سپاه، هر کدام در یک ربع کشور، منصوب نمود. سپاهبد شرق افواج خراسان و سکستان و کرمان را به فرمان خود داشت و سپاهبد جنوب افواج پارس و خوزستان را و سپاهبد مغرب افواج عراق را تا سر حد دولت بیزانس و سپاهبد شمال افواج ممالک ماد بزرگ و آذربایجان را در زیر حکم خویش داشت. ا

اما راجع به مقامی که سپاهبدان در ضمن صاحبان مراتب داشته اند، مسعودی روایت بسیار جالب توجهی دارد و می گوید: اردشیر اول (که تمام جزئیات تشکیلات اداری را به او نسبت می دادند) رجال دولت را بر هفت دسته تقسیم کرده بود. می دادند) رجال دولت را بر هفت دسته تقسیم کرده بود. شدر چهار صف اول، اولیای دولت و همه اشخاصی را قرارداد، که در ایجاد و اجرای قوانین دست داشتند:

I- وزرا I- موبد [بزرگ] قاضی کل و رئیس هیربدان، I- چهار سپاهبد، که مأموران مهم دولت به شمار می و فتند و هر کدام در قلمرو خود صاحب اختیار بودند و بر یک ربع مملکت حکومت می کردند و معاونی در اختیار داشتند موسوم به I- مرزبان. سپس خوانندگان و نوازندگان و تمام کسانی را، که شغلشان موسیقی بودI، در یک طبقهٔ مخصوص جا داد. صور تی که از مسعودی نقل شده، حاوی نکات مفیدی نیز هست. پذید آمدن خوانندگان و نوازندگان در ردیف عالیترین مأموران دولت، روایتی است که مؤید آن فهرست موجودات آسمانی است، که مزدک به پیروان خود نشان داده و مأخوذ از ترتیب درجات دربار آن عصر ایران بوده است I- چهار مرزبان عمده بنا بر این صورت تحت فرمان سپاهبدان قرار گرفتند، ولی معذلک دارای مرتبتی بسیار عالی بودند. در نامه تسر آمده است که «هیچ آفریده ای I و ناحیت مغرب و خوارزم و کابل» I

**<sup>→</sup>** 

La domination des Dailamites (نشریه انجمن مطالعات ایرانی، شیماره ۳)، پاریس، ۱۹۳۲؛ اینوسترانتزف، مطالعات ساسانی، ص ۵۸ و ما بعد.

۱. طبری، ص ۸۹۴، نلدکه ص ۱۱۵ و یادداشت ۲، دینوری، ص ۶۹، مقایسه شود با ثعالبی، ص ۶۰۹، تاوادیا، «سورسخون»، ص ۶۵ ـ ۶۴، رک ضمیمه دوم.

۲. مروج، ج ۲، ص ۱۵۶، مقایسه شود با اشتاین در سالنامه سابقالذکر، ص ۷۰ ـ ۶۹، رک ضمیمه دوم.

۳. سپس مسعودی گوید و هرام پنجم تغییراتی در طبقه رامشگران داد، و خسرو اول تشکیلات اردشیر را تجدید نمود. بنابراین تشکیلاتی را که مسعودی ذکر میکند، همان است که در زمان خسرو اول دایر بوده است.

۴. راجع به دو طبقه اخیر مسعودی ذکری نمیکند.

۵. پایین تر هم درباره مقام رامشگران در دربار سخن خواهیم راند.

۶. به استثنای شاهان دست نشانده.

۷. دارمستتر، ص ۲۱۰ و ۵۱۳، مینوی، ص ۹. مولف گوید:

من ابتداگمان می کردم (چاپ اول، ص ۳۶۷)، که در این عبارت مقصود چهار سپاهبد است، ولی بعد به عقیده آقای اشتاین (موزئون ۱۹۴۰، ص ۱۳۰) تسلیم شدم، که اصحاب ثغور را با مرزبانان یکی می دانست، و این مرزبانان هرچند تحت فرمان سپاهبدان قرارگرفتند، ولی عنوان شاهی را حفظ کردند. صاحب نهایه (ص ۲۲۷) هنگام سخن از فرمانده مرز الان و خزر کلمهٔ مرزبان را ذکر کرده است. باری در این عبارت نامه تنسر اشتباهی رخ داده است، در متن

طبری و فردوسی حقوق سپاه بود، همه سپاهیان را سان دید و چون نوبت به نام پادشاه، که از طرف او مأمور بازرسی حقوق سپاه بود، همه سپاهیان را سان دید و چون نوبت به نام پادشاه رسید، او را نیز بخواند و از ساز و برگ او نکته هاگرفت و عاقبت مزدی از برای او مقرر کرد، که فقط یک درهم بیش از حداکثر مزد سایر سربازان بود. از این حکایت استنباط می شود که اصلاحات لشکری خسرو چه تأثیری در اذهان نموده و چگونه مقررات سخت و تبعیض ناپذیر این شاهنشاه، لشکر ایران را محل ترس عموم و حافظ نظم کشور کرده بود.

فی الواقع اگرچه خطری که مزدکیان در داخل کشور متوجه دولت نموده بودند، مرتفع شد، لکن اوضاع خارجی کاملاکوشش کسری را در امور لشکری ایجاب می نمود، هر چند بین ایران و بیزانس در سال ۵۳۲ یعنی دومین سال سلطنت کسری صلحی منعقد شد، لکن همواره انتظار تجدید جنگ داشتند. از طرف دیگر در مقابل هفتالیان ایران هنوز احساس سرافکندگی می کرد، چه مجبور بود سالیانه خراجی به پادشاه آن قوم بپردازد. مشاجرهای که بین دولت غسانیان خراجگزار روم و پادشاه حیره مطیع شاهنشاه ایران واقع گردید، موجب اشتعال آتش جنگ بین دو کشور ایران و روم شد ۲. در سال ۵۴۰ کسری انطاکیه راگرفت و ویران کرد و پس از جنگهای متعدد، که گاهی غلبه با ایرانیان و زمانی با رومیان بود، در سال ۵۴۵ قرار متارکه جنگ به امضای طرفین رسید. بعداً در قفقاز جنگ کردند و سعی کسری در تسخیر لزها ۱۹۵۶ه، که قومی عیسوی بودند، در نتیجه تحریکات رومیان عقیم ماند. صلح قطعی که در سال ۵۶۱ به مدت پنجاه سال به امضا رسید ۲، هر یک از دو طرف را عقیم ماند. صلح قطعی که در سال ۵۶۱ به مدت پنجاه سال به امضا رسید ۳، هر یک از دو طرف را مالک اراضی سابق خود شناخت. آزادی تجارت بین ایران و بیزانس تأمین یافت. عیسویان در کیش خود آزادی یافتند، لکن مقرر گردید که پیروان هر دو دیانت کسی را به دین خویش دعوت نکنند.

پس از ختم جنگ روم، (در بین سالهای ۵۶۱ ـ ۵۵۸) ، کسری دولت هفتالیان را، که در اثر حملهٔ یک قبیلهٔ ترک به سرداری سینجیبو Sindjiba (سیلزیبول Silzibul) متزلزل شده بود، برانداخت. رود جیحون سرحد بین ایران و سرزمین خاقان ترک شناخته شد. این خاقان به زودی برای ایران دشمنی خطرناک تر از پادشاه هفتالیان گردید. بعضی از قبایل ترک حتی در قفقاز نمودار شدند و کسری برای اینکه از حملات آنان جلوگیری کند، بر استحکامات قلعهٔ دربند افزود.

دارمستتر فقط از چهار ناحیه مرزباننشین، سه ناحیه ذکر گردیده است و ناحیه جنوب در آنجا نیست. در متن مینوی کابل را به جای ناحیه چهارم ذکر کردهاند، ولی واضع است که کابل ناحیه مرزباننشین جنوب نیست و در اینجا اشتباهی رخ داده است.

۱. طبری، ص ۹۶۳ نلدکه، ص ۲۴۷ و ما بعد و یادداشتها؛ فردوسی، چاپ مول، ج ۶، ص ۱۷۴ و ما بعد.

۲. طبری، ص ۹۵۸ و ما بعد، نلدکه، ص ۲۳۸ و ما بعد، رتشتین، ص ۸۲ ـ ۸۱

٣. اشتاين، موزئون، ١٩٤٠، ص ١٢٤، يادداشت ع. ۴ بنا بر تحقيقات اشتاين (در همان جا).

۵ مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۴ و ۲۱۶؛ شدر، ایرانیکا (رسالات انجمن علوم گوتینگن، ۱۹۳۴)، ص ۳۸ و ما بعد. ۶. بعض مصنفان شرقی نوشتهاند که خسرو اول به جنگ «هادشآه هند» لشکر کشید و آن پادشاه ازدر اطاعت در آمد و «نواحی مجاور عمان (۱) را که در زمان و هرام گوربه ایران داده شده بود»، بدون جنگ، دوباره مسترد داشت.

در قسمت جنوب، کسری قدرت خود را بر یمن بسط داد. این مملکت در آن زمان در دست حبشیها حبشیان بود. وهریز، که یکی از سرداران کسری بود، با اعراب همدست شد و در سال ۵۷۰ حبشیها را خارج کرد و از جانب شاهنشاه به حکومت آن کشور منصوب گردید. ۱

در حدود همان ایام سینجیبو به تحریک دولت روم به ایران تاخت. قلاع استواری که کسری بنا کرد، موقتاً به این حملات خاتمه داد، لکن این واقعه موجب تیرگی روابط ایران و بیزانس گردید. اغتشاشاتی که در ارمنستان رخ داد، موجب جنگ تازهای شد، که در سال ۵۷۲ واقع گردید. بین النهرین مجدداً غارت و خراب گشت. یوستینیانوس، پس از آنکه در ملیتن Melitène فتحی عظیم کرد، از خسرو شکست یافت. موریکیوس Maurice به جای او فرمانده سپاه بیزانس شد و تاخت و تازی چند در خاک ایران کرد و شهر سنجار را فتح نمود. آنگاه مذاکراتی بین طرفین به منظور عقد صلح شروع شد، لکن کسری در سال ۵۷۹ وفات یافت و نتیجه صلح را ندید.

## \*\*\*

در روایات شرقی خسرو اول نمونه دادگستری است و مؤلفان عرب و ایرانی حکایات بسیار در وصف جد و جهد او برای حفظ عدالت نقل کردهاند. نظام الملک در این خصوص حکایتی دارد، که ظاهراً از مأخذی صحیح نقل کرده و نمونهٔ آن نوع حکایات محسوب تواند شد. خسرو هنگام جلوس به بزرگان سپرده بود که با مردمان به درستی و عدالت رفتار کنند، لکن رجال و مأموران عالی مقام مرتکب اعمال ناشایست می شدند. کسری پس از سه یا چهار سال آنها را گرد آورد و سخنان بسیار فرمود، من جمله چنین گفت: «بدانید که مرا این پادشاهی خدای، عزوجل، داد و من به شما ارزانی داشتم و هر کس را ولایت دادم و هر کس را در این دولت حقی بر من بود، بی نصیب نگذاشتم و بزرگانی که بزرگی و ولایت از پدرم یافتهاند، ایشان را هم بدان محل و مرتبت بداشتهام و منزلت و نان پاره ایشان کم نکردهام». پس بار دیگر آنان را فرمود که دست از آزار رعیت باز دارند. چون روزی چند برآمد، همه بر سر کار شدند و دراز دستی پیش گرفتند و نوشروان را به چشم کودکی نگاه می کردند «هر کس پنداشت انوشیروان را بر تخت نشانده است، اگر خواهد او را پادشاه دارد و اگر نخواهد ندارد.»

یکی از ستمکاره ترین بزرگان سپاه سالاری بود، که کس از او «توانگرتر و با نعمت تر نبود و نوشیروان او را والی آذربایجان کرده بود و در همه مملکت هیچ امیر از او بزرگتر و با عدت و آلت تر و

<sup>(</sup>بلعمی، ۲، ص ۲۲۱). طبق مسعودی (مروج، ج ۲، ص ۲۰۰) «سلاطین هند و سند و تمام ممالک شمالی و جنوبی با پادشاه ایران عقد صلح نمودند».

۱. پس از مرگ وهریز، خسرو حکومت یمن را به یکی از اسواران موسوم به زین یا وین داد. هرمزد چهارم او را معزول کرد و به جایش مَروَزان نامی را تعیین نمود. پسر مروزان، خوره خسرو، با اجازه خسرو دوم جانشین پدر شد، و سلسله حکمرانان ایرانی یمن به او ختم شد. (طبری، ص ۹۸۷ و ۴۰ ـ ۳۹،۱، نلدکه، ص ۲۶۴ و ۵۱ ـ ۳۴۹).

۲۰. سیاست نامه، چاپ شفر، ص ۲۹ و ما بعد، ترجمه، ص ۴۱ و ما بعد.

٣. بدون شک سپاه سالار = سپاهبد میباشد (معنی هر دو کلمه یکی است).

خيل و تجمل نبود.

وی را آرزو چنان افتاد، که مر خویشتن را باغی و نشستنگاهی سازد. کلبه و زمین پیرزنی مانع کار او بود و چون پیر زن راضی به فروش نشد، سپاه سالار آن کلبه و زمین به ظلم از او بگرفت. پیر زن درماند، خود را پیش او افکند، که یا بها بده یا عوض، در او ننگریست. هرگاه که این سپهسالار بر نشستی و به تماشا و شکار شدی، پیرزن بر سر راه او بانگ برداشتی و بهای زمین طلبیدی جوابش ندادی و اگر با خاصگیانش گفتی، گفتندی بگوییم و نگفتندی. تا دو سال بر آمد، پیرزن عاجز شد و طمع از انصاف وی ببرید. پس برخاست و به رنج و دشواری از آذربایجان به مداین شد، چون درگاه نوشیروان بدید، گفت مرا نگذارند که در این سرا شوم. تدبیر من آن است که در صحرایی او را ببینم و قصد خود بر وی عرض کنم. پیرزن خبر یافت که نوشیروان به فلان شکارگاه می رود. بدان شکارگاه شد و آن شب آنجا بخفت. روز دیگر نوشیروان در رسید. بزرگان بپراکندند و به شکار مشغول شدند و نوشیروان با سلاحداری بماند. پیرزن چون ملک را تنها بدید، گفت ای ملک داد این ضعیفه بده. نوشیروان سوی او راند و قصه او بستد و بخواند. گفت دل مشغول مدار که مراد تو حاصل کنم. آنگاه فرمان داد تا آن پیرزن را به مهتر ده سپارند. چون نوشیروان از شکار بازگشت پیرزن را در خانه فراشی جای داد و در اندیشه بود که چهچاره کند، تا حقیقت این حال معلوم شود، چنانکه بزرگان ندانند. پس ملک غلامی به آذربایجان فرستاد تا به ظاهر وضع شهر و حال غلهها و میوههای ایشان را ببیند چگونه است او جایی آفت آسمانی رسیده است یا نه و همچنین احوال مراعی و شکارگاهها بپرسد، اما در نهان غلام راگفت در آذربایجان حال آن پیرزن پرسد و او را خبر دهد. غلام حالها را معلوم کرد و بدرگاه نوشیروان آمد و احوال بازگفت و نوشیروان را تحقیق شد که پیرزن راست گفته است. روز دیگر بارداد و چون بزرگان حاضر شدند، روی بدان بزرگان کرد و گفت والی آذربایجان را چه مقدار دستگاه باشد؟ گفتند دوبار هزار هزار دینار، که او را بدان حاجت نیست. گفت از متاع و تجمل؟ گفتند سیصدهزار هزار دینار، زرینه و سیمینه. گفت از جواهر؟ گفتند پانصد هزار هزار دینار. گفت ملک و مستغل و ضیاع ۲؟ بگفتند در خراسان و عراق و آذربایجان در هیچ ناحیت و شهری نیست که او را آنجا ده پاره و هفت پاره ملک و ده و آسیاب و کاروانسرا و گرمابه و مستغل نیست.گفت چهار پای؟ گفتند سی هزار. گفت بنده درم خریده؟ گفتند هزار و هفتصد غلام رومی و حبشی درم خریده دارد و چهارصد کنیزک دارد". گفت اکنون کسی که چندین نعمت دارد و هر روز از بیست گونه طعام و بره و حلوا و قلیه چرب و شیرین خورد وضعیفی دیگرکه از پرستار خدای تعالی بوده باشد و در همه عالم دونان داشته باشد، این کس به ناحق دونان خشک از او بستاند و او را محروم گرداند بر او چه واجب آید؟ همه گفتند این کس مستوجب همه عقوبت بود و هربدی که با او کنند سزاوار است. نوشیروان

۱. برای تعیین خراج.

۲. یکی از شواهدی که املاک بزرگان در سرتاسر مملکت پراکنده بود.

۳. لازم به تذکر نیست که این اعداد ارزش تاریخی دقیق ندارند. ولی تا اندازهای ما را به وضع و قدرت مادی بزرگان ایران آشنا میسازد..

گفت پس اکنون بخواهم که پوست او بکنند و گوشت او به سگان دهند و پوست را پرکاه کنند و بر در سرا بیاویزند و هفت روز منادی کنند که هر که بعد از این ستم کند با او همان کنند، که با این کردند.» مسعودی حکایت دیگری از انوشیروان ذکر کرده است ، که با داستان فریدریش دوم پادشاه پروس و آسیابان شباهت تمام دارد و غالب مؤلفان متأخر شرقی به نقل آن پرداختهاند. آمسعودی گوید: «خسرو پس از مراجعت به عراق سفرا و فرستادگان پادشاهان مختلف را به حضور پذیرفت، یکی از این سفرا فرستاده قیصر روم بود که به تماشای ایوان کسری پرداخت و از جلال و شکوه آن ستایشها کرد. فقط در میدان جلو ایوان نقصی مشاهده کرد و به همراهان بازگفت. وی را چنین پاسخ دادند: «در آن مکان خانه ای از آن پیرزنی بود که حاضر به فروش نشد و چون شاه نخواست به آن پیرزن ستم روا دارد، آن خانه را به همان حال بگذاشتند و این نقص از آن است.» فرستاده گفت «به خدا که این نقص بهتر از هر کمال است ...».

روایات دیگری در دست داریم، که هرچند افسانه آمیز است، لکن از این حیث که انعکاسی از روایات قدیمه راجع به عدالت خسرو انوشیروان به شمار میرود، کاشف از حقیقتی تواند بود. در سیاستامهٔ نظام الملک مسطور است، که کسری زنجیر جرسی را به قصر خود متصل نمود، تا هر کسی که بر او ظلمی وارد آمده باشد، زنجیر را بکشد و توجه شاه را معطوف خود کند. هفت سال و نیم گذشت و کسی به زنجیر دست نزد و چون پس از این مدت جرس به صدا در آمد، خری ناتوان را دیدند، که خود را به زنجیر می مالید. آنگاه کسری در پی صاحب آن خر فرستاد و به او امر داد، که از آن حیوان مواظبت کند. این نکته اخیر در تاریخ ابوالفداء نیست، که نصب جرس را به هرمزد چهارم نسبت می دهد. لکن این افسانه داستان سیاری است و ظاهراً منشأ آن رسمی است که در هندوستان و چین حقیقتاً معمول بو ده است. ۶

اگرچه در زمان انوشروان قوانین را دقیق و عادلانه اجرا می کردند، ولی تا حدی مجازاتها را تعدیل نمودند. سابقاً عبارتی از «مه تسر نقل کردیم مبنی بر اینکه سابقاً اشخاص مرتد و طاغی و خائن و فراری از جنگ را بلافاصله محکوم به اعدام می کردند. و مرتکبان جرائم نسبت به همنوع را، از قبیل سرقت و راهزنی و زنا و ظلم و غیره، به جزاهای بدنی سخت یا اعدام محکوم می نمودند. نویسنده نامه مذکور ضمناً می گوید که «در این هر سه شهنشاه مستی پدید فرمود بسیار بهتر از آن پیشینگان،

۱. مروج، ج ۲، ص ۱۹۷ و ما بعد. نلدکه، طبری، ص ۲۵۱، یادداشت ۱.

۲. همین موضوع در داستان عربی ابن عبدالسلام الهاشمی و پیرزن دیده می شود، کتاب الاذکیاء ابن الجوزی ترجمه آلمانی از رشر O.Rescher، گالاته، ۱۹۲۵، ص ۳۳۵.

۳. رک مثلا به بیهقی، چاپ دو شوالی de Schwally، ص ۵۳۸، و نهایه، ص ۲۳۲.

۴. چاپ شفر، ص ۳۶ و ما بعد، ترجمه ص ۵۲ و ما بعد.

۵. تاریخ قبل از اسلام، چاپ فلیشر، ص ۹۰ و ما بعد.

۶. باسه R. Basset در مجله روایات عامیانه Revue des traditions populaires، ج ۲۴، ص ۱۹۲ و بعد.

۷. ص ۳۲۸.

۸ این شاهنشاه در نامه تنسر اردشیر اول است، اما دیدیم که نامه تنسر را در زمان خسرو اول ساخته اند و وضع آن زمان را بیان می کند.

چه در روزگار پیشین هر که از دین برگشتی، حالا عاجلا قتل و سیاست فرمودندی»، لکن در عهد نگارش نامه «شهنشاه فرمود که چنین کس را به حبس باز دارند و علما مدت یکسال به هر وقت او را خوانند و نصیحت کنند و ادله و براهین بر او عرض دارند، و شبهه را زایل گردانند، اگر به توبه و انابت و استغفار بازآید، خلاص دهند و اگر اصرار و استکبار او را بر استدبار دارد، بعد از آن قتل فرمایند». در واقع این قانون در حق پیروان دیانت مسیحی و یهودی اجرا نمی شد، لکن بر سایر کفار تعلق می گرفت. او اما کسانی که جرائم سیاسی مرتکب می شدند، مثل شورش یا ترک صفوف جنگ، جماعتی از آنان را هلاک می کردند، تا سایران عبرت گیرند، و مجرمان عادی را به جزای نقدی و قطع عضوی از بدن محکوم می نمودند و از قطاع الطریق چهار برابر سارق غرامت می ستاندند. برخلاف معمول گذشته، عضو مجرم را به طوری قطع میکردند که او را از کار باز ندارد. مثلا زانی را بینی می بریدند. اگر مجرم محکوم به جزای نقدی، پس از پرداخت جریمه مجدداً مرتکب جرم سابق می شد، بینی و گوشهایش را میبریدند، «بدون اینکه مجرم مجدداً حق تقاضای عفو داشته باشد.»<sup>۲</sup> اما حاجت به تذکار نیست که این تعدیل نسبی در قانون جزا مانع آن نبود که پادشاه در اجرای عدالت خشونت بسیار به کار برد. در آثار پروکوپیوس مذکور است که در چندین مـورد بـه امـر خسرو بعضی از مجرمان را پوست کندند و به کاه انباشتند. به موجب روایت آگاثیاس ۴ به فرمان خسرو نخویرگی را، که در کشورلزها Lazes مغلوب شده و شکست او باعث تباهی کار ایرانیان گردیده بود، زنده پوست کندند.

مورخان شرقی نه فقط خسرو را یکی از عادلترین پادشاهان دانسته اند، بلکه او را نمونهٔ جوانمردی و رحمت شمرده اند. ثعالبی گوید<sup>۵</sup> به خسرو خبر دادند، که یکی از وکیلان او بیش از آنچه مقرر است، در تجمل و تعیش صرف می کند. خسرو در جواب توقیع فرمود: «شما چه وقت شطی را دیده اید که بیش از آنکه آب برگیرد، زمین را آبیاری کند». راجع به جود و سخای خسرو در شعبه ای از ادبیات اسلامی، که معروف به «ادب» است، حکایات بسیار دیده می شود. ۶

توصیفی که پروکوپیوس از خسرو کرده، با آنچه در روایات شرقی هست، چندان مطابقت ندارد، لکن او مورخ بی طرفی نبوده و از هر صفحهٔ تاریخش آثار کینه و خصومت نسبت به این دشمن خطیر دولت بیزانس دیده می شود. پروکوپیوس خسرو را پادشاهی بی آرام و فتنه انگیز معرفی کرده است، که عاشق ابتکار و بدعت بود و همواره در پیرامون خویش تولید هیجان می کرد و بزرگان مملکِت را جان به لب می آورد. این عبارات، که از قلم آن مورخ بدخواه صادر شده، حاکی از اصلاح

۱. به عقیده نو Nau (مجله تاریخ ادیان، ج ۹۵، ص ۱۷۱) نامه تنسر در اینجا خلاصه فرمان شاپور دوم را، که در سال ۳۴۰ صادر شده و در اعمال شهدا مذکور است، نقل کرده است.

۲. نامه تنسر، دارمستتر، ص ۲۱ ـ ۲۱۹ و ۲۶ ـ ۵۲۳؛ مینوی، ص ۱۸ ـ ۱۷. در چاپ اخیر آخرین جمله چنین خوانده می شود: و دیگر عضو را تعرض نرسانند. ۳. جنگ ایران ۲ / ۱۱ / ۳۸ و ۲ / ۱۷ / ۱۲ ـ ۱۱.

۴. ۲ / ۲۳. ۵. ص ۶۰۸.

۶. رک مثلا به بیهقی چاپ شوالی، ص ۵۵۳ و ۴۹۴؛ شروانی، ترجمه رشر (اشتوتگارت، ۱۹۲۰)، ص ۲۰۷ و ما بعد. ۷. جنگ ایران، ۱/ ۲۳.

طلبی خسرو است و به علاوه پروکوپیوس او را حیله گرومزور شمرده، گوید: «خسرو از میان مردم در این صنعت سرآمد بود، زیراکه آنچه وجود نداشت، میگفت و آنچه وجود داشت، کتمان می کرد و مسئولیت ظلمهای خود را به عهدهٔ مظلومان می گذاشت. همیشه مهیای نقض سوگند و پلید کردن روح خویش با ارتکاب اعمال زشت حرص آمیز بود. اظهار زهد و تقدس می کرد و زشتی اعمال خود را به قوهٔ زبان آوری از میان می برده الای پروکوپیوس برای اینکه نمونهای از این پستی اخلاق کسری به دست داده باشد، حادثه ای ذکر می کند که در فتح شهر سوره Sura به دست ایرانیان اتفاق افتاد، و اگر مورخ بی طرف، بود، این حادثه را به طریقی دیگر تعبیر می کرد و آن از این قرار است که هنگام گشودن این شهر خسرو مردی را دید، که زنی زیبا را بر روی خاک می کشید، در حالی که طفل او به زمین افتاده بود. شاه ناله ای از دل برآورد، که به عقیده مورخ مزبور از روی صدق و صفا نبود، آنگاه صورت اشک آلود خود را به عموم و من جمله آناستاسیوس Anastase سفیر روم نشان داد و از خدا خواست که مسبب تمام این فجایع را کیفر دهد. و مورخ گوید که خسرو در کمال خوبی می دانست که نفرین بر خود او است نه امپراتور یوستینیانوس، زیرا که گذاه خسرو از قیصر عظیم تر بود.

از آن گذشته در روایات مورخان شرقی نیز به بعضی نکات مزورانه (ماکیاولیست) برمیخوریم، که به انوشروان نسبت داده اند. بلاذری گوید آخسرو خواهان دوستی خاقان ترک (سینجیبو) بود و قرار بر این شد که خسرو دختر او را به زنی بگیرد و خاقان دختر خسرو را آ، اما خسرو یکی از کنیزان را به جای دختر خویش از برای خاقان فرستاد آ. دو پادشاه ملاقات کردند و به مناسبت دوستی خود ضیافتی بر پا نمودند، اما خسرو بعضی از مردان خود را دستور داد که شباهنگام به خیمههای ترکان آتش در افکنند و چون خاقان شکایت کرد، خسرو اظهار بی اطلاعی نمود. این کار را شب دیگر تکرار کردند و نتیجه همان شد. در شب سوم خسرو به خیمهٔ خود آتش در افکند و به خاقان شکایت برد، چنانکه گویی او را مسبب این واقعه می دانست و چون خاقان قسم یاد کرد که از این واقعه باخبر نیست، خسرو طریقی به او پیشنهاد نمود، تا از این گونه حوادث جلوگیری شود، از این قرار که خاقان نیست، خسرو اجازه دهد تا دیواری بین این دو مملکت برآورد. خاقان رضا داد و به کشور خود بازگشت پس به امر خسرو دیواری بسیار استوار بنا کردند. چون خاقان ترک دریافت که خسرو او را فریب داده و زوجه اش کنیزی بیش نیست. دیگر قادر به کشیدن انتقام نبود آ.

حکایت دیگری در کتاب  $^4$  جاحظ و کتاب  $^3$  و کتاب  $^3$  انساوی منسوب به جاحظ نقل شده است از این قرار: خسرو ظن برد که یک نفر از ندیمان او با یکی از اهل حرمش رابطهٔ غیر مشروع

۱. پروکوپیوس، ۲ / ۹ / ۸. ۲. چاپ دخویه، ص ۱۹۵ و بعد، ترجمه رشر، ص ۲۱۶ و بعد.

۳. آینکه خسرو دختر یکی از شاهزادگان ترک را به زنی اختیار کرده باشد، مطابق تاریخ است. این زن دختر ایستمی خاقان Istämi khâgân برادر کوچک سینجیبو میباشد و او مادر هرمزد چهارم است (رک شدر، ایرانیکا، ص ۴۱). ۴. این از قصص سیار است و نظایر بسیار دارد.

۵ همین روایت نزد ابن خردادبه نیز دیده می شود (جغرافیون، ج ۶، ص ۲۵۹ و بعد، ترجمه، ص ۲۰۰ و بعد)؛ ولی در آنجا شاه خزران جای خاقان ترک راگرفته است.

٧. چاپ فان فلوتن؛ ص ٢٧٧ و بعد، ترجمه رشر، ج ٢، ص ٨٨ و ما بعد.

دارد، لکن دلائلی برای اثبات آن نداشت. پس آن مرد را به جاسوسی به دربار امپراتور یونان فرستاد و طوری مقدمات را فراهم نمود که امپراتور جاسوس را شناخت و او را به قتل آورد. مأخذ این دو حکایت ظاهراً خودای نامگ نبوده است و مسلماً جزئیات آنها افسانه است، اما شاید حاکی از بعضی صفات خسرو باشد، که بر معاصران او معلوم بوده، ولی مورخان در شروح ستایش آمیزی که راجع به این پادشاه نوشته اند، این اخلاق او را به ندرت اظهار کرده اند.

آرای مردمان مطلع و اشخاص کاردان در نظر خسرو چندان ارزشی نداشت و حکایتی که طبری راجع به دفاتر مالیاتی جدید خسرو نقل کرده است، که اصلاح خراج مبتنی بر آن بود، این مطلب را می رساند. خسرو شورایی منعقد کرد که هرگاه کسی ایرادی دارد، اظهار کند. همه ساکت ماندند، چون پادشاه در دفعهٔ سوم سؤال خود را تکرار نمود، مردی از جای برخاست و با کمال احترام پرسید که پادشاه خراج دائمی بر اشیای ناپایدار تحمیل فرموده و این به مرور زمان در اخذ خراج موجب ظلم خواهد شد. آنگاه پادشاه فریاد برآورد: «ای مىرد ملعون و جسور! تو از چـه طبقه مردمانی؟». آن مرد در جواب گفت: «از طبقه دبیرانم». پادشاه فرمود «او را با قلمدان آنقدر بزنید تا بمیرد!» پس همه دبیران از جای برخاسته، آنقدر او را با قلمدان زدند تا هلاک شد. آنگاه همهٔ حضار گفتند: «خسروا خراجهایی که مقرر فرمودی همه موافق عدالت است». اکاووس، که یکی از برادران خسرو بود و هوای تاج و تخت داشت، چنانکه دیدیم به قتل رسید. برادر دیگرش جَم در میان بزرگان ایران، که از سلطنت خسرو ناراضی بودند، هواخواه داشت، لکن خسرو پیشدستی کرد و جَم را به قتل رسانید و برای اینکه از اینگونه توطئهها آسوده باشد، در عین حال همهٔ برادران دیگرش را با پسرانشان و پدر بزرگ خود اسپبدس Aspebedes هلاک کرد. فقط کواد، پسر جَم، که کنارنگ آدرگنداد او را پنهان کردهبود، از این قتل عام نجات یافت. این راز آشکار نشد، مگر چند سال بعد. آنگاه به امر خسرو آدرگنداد را، که پیری سالخورده بود، به قتل آوردند و مقام کنارنگی را به پسرش وهرام دادند. پروکوپیوس، که جزئیات این وقایع را شرح داده<sup>۲</sup>، در این مورد نیز مثل سایر موارد مقصودش نمایش حیله و تزویر خسرو است. یکی دیگر از صاحبان مراتب، که به امر پدر خسرو دارای مقام شدهبود، یعنی سرنخوارگان ماهبود، به همان نحو به قتل رسید. این شخص، که سابقاً دسایسی به کار برده و ارتیشتاران سالار سیاوش را از کار انداخته بود، خود نیز به سبب دسیسه یکی از بـزرگان موسوم به زَبَرگان از کار افتاد، پروکوپیوس گوید شاهنشاه به زبرگان امر داده بود از پی ماهبود برود و او را به حضور بیاورد. ماهبود به کار افواجی که در تحت فرماندهی داشت سرگرم بود. جواب داد که پس از انجام کار خود بی درنگ به حضور خواهد شتافت. زبرگان این جواب را به شاه آورده، عرض کردکه ماهبود به بهانه اینکه کار دارد، از آمدن امتناع میکند. خسرو سخت در غضب شد و به ماهبود امر داد، که برود برروی سه پایه بنشیند". بیچاره چندین روز در آنجا ماند و عاقبت به حکم شاه اعدام

۱. طبری، ص ۹۶۱، نلدکه، ص ۴۳ ـ ۲۴۲. ۲. پروکوپیوس، کتاب ۱، بند ۲۳.

۳. سه پایهای که در جلو قصر قرار داشت و مقصر روی آن نشسته، انتظار فرمان شاهی را درباره خویش میکشید.

شد. این حکم شهرت فوقالعاده یافت ۱. این حکایت را ثعالبی و فردوسی نیز نقل کردهاند، لکن به صورتی که بیشتر افسانه آمیز است، از این قرار: زروان آرئیس خلوت، که دشمن جان ماهبود بود، بر او تهمتی بست و یک نفر یهودی را با دادن پول راضی کرد، تا به پادشاه وانماید که ماهبود خواسته است او را زهر بدهد. خسرو، پس از کشتن خدمتکار باوفای خود، تصادفاً آن حیله را کشف کرد. و مسببان راکیفر داد و از اینکه در کشتن ماهبود شتاب روا داشته است، پشیمان شد آ. در زمان خسرو پسرش، انوشگ زاد، طغیان کرد و این مصادف با وقتی بود که خسرو به سختی مریض شده بود. خسرو شورش را فرونشاند، اما انوشگ زاد را هلاک نکرد و به کور نمودن او قناعت کرد، یا چنانکه پروکوپیوس حکایت نموده است، پلک چشم او را با آهن سرخ سوزانید و این باعث شد که انوشگزاد از جانشینی محروم گردد، یا به عبارت دیگر رسیدن به سلطنت بر او دشوار شود. ۲

تیسفون پایتخت دولت شاهنشاهی و مقر شاهنشاه در عهد خسرو اول به منتهای وسعت خود رسید. در تیسفون نام بزرگترین شهر از چند آبادی بود، که مجموع آنها را معمولا «شهرها» یا به زبان سریانی ماحوزه Mâhôzè میخواندند و گاهی ماحوزه ملکا (یعنی شهرهای پادشاه) می نامیدند، و گاهی مدیناثا Medhinâthâ یا مذینه Medhînê (شهرها) می گفتند و همین لفظ است که عرب آن را به صورت المدائن پذیرفته است. چنین حدس می توان زد که این نامهای سامی ترجمه یک نام پهلوی (ظاهراً شهرستانان) بوده است، که در منابع ما محفوظ نمانده است. در سکههای ساسانیان

۱. پروکوپیوس، کتاب ۱، بند ۲۳.

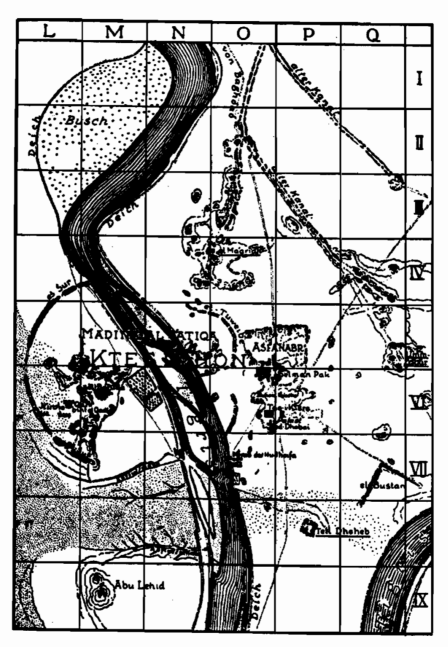
۲. زَروان یا زَوران نزد فردوسی (= زَبَرگان)؛ روایت ثعالبی دو تن از بزرگان عهد خسرو را با یکدیگر اشتباه کرده، و
 دشمن ماهبود را آزرونداد مینامد (بخوان: آدُرونداد، شکل دیگر آدر گنداد).

٣. ثعالبي، ص ۶۲۵ و ما بعد؛ فردوسي، چاپ مول، ج ۶، ص ۲۹۴ و بعد.

۴. رک نلدکه، طبری، ص ۴۶۷ و ما بعد.

۶. این لفظ جمع است، راجع به مفرد آن ماحوزا Mâhôzâ («شهر»، «شهر بزرگ») پایین تر را ببینید. ۷. رک زاره ـ هر تسفلد، سفر باستان شناسی، ج ۲، ص ۴۸، یادداشت ۲.

مقر پادشاه به لفظ «در» تعیین شده است. در قرن آخر دولت ساسانیان مدائن مشتمل بر هفت شهر بود. مورخان عرب و ایرانی، که کتب خود را در زمان ویرانی یا زوال مدائن نوشته اند، تعداد آنها را به اختلاف ذکر کرده اند، به هرحال تیسفون و شهرویه اردشیر که همان سلوکیه قدیم است، مهمترین شهرهای مدائن به شمار می رفته اند (ش ۳۷).



شکل ۳۷ ـ نقشهٔ شهر سلوکیه و تیسفون و حوالی آن (شمیدت Schmidt، حفاری تیسفون در ۳۲ ـ ۱۹۳۱، سوریا، ۱۹۳۴).

آمیانوس کوید پایتخت ایران وضعی داشت که در موقع جنگ غلبه بر آن ممکن نبود؛ حصارهای بلند بر دور مجموعه شهرهای آن کشیده شده و درهای مستحکمی در این حصارها

۱. اندیشه نگار آن بابا bâbâ؛ اشترک، ص ۳۸.

۳. طبری، ۱۰۶۲، نلدکه، ص ۳۸۷.

تعبیه نموده بودند. احتمال می رود که به نسبت افزایش عدهٔ شهرهایی که ماحوزه را تشکیل می داد، استحکامات را چندین دفعه تجدید کرده باشند. تیسفون در جانب شرقی دجله و ویه اردشیر در سمت غربی آن واقع بود. ارتباط این دو شهر در آغاز فقط به وسیلهٔ یک پل میسربود، اما چون ایاب و ذهاب راکفایت نمی کرد، شاپور دوم در عنفوان شباب پل دیگری بر دجله بست، تا آیندگان از پلی و روندگان از پلی در دیگر بگذرند.

تیسفون، که آن را به زبان پهلوی تیسپون Têspôn میگفتند ۱، در مشرق دجله واقع بود و حصاری به شکل نیم دایره با برجهای بسیار داشت. و سعت زمینی که بین شط و این حصار افتاده بود، به طوری که آثار آن هنوز دیده می شود، تقریباً به ۵۸ هکتار می رسید و این همان است که آن را مدینة العتیقه یا «شهر قدیم» آمی گریند. حفاریهایی که از طرف هیئت آلمانی در سنوات ۲۹ ـ ۱۹۲۸ به عمل آمده، موجب کشف خرابه یک کلیسای عهد ساسانی گردیده است. در آن خرابه ها تنه مجسمه یک نفر از مقدسان عیسوی پیدا شد، که با ساروج ملون ساخته شده بود. در مشرق تیسفون محله آسپانبر Aspânbar واقع بود و این محلی است که امروز بقعه سلمان پاک، که از آثار اسلامی است، در آن دیده می شود، و هم در آنجا آثار خرابه های بسیار موجود است، که طاق کسری را احاطه کرده اند. این اراضی ظاهراً باغ و بستان شاهی بوده است. زاویهٔ دیواری که امروز «بستان کسری» می خوانند، در حقیقت بقیه دیواری است که باغ گوزنان خسرورا احاطه می کرده است. اراضی محله اسپانبر از سمت جنوب محدود به بستر عتیق دجله می شده است. در این محل تلی هست، که آن را خرانه کسری می نامند و ظاهراً بنیان بنای عظیمی در زیر آن پنهان است ۲.

بنا به عقیده باخمان Bachmann همکار رویتر Reuther بستان کسری گویا یکی از شهرهای مدائن بوده، که انطاکیه جدید نام داشته است. نام رسمی این شهر ویهانتیوخ خسرو  $^{0}$  بوده، ولی معمولا آن را رومگان «شهر رومیان» میخواندهاند.  $^{2}$  این شهر از تأسیسات خسرو اول است. پس از تسخیر انطاکیه این پادشاه سکنهٔ آن را به شهر جدیدی کوچ داد که برای آنها در نزدیکی تیسفون بنا کرده بود و به این منظور از بلاد سوریه و رودس Rhodes رخام و ستونهای مرمر و موزائیک زجاجی و سنگهای تراش عظیم  $^{4}$  به ایران آورد. مسعودی حکایت میکند  $^{4}$  که خسرو پس از عقد صلح با

۱. مصنفان چینی تیسفون را سوپین Ssu-pin نوشته اند (هیرث Hirth چین و مشرق رومی، ص ۲۲۴). نام دیگر پایتخت ساسانیان به چینی سولی Su-li بود (ایضا، ص ۱۹۸)، که احتمال می رود از لغت پهلوی سوریک («سریانی») گرفته شده باشد. هیون تسیانگ آن را سولاساتانگ نا Su-la-sa-t'ang-na (سوریستان، «سوریه»؟) می نامد، بیل Beal، ج کرفته شده باشد. هیون تسیانگ آن را سولاساتانگ نا Su-la-sa-t'ang-na

۲. در عربی مدینة العتیقه. زاره مهرتسفلد، سفرباستان، ۲، ص ۵۸، شمیدت در نقشه خود (شکل ۳۷) مجموعه شهرهای تیسفون و سلوکیه را تیسفون و مدینة العتیقه نام میبرد.

۳. سفر باستانشناسی، ص ۵۸ و ۷۳، این نام را مورخان عرب به شکلهای مختلف نوشتهاند (در نقشه شکل ۳۷ (Asfanabr

۵. Antiokheia khosroou نزد پروکوپیوس، جنگ ایران، ۲ / ۱۴. ع. الرومیه اعراب.

٧. ثنوفيلاكتوس، بارهبرئوس Barhebraeus، رك زاره ـ هرتسفلد، سفر؛ ٢، ص ۴٨.

۸. مروج ۲، ص ۲۰۰ ـ ۱۹۹.

امپراتور روم از سوریه مرمر و سنگهای رنگین شده و چندین قسم فسیفسه Fusaifisa با خود آورد. فسیفسه ترکیبی است از شیشه و سنگ درخشان و رنگارنگ، که به شکل مکعب برای تزیین کف اتاقها و عمارت به کار می برند. بعض آنها از حیث منظر شبیه جام بلور است. خسرو پس از اینکه با این غنیمت گرانبها به عراق بازگشت، در نزدیکی مدائن شهری بنا نمود، که آن را رومیه نام نهاد. عمارت و اندرون حصار را مطابق آنچه در انطاکیه و سایر بلاد سوریه دیده بود، با موزائیک زینت داد. دیوارهای رومیه، که از گل بنا شده، امروز هر چند تا نیمه خراب گردیده، ولی هنوز استوار است و گواه صحت توصیف ما است.

در افسانه ها آمده است که این شهر را دقیقاً مطابق نقشهٔ انطاکیه بناکرده بودند، بطوری که هر یک از مهاجران منزل خود را به آسانی یافت ۱. کسری در آنجا چندین حمام و یک میدان اسب دوانی بنا نمود و به سکنهٔ آن امتیازات و عنایات مخصوص مبذول داشت، از جمله مسیحیان را آزادی مذهبی عطا نمود. اهالی این شهر مستقیماً تحت نظر شاه قرارگرفتند و هرگاه مجرمی بدانجا پناهنده می شد، کسی حق نداشت معترض او بشود. ۲

در مغرب دجله آثار حصاری دیده می شود که قسمت اعظم آن را با آجر بابل ساخته اند و مساحتی قریب ۲۸۶ هکتار را احاطه نموده است. این شهر سلوکیه است، که قدیمترین قسمتهای پایتخت به شمار می رود و اردشیر اول بخشی از آن را مجدداً بنا کرد و آن را ویه اردشیر نام نهاد. آحصار آن همان دیوار شهر سلوکیه عهد سلوکیان است. آشهر ماحوزا مجاور سلوکیه بود. از آن گذشته مؤلفان یهود و سریانی کلمهٔ ماحوزا را به معنی تمام ناحیه سلوکیه استعمال کرده اند. و یه اردشیر شهر بزرگی بود که کوچههای سنگفرش داشت. در کنارخانه های آن محوطه ای برای چارپایان موجود بود، زیرا اهالی ثروتمند آن شهر، گلههایی داشتند که روزها به دره بزرگی در نزدیکی ماحوزا به چرا می فرستادند، و آن دره را «عقبه ماحوزا» نام داده بودند. بازار این شهر خیلی بزرگ بود، و تجار یهودی شراب فروش و همه نوع سوداگرانِ دستفروش در آن شهر اقامت داشتند و بسیار فعال بودند. تجارت رونق بسیار گرفت و این شهر ثروتمند شد، چنانکه زنجیرها و بازوبندهای زرین در آن جا چندان ارزشی نداشت. زنان مقدار کثیری از آن را تبرعاً به فقرا می دادند، و صدقه گیران آنها را به جای

۱. طبری، ص ۸۹۸، نلدکه، ص ۱۶۵. ۲. پروکوپیوس، جنگ ایران ۲ / ۱۴ / ۲ ـ ۱.

۳. ویه اردشیر پهلوی «به اردشیر» است. عقیده نلدکه (مجله شرقی وین، دوره ۱۶ (۱۹۰۲)، ص ۷)، مبر براینکه معنی حقیقی ویه اردشیر «خانه اردشیر» است، و ویه همان بی bê آرامی است، که به معنای خانه است، ظاهراً خطاست، رک بیلی، بولتن شرقی، ۹، ص ۲۳۲.

۴. زاره ـ هرتسفلد، سفرباستان شناسی، ص ۵۰ و بعد.

۵. ماحوزا مفرد است؛ بنابر کتاب آمیانوس (کتاب ۲۴، بند ۵ پاره ۳) کوش Coche یا به سریانی کوخی Kökhê نام دیگر سلوکیه بود. اما ادوارد میر گوید (گزارشهای انجمن شرقی آلمان .Mitt. d. Deutschen Orient - Ges شماره ۶۷ ص ۱۸) که کلمه کوش به غلط در متن مغشوش آمیانوس راه یافته است. زسیموس Zosimos (کتاب سوم، ۲۳ و بعد) عبارتی دارد که تقریباً عین مطالب آمیانوس است، در آنجا نیز کلمه Zōkhasē را به صورتی آورده که فساد در آن راه یافته است. مطابق عبارت دیگری که آمیانوس (کتاب ۲۴، بند ۶، باره ۲) می آورد کوش قدری دورتر از سلوکیه در مصب نهر ملکا، که به دجله می ریزد، واقع بود.

پول نقد قبول می کردند، لکن اهالی این شهر به امور معنوی چندان علاقهای نداشتند، و به همین مناسبت به جهت افراط در شراب خواری و عدم عفافشان مورد طعن و ملامت می شدند؛ «زنان آنجا تن پرور بودند و کار نمی کردند». از خصوصیات شهر (سلوکیه ـ ماحوزا) ساختن کیسه و یک قسم حصیری بود که بر روی آن خرما خشک می کردند. ا

شهر ویه اردشیر مرکز عیسویان ایران و مقر جاثلیق محسوب می شد. کلیسای بزرگ سلوکیه در آنجا بود. هنگام تعقیب نصاری در زمان شاپور دوم این کلیسا ویران شد و پس از مرگ این پادشاه آن را از نوساختند، و پس از آن چندبار با کمک مالی دربار قسطنطنیه تعمیر شد. ابنیه متبرکه دیگری مثل کلیسای سن نرکس Saint Narkos (نرسیس؟) و مکتب روحانیان، که در قرن ششم تأسیس شده بود، در این شهر دیده می شد.

صومعه پثیون در تیسفون خاص واقع بود. در ازمنه بعد دو کلیسا یکی به نام مریم مـقدس و دیگری به اسم سن سرژ Saint-Serge به فرمان خسرو دوم بناکردند. ۲

در ویه اردشیر و تیسفون هم یهود بسیار بودند. یک مدرسه عالی یهود از قرن سوم در این شهر و جود داشت، و رش گالوتا Rêsh gâlûtâ (رأس الجالوت)، رئیس جامعه کلیمیان بنابل، در شهر ماحوزا اقامت میگزید. ۳

در حدود پنج کیلومتری شمال ویهاردشیر شهر کوچک دَرزَنیدان ٔ واقع بود. شهر دیگری موسوم به ولاش آباد (سابات)، که از تأسیسات شاه ولاش به شمار می آمد، در ساحل راست ظاهراً در مغرب ویهاردشیر واقع بود<sup>۵</sup>.

خلاصه ما از مجموعه شهرهایی که پایتخت ایران را تشکیل می داد، پنج شهر را می شناسیم، از این قرار: در ساحل شرقی دجله شهر قدیمی تیسفون و شهر رومگان، در جانب غربی شط شهرویه اردشیر (سلوکیه)، و دَرزَنیدان، و وَلاش آباد. اگر محله اسپانبر واقع در ساحل چپ، و محله ماحوزا واقع در ساحل راست را دو شهر مستقل به حساب بیاور م، عدهٔ هفت شهر پایتخت کامل می شود. حفارانی که در سالهای ۳۲ ـ ۱۹۳۱ در ام السعاتیر و الدارید (دو تپه در شرق و شمال طاق

حفاراتی که در سالهای ۲۱ ـ ۱۹۲۱ در ام السعائیر و الد دارید (دو نپه در شرق و شمال طاق کسری) کاوش کردهاند، بنیان چند کوشک ساسانی یافتهاند، که واختسموت Wachtsmuth موفق به کشیدن نقشه آنها شدهاست. مقدار زیادی از بقایای گچبری هایی که زینت عمارات بوده، به دست آمده است، از قبیل نقوش برگ خرمایی و گچ بری های دیواری که دارای نقوش غنچه و گل و بوته است. این نوع گل و بوته پیشرو گل و بوتههای صنایع اسلامی است، و گچ بری هایی بنا اشکال حیوانات، و صفحات مستطیل با تصویر خرس و گراز، و صورت درخت زندگانی که طاووسان بر آن نشسته اند، و آجرهایی که تصویر پدران و دختران شاهزادگان بر آنها مرتسم است، پیدا شده، و در

۱. بـــرلينر A. Berliner مــقالات راجــع بــه جــغرافــيا و نــژادشــناسى بــابل Beiträge zur Geographie und ا Ethnographie Babyloniens ص ۴۰ و ما بعد.

۲. اشترک، سلوکیه و تیسفون، ص ۴۶ ـ ۴۵؛ کلیساهای عهد ساسانی ـ Sasanian Christian Churches، تاریخ صنایع پوپ، آ، ص ۵۶۰ و ما بعد. (رویتر).

٣. بسرلينر، مسقالات فسوق الذكسر، ص ١٩، ٢٢ ـ ٢٣، ٣٣ ـ ٣٩، ٢٢ ـ ١٩، اشسترک، ص ٢٧ و ص ١٩٣ رک هسمچنين
 «دايرة المعارف اسلام» كلمه مدائن، ص 84 ه.

۵. طبری، ص ۸۸۳ نلدکه، ص ۱۳۴؛ لسترانج، قلمرو خلافت شرقی، ص ۳۴.

میان این قطعات شکسته مجسمه های کوچکی نیز به دست آمده است، از زنان رقاص، و نوازندگان عود، و مستانی که بر بستر خفته اند، و امثال آن (ش ۳۸).

در دو طرف دجله کاخهای سلطنتی برپا بود. در زمان شاپور دوم کاخ کوچک زیبایی در خارج سلوکیه ساختند، مشرف بر دشتی که از اشجار کوچک و تاک و سروپوشیده بود؛ دیوار اتاقهایش چنانکه رسم ایرانیان است مزین به نقوشی بود که پادشاه را در شکار حیوانات وحشی نشان می داد.



شکل ۳۸ ـ قطعات نقوش تیسفون (شمیدت، حفریات تیسفون در ۲ ـ ۱۹۳۱، سوریا، ۱۹۳۴)

آميانوس مارسلينوس گويد:

«نقاشیها و حجاریهای این قوم چیزی غیر از انواع جنگ و کشتارنشان نمیدهد». ۲ باری پادشاه معمولا در کاخ سلطنتی تیسفون خاص، اقامت داشت و قصر او نزدیک شط واقع بود، به نحوی که آمد و شد مردمی که از پل عبور می کردند، گاهی مانع خواب پادشاه می شد، و به همین جهت بود

۱. شمیدت، «سوریا»، ۱۹۳۴، تصاویر آنها را در تاریخ صنایع پوپ ۱۷ ، ۷۴ - ۱۷۱ و ۱۷۷ چاپ کردهاند و نیز مقایسه شوِد با همان کتاب، I، ص ۴۵ ـ ۶۰۱ (بالتروشائینس Baltrušaïtis و پوپ).

۲ آمیانہ سے کتاب ۲۴ بنانے ۶۰ مانہ ۳

که شاپور دوم امر داد پل دیگری بر دجله قراردهند. محتمل است که این همان (کاخ سفید) باشد، که دو قرن و نیم بعد از انقراض دولت ساسانی خلفای اسلامی المعتضد و المکتفی خراب کردند، تا مصالح آن را برای ساختمان قصری در بغداد به کار برند '.

مشهور ترین بنایی که پادشاهان ساسانی ساخته اند، قصری است که ایرانیان طاق کسری یا ایوان کسری می نامند، و هنوز ویرانه آن در محله اسپانبر موجب حیرت سیاحان است (ش ۳۹). ساختمان این بنا را در داستانها به خسرو اول نسبت داده اند. به عقیده هر تسفلد طاق کسری از بناهای عهد شاپور اول است، اما رویتر روایات متداول را تأیید کرده است و گوید طاق کسری بارگاهی است که خسرو اول بنانهاد. مجموع خرابه های این کاخ و متعلقات آن مساحتی به عرض و طول ۴۰۰ متر را پوشانیده است؛ در این مساحت آثار چند بنا دیده می شود. علاوه بر طاق کسری، عمارتی است در فاصله ۱۰۰ متر در مشرق طاق، و تلی که معروف به حریم کسری است در سمت جنوب طاق، و در جانب شمال ویرانه هایی است که در زیر قبرستان جدید پنهان شده. طاق کسری تنها قسمتی است از کل عمارت، که اثر قابل توجهی از آن باقی است. نمای این بنا، که متوجه به



شکل ۳۹\_طاق کسری در سال ۱۸۸۸ میلادی (دیولافوا، صنعت باستانی ایران)

۱. زاره - هر تسفلد، سفر باستان شناسي، ۲، ص ۷۶.

۲. قسمتی از خرابی بنا مربوط به یکی از خلفای نخستین عباسی میباشد. اغلب مصنفان عرب این عمل را به منصور (۷۵ - ۷۵۳) نسبت میدهند. چون هزینه خراب کردن بیش از استفادهای بود که انتظار داشتند، لذا این کار را ادامه ندادند. در یکی از روایات پارسی (روایات داراب هرمزیار، ج ۲، بمبئی، ۱۹۲۲، ص ۲۴۰ و بعد) افسانهای راجع به این امر ذکر شدهاست. رک اشترک، ص ۴۱ رزنبرگ، رساله به زیان روسی (سن پنرسبورگ، ۱۹۱۲)؛ ترجمه انگلیسی توسط بوگدانو در مجله کاما، شماره ۳، ص ۲۹ و بعد.

٣. مجله آثار قديم The Antiquity، ج ٣، دسامبر ١٩٢٩، ص ٢٤٧.

شرق است و ۲۹/۲۸ متر ارتفاع دارد، دیواری بودهاست بی پنجره، لکن طاق نماهای بسیار و ستونهای برجسته و طاقهای کوچک مرتب به چهار طبقه و دیواری «دهلیزی» داشته است، و نظیر آن را باید در بلاد شرقی، که نفوذ یونانی در آن راه یافته، خاصه در پالمیر جستجو کرد. نمای عمارت شاید از ساروج منقش یا سنگهای مرمر، یا چنانکه بعضی از نویسندگان جدید ادعا کردهاند، از صفحات مسين زراندود و سيم اندود پوشيده بودهاست. اما هرتسفلد راجع به اين قسمت اخير، كه اینجانب در کتاب خود موسوم به «شاهنشاهی ساسانیان»، ص ۱۰۲ اشارتی به آن نمودهام، روایتی در هیچ یک از مأخذهای قدیمی پیدا نکرده است. تا سال ۱۸۸۸ نما و تالار بزرگ مرکزی بر پا بود، اما در آن سال جناح شمالی خراب شد، و اکنون جناح جنوبی نیز در شرف انهدام است. در وسط این جلوخان، دهانه طاق بزرگ بیضی شکلی نمایان است، که عمق آن تا آخر بنا پیش میرفته است. این تالار، که ۲۵/۶۳ پهنا و قریب ۴۳/۷۲ متر درازا دارد، بارگاه شاهنشاه بوده است. در پشت هر یک از دو گوشهٔ نمای عمارت، پنج تالار کوتاهتر، که طاق نماهایی در بالای آن دیده می شود، موجود بوده و از بیرون به وسیلهٔ دیوار بلندی بسته می شده است. در عقب دیواری که حد غربی عمارت است، ظاهراً تالار مربعی در وسط بوده، که دنباله تالار بار شمرده می شده، و دو اتاق کُوچکتر در طرفین آن وجود داشته است. تمام ديوارها و سقفها از آجر بـوده و ضخامتي فـوقالعـاده داشـته است ً در حفاری های جدیدی که آلمانی ها کرده اند، چند قطعه تزئینات گچبری و غیره از عهد ساسانی به دست آمده است.

طاق کسری، که مقر عادی شاهنشاه بود، بنایی بود از لحاظ ساختمان تا حدی ساده، لکن حیرت و اعجاب ناظران در برابر این بنا بیشتر به علت عظمت و شکوه و ضخامت اضلاع آن بود تا زیبایی کلیات و جزئیات آن. ابن خردادبه گوید «کاخ کسری در مدائن از همه بناهایی که باگچ و آجر ساخته شده، بهتر و زیباتر است» و بیتی چند از قصیده البختری را، که در وصف این ایوان سروده، نقل می کند: «ایوان از شگفتی بنا پنداری شکافی است در پهلوی کوهی بلند. کبوهی رفیع است، که کنگرههایش بر قلل رضوی و قدس مشرف است. کسی نداند که آدمی آن را برای آرامگاه جنیان ساخته است، یا جن برای آدمی کرده است؟»

بارگاه با شکوه شاهنشاه در این قصر بود و از اینجا امور کشور را تمشیت می داد. بعضی از مطالبی که مورخان عرب در خصوص آیین جهانداری ذکر کردهاند، مربوط به تشکیلات عهد خسرو

۱. زاره ـ هرتسفلد، سفر باستان شناسی، ص ۷۶ ـ ۶۰، مقایسه شود با دیولافوا، ۷ بخش ۴۶ تاریخ صنایع، IV، ۵۲ ـ ۱۲۵ . ۱۲۵ . ۱۴۹.

۲. جغرافیون، ج ۶، ص ۱۶۲، ترجمه، ص ۱۲۴.

<sup>\*</sup> این قصیده بختری در شرح عظمت ایوان کسری و ستایش ایرانیان بینظیر است. عبارات فوق ترجمه سه شعر ذیل است:

و كان الايوان من عجب الصنعة مشمخر تسعلوله شرفات ليس يسدرى اصنع انس لجن

جـوب فـی جـنب ارعـن جـلس رفمت فی رؤس رضوی و قدس سکـــنوه ام صــنع جــن لانس (مترجم)

اول و جانشینان او است. دواثر مرکزی عبارت بودند از چند دیوان ۱، که کلمه پهلوی است، به معنی اداره، در این ادارات نظم و ترتیبی کامل حکمفرما بود. اطلاع مستقیمی راجع به تعداد دیوانها و حدود صلاحیت هر یک از آنها در دست نداریم. همین قدر میدانیم که پادشاه چند مهر مختلف داشت، یکی برای دفتر خانه سری، دیگر برای دبیرخانه، دیگر برای محکمهٔ جنایی، دیگر مخصوص توزیع نشان و اعطای منصب، و دیگر متعلق به امور مالیه ۲. و از این رو می توانیم حدس بزنیم که به همين اندازه هم ديوان وجود داشته است. معذلك اين صورت كامل نيست و عقل حكم ميكند كه برای امور ذیل هم دیوانهایی داشتهاند: از قبیل امور نظام، و پست، و ضرابخانه، و اوزان، و شاید دارایی های سلطنتی، و غیره و مشکل به نظر می رسد که مهمترین شعب تشکیلات کشور، یعنی مالیه دارای چندین دیوان متمایز نبوده باشد، چنانکه بعد در عهد خلفای اموی و عباسی دارا شد۳. در کتاب بلاذری ۴ نکاتی راجع به طرز کار در دیوانها، خاصه در شعب مالی، مسطور است، مثلا مبلغ پول وصول شده را به صدای بلند در حضور شاه میخواندند، واستریوشان سالار همه ساله صورتی از عایدات مالیاتهای مختلف و وضع خزانه به حضور شاه عرض مینمود، و پادشاه آن را مهر می فرمود. خسرو دوم، که بوی اوراق پوستی را دوست نداشت، امر داد تا صورت حساب را روی کاغذی که به زغفران و گلاب آغشته باشد، بنویسند. وقتی پادشاه فرمانی صادر مینمود، دبیر سلطنتی امر مزبور را در حضورش انشا میکرد. و بعد برای بازرسی مستخدم دیگری آن را در دفتر روزانهٔ خود ثبت مینمود. این دفتر روزانه را هر ماه مرتب میکردند، و پس از این مدت آن را به مهر شاه ممهور کرده، به گنجور می سپردند. اصل فرمان را به مهردار شاه می دادند، و او آن را مهر کرده، نزد کسی می فرستاد که مأمور اجرای آن بود. این شخص فرمان را به طرز مطلوب و معمول منشیان ایران در می آورد، و اصل آن را نزد دبیر می فرستاد، و دبیر آن را به شاه تقدیم می کرد و سپس با دفتر روزانه خود مطابقه مینمود، آنگاه اگر مضمون هر دو یکی بود، آن را در حضور شاه یا محرم ترین ندیمان

فرمانهای سلطنتی و معاهدات و سایر اسناد دولتی را با مهری که عبارت از حلقهای منقش به صورت گراز (وراز) بود، مهر میکردند. اگر مربوط به تعهداتی نسبت به دولت دیگر بود \_ اعم از مستقل یا غیر مستقل \_ کیسهٔ کوچکی پر از نمک به آن سند می بستند و به نگین سلطنتی مهر می کردند، و این علامت غیر قابل نقض بودن پیمان محسوب می شد. ۵ در اطراف شاه درباریانی

شاه مهر می کرد و برای اجرا می فرستاد.

۱. هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۱۴۳، این کلمه را بعدها برای تشکیلات اسلامی هم به کار بردند، بنابر ابن خلدون کلمه «دیوان» در اصل بر دفاتر درآمد و هزینه اطلاق می شده و بعدها معنی آن توسعه یافته و اطلاق شده است بر محل کار عمال مالیه و مأموران وصول مالیات و بالاخره به تمام ادارات دیگر شمول یافته است.

۲. بلاذری بنابر قول ابن مقفع، رک نلدکه، ص ۳۵۴، یادداشت ۲.

۳. بنی امیه دفتری برای خراج و دفتری برای نگاهداری حساب اجاره اراضی بیت المال داشتند. در زمان متوکل خلیفه عباسی دیوانی برای خراج و دیوان دیگری برای ثبت هزینه موجود بوده است. (کرمر، تاریخ تمدن شرق؛ ملاحمه Kremer, Kulturgeschichte des Orients ج ۱، ص ۱۷۴ و ۱۹۹).

۴. به نقل از ابن مقفع، رک نلدکه، طبری، ص ۳۵۴، یادداشت ۲.

۵ فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۲۶۹؛ پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، ۱، ص ۱۱۳. مسعودی (مروج، ج ۲، ص ۲۰۴ و ۲۲۸) راجع به مهرهای چهارگانه خسرو اول و مهرهای نه گانه خسرو دوم تفصیلی ذکر میکند.

بودند دارای القاب و مناصب عالیه از قبیل: دَربَد یا پیشکار دربار، ا تگربَد، که منصب او شبیه رئیس دربار بود ا، شخص دیگری ندیمان کاران سردار یا (سالار) یعنی حاجب بزرگ و رئیس تشریفات لقب داشت ا، و پرده دار را خرم باش می گفتند. بعد نبوبت می رسید به نباظر قبصر سلطنتی، و پیشخدمت، و ساقی (می بد؟ ا، و «چشنده» (پَدِشخوَر؟) هم رئیس کل مطبخ (خوانسالار) است) و بازدار خلوت (سنکاپان senekapan و سنکپت senekapat اشکال ارمنی این عنوان ایرانی است) ا و بازدار (شاهبان؟) امیرشکار (نخجیربد) ۹، و رئیس کل اصطبل (آخوربد یا آخورسالار یا ستوربان) ۱، و رئیس دربانان (دربان سردار) ۱، و امثال آن به طوری که ظاهراً در بنده شن ایرانی دیده می شود، مقامی نیز وجود داشته بنام گستیگبان سردار، که وظایف و حدود اختیارات وی درست معلوم نیست ان جماعتی از نگاهبانان پادشاه، که پُشتیگبان نام داشتند ۱، تحت ریاست پشتیگبان سالار بودند، که در دربار صاحب مقام و اعتبار تام بود ۱۰ این نگاهبانان پادشاه را حراست می کردند و جزو جلال موکب او محسوب می شدند. در زمان خسروان هم عنوان هزاربد موجود بوده است هی و این عنوان مثل سابق از القاب و زیر بزرگ به شمار نمی آمده، بلکه آن را به همان معنی اصلی خود به کار می برده اند، که ریاست هزار نفر و ریاست محافظان سلطنتی باشد. یکی از رجال عالی مقام عهد شاپور اول دارای لقب شَیشیراز (دارنده تیغ آخته) بوده است ۱۰۰۰.

در ازمنه اخیر عهد ساسانی دسته قراولان از نجبا تشکیل می شد<sup>۱۷</sup>. چون پادشاه بر اسب می نشست، محافظان در دو صف قرار می گرفتند، هر فردی زرهی و خودی و سپری و شمشیری داشت و نیزهای به دست گرفته بود، چون شاه از مقابل او می گذشت، سپر خویش را پیش می برد و به جانب حاشیه زین شهریار دراز می کرد و سر را چندان فرو می آورد، که پیشانی او به سپر می رسید ۱۸.

۱. کعبه زردشت، سطر ۳۳. ۲. هرتسفلد، پایکولی، لغت شمارهٔ ۹۹۹.

۳. بارتلمه، درباب فرهنگ ایران باستان Zum altiran. Wörterbuch، ص ۱۵۹، و حقوق ساسانی، ج ۴، ص ۱۶؛ هرتسفلد، پایکولی، لغت شماره ۱۰۰.

۴. این عنوان مشکوک است، رک هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۶۹، و یادداشت ۲.

۵. هوفمان، ص ۹۵.

۶. اردشیر سوم را، که در هفت سالگی به تخت نشست، ماه آدر گشنسپ خوانسالار تربیت کرد، طبری، ص ۱۰۶۱،
 نلدکه، ص ۳۸۶. ۷. پاتکانیان، مجله آسیایی همانجا، ص ۱۱۵.

۹. کعبه زردشت، سطر ۲۹.

۱۰. هوبشمان، دستور زبان ارمنی، ص ۹۳؛ کارنامگ، بخش ۳، پاره ۲.

۱۱. اونوالا، شاه خسرو و غلامش، لغت نامه، شماره ۱۸۹، متن کارنامگ که نوشیروان چاپ کرده (بمبئی، ۱۸۹۶، ص ۱۲۰ پاره ۱۴۷) از یک دران دربد رئیس جمیع درها، نام برده است. در متن پشوتن سنجانا از این عنوان فقط دو حرف اول ضبط شده است.

١٣. هوبشمان، ص ٢٥٥.

۱۴. در کارنامگ (بخش ۱۰، پاره ۷)، پشتیگبان سالار از جمله نزدیکان و خواص شاه است، و همراه با موبدان موبد، ایران سپاهبد، دبیران مهست و اندرزبد اسواران ذکر شدهاست.

۱۵. تاوادیا، «سورسخون» پاره b 14، ص ۶۷، راجع به جانسادان بالاتر را ببینید.

۱۶. کعبه زردشت، سطر ۳۲.

۱۷. حتى سربازان ساده گارد شاهنشاهي هم از نجبا بودند (رک نلدکه، طبري، ص ۳۹۱، يادداشت ۱).

۱۸. طبری، ص ۱۰۶۳، نلدکه، ص ۳۸۹.

چند طبقه دیگر بودند، که به سبب نفوذی که در مزاج شاه داشتند، در دربار کسب اهمیت کرده بودند. از آن جمله ستاره شماران (اخترماران) را باید شمرد، که رئیس آنان اخترماران سردار لقب داشت و در ردیف دبیران و غیب گویان قرار میگرفت. این چند طبقه را ساسانیان به تقلید اشکانیان پرورش می دادند و با آنان مشورت می نمودند.

مورخان رومی گویند: «شاپور دوم به وسیله غیب گویان با همه ارواح خبیثه و قوای جهنمی سروکار داشت و راجع به آینده از آنها سؤالاتی میکرد» آ. یزدگرد اول همه اختر شناسان دربار را مأمور یافتن طالع فرزند خود کرد آ. خسرو دوم برای ساختن سدی بر شط دجله همه غیبگویان و جادوگران و ستاره شناسان را، که ۳۶۰ تن بودند، گردآورد و با آنان مشورت کرد، که چه ساعتی را معین میکنند، و چون عاقبت کار او به نتیجه مطلوب نرسید، بسیاری از آنان را هلاک کرد آ. ما طبعاً میخواهیم که از روابط اخترشناسان و جادوگران با طبقه روحانیان اطلاعاتی به دست بیاوریم. چنانکه آگاثیاس هم این نکته را تأیید کرده ۵، بلا شبهه خود روحانیان هم وارد فن پیشگویی بوده و جانشین کاهنان بابل شده بودند. دیگر از طبقات متنفذ، پزشکان درباری را باید شمرد، که درستبکه میگفتند ۶. در زمان خسروان این طایفه اکثر از مسیحیان بودند ۷. شعرای درباری را نیز از طبقات ممتاز باید به حساب آورد. اما خواجگان، که دارای نفوذ هم بوده اند، گویا هیچ وقت جزو طبقات نجبا به شمار نمی آمدند. رئیس آنها را ظاهراً مَردَبد میگفته اند ۸.

محل بارعام تالارهای طاق کسری بود. در روز معین جماعت کثیری به دربارگاه (اَپَدانَه apadana رو می نهادند و در اندک مدتی تالار بزرگ پر می شد. این جارا با قالی فرش می کردند و دیوارها را هم با قالی می پوشاندند، و هرجا که قالی بر دیوار نبود به تصاویر معرق (موزائیک)، که به امر خسرو اول سماخته شده بود، آراسته بود. ظاهراً این صورتها را صنعتگران و استادان یونانی، که یوستینیانوس، قیصر روم، به درگاه خسرو فرستاده بود، می ساختند ۹. از جمله این نقشها تصاویری بود که محاصره انطاکیه و محارباتی را، که در حوالی این شهر واقع شده بود، نشان می داد. تصویر خسرو را نیز، در حالی که از برابر سپاه ایران و بیزانس می گذشت، سوار بر اسب زرد رنگ، و ملبس به جامه سبز، رسم کرده بودند. ۱۰ تخت سلطنتی را در آخر تالار می نهادند و در پشت پرده آن را پنهان می کردند. صاحبان درجات عالیه و اعیان و بزرگان به فاصله های مقرر از پرده می ایستادند ۱۱ بی شبهه حاجزی در آنجا نصب کرده بودند، که مقام بزرگان را از قرارگاه جماعت جداکند. ناگاه پرده به کنار می رفت و شاهنشاه بر روی تخت ظاهر می شد، که بر بالشی زربفت تکیه داده و جامه زرتار پوشیده بود. تاج که مرصع به زر و سیم و مروارید و یاقوت و زمرد بود، به وسیله زنجیری از طلا به پوشیده بود. تاج که مرصع به زر و سیم و مروارید و یاقوت و زمرد بود، به وسیله زنجیری از طلا به سقف آویخته بود. این زنجیر چنان نازی بود، که از دور دیده نمی شد. چون از مسافتی شخص نگاه سقف آویخته بود. این زنجیر چنان نازی بود، که از دور دیده نمی شد. چون از مسافتی شخص نگاه

۱. نامهٔ تنسر، ص ۲۱۴ و ۵۱۸، چاپ دارمستتر؛ مینوی، ص ۱۲.

۲. آمیانوس مارسلینوس، کتاب ۱۸، بند ۴، پاره ۱. مقایسه شود با فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۲۷۰.

۳. طبری، ص ۸۵۴، نلدکه، ص ۸۶، ۴ طبری، ص ۱۰۰۹، نلدکه، ص ۳۰۴ و ما بعد.

۵. ۲، ۲۶. ج. شکل اصلی کلمه شاید دریستبد باشد، نیبرگ، رساله پهلوی، لغت druðist.

۷. لابور، ص ۱۹۲ و ۲۱۹. درباره طب پایین تر در همین فصل شرحی بیاید.

۸ هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۶۹، یادداشت ۲.
 ۹ ثنوفیلاکتوس، کتاب ۵، بند ۶، فقره ۱۰.

۱۰. زاره ـ هرتسفلد، سفرباستان شناسی، ج ۲، ص ۷۰.

میکرد، می پنداشت که واقعاً تاج بر سر شاه قرار دارد، در صورتی که این کلاه چنان سنگین بود که هیچ سری تاب نگاه داشتن آن را نداشت؛ وزن آن را ۹۱/۵ کیلو تخمین زدهاند. در سقف تالار ۱۵۰ روزنه به قطر دوازده تا پانزده سانتی متر تعبیه کرده بودند، که نوری لطیف از آنها به درون می تافت و در این روشنایی اسرارآمیز منظره آن همه شکوه و جلال و تجمل، اشخاصی را، که برای دفعه اول به اینجا قدم نهاده بودند، چنان مبهوت میکرد، که بی اختیار به زانو در می آمدند. چون پادشاه پس از بار از تخت بر می خاست و می رفت، تاج همچنان آویخته می ماند و آن را با جامه زربفت مستور می کردند، که از غبار محفوظ بماند. بلعمی گوید که این رسم را خسرو اول معمول کرد، و در زمان او و اخلافش برقرار ماند. احلقه ای که زنجیر تاج را به سقف می بست، تا سال ۱۸۱۲ برجای بود آ، و در آن وقت آن را برداشتند.

جمال و جلال شاهنشاه شکوه و عظمتی عالی داشت. ژان کریزوستوم Jean Chrysostome وصف یکی از پادشاهان ایران در قرن چهارم میلادی از روی بیاحترامی گوید: «ریشی زرنگار دارد و خود را شبیه موجودی عجیب سیاخته است» ". ثنوفیلاکتوس وصف هرمزد چهارم جانشین انوشیروان را، که با جامههای گرانبها بر تخت نشست، چنین آورده است: «تاج زرین مرصع به جواهر بر سرداشت، پرتو زبرجدهای آن، که از مروارید غلتان محصور بود، چشم را خیره میکرد، و گوهرهایی که بر موی او قرار داشت، نور مواج خود را باشعاع حیرت بخش زمردها چنان آمیخته بود که چشم بیننده از فرط حیرت و شگفتی تقریباً از دیدار عاجز میماند. شاهنشاه شلواری زربفت پوشیده بود، که آن را با دست گلابتون دوزی کردهبودند و بهایی گزاف داشت، به طور کلی جامه او، تا پوشیده بود، که آن را با دست گلابتون دوزی کردهبودند و بهایی گزاف داشت، به طور کلی جامه او، تا جلوس هرمزد کردهاند، ممکن است به زمان خسرو اول نیز راجع شود. حمزه از روی کتابی که مشتمل بر تصاویر شاهنشاهان ساسانی بوده، انوشیروان را چنین وصف کردهاست و بر تخت نشسته، مشتمل بر تصاویر شاهنشاهان ساسانی بوده، انوشیروان را چنین وصف کردهاست و بر تخت نشسته، نشمشیر خویش تکیه داده است».

تصویر انوشروان به همین وضع در میان ظرفی بسیار زیبا، که به کتابخانه ملی پاریس تعلق دارد، نقر شده است. این نقش در میان دایرهای از قطعات بلور طبیعی قرار دارد. پیرامون آن دایره را سه ردیف گلهای میناکاری یکی سرخ و یکی سفید فروگرفته و همه را بر طلا نصب نمودهاند (شکل ۴۰). پادشاه از روبرو نمایان است، که دو دست را بر شمشیر نهاده و بر تختی نشسته است، که اسبان بالدار حامل آن هستند<sup>2</sup>. نقش دیگری، که در کوه شاپور فارس کنده شده، محتملا از خسرو اول است. این نقش، که به طرز نسبتاً خشنی حجاری شده، مشتمل بر اشکالی است که بر دو صف

۱. طبری، ص ۹۴۶، نلدکه، ص ۲۲ ـ ۲۲۱؛ ثعالبی، ص ۷۰۰؛ بلعمی، ترجمه زتنبرگ، ج ۲، ص ۶ ـ ۲۰۵.

۲. یوستی، تاریخ ایران قدیم، ص ۲۱۰. ۳. رک نلدکه، طبری، ص ۴۵۳.

۴. ثنوفيلاكوس كتاب ۴، بند ٣. ۵ گوتوالد، ص ۵۷ ترجمه، ص ۴۲.

۶. دیولافوا، ج ۵ تصویر ۲۲، نابلون، فهرست مهرهای کتابخانه ملی، شماره ۳۷۹، زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۱۴۴؛ تاریخ صنایع پوپ، ۲۰۳ ،۱۷.

۷. فلاندن و کست، تصویر ۵۰؛ آندره آس و اشتولتسه Stolze تخت جمشید؛ تصویر ۱۳۸.

قراردادهاند. در صف بالا پادشاه در میان نشسته و وضع او شبیه بـه وضعی است کـه در ظـرف سابقالذکر گفتیم، با این تفاوت که فقط دست چپ او بر خنجری قرار دارد، و دست راست او بر عصا یا نیزهای واقع شدهاست. در سمت چپ (بیننده) بزرگان مملکت به وضع معمول قدیم ایستادهاند،



شکل ۴۰ ـ تصویر خسرو اول در جام (زاره، صنایع ایران قدیم)

یعنی دست راست را تا برابر رخسار افراشته اند. در جانب راست اسرا را به حضور شاه می آورند، و در ردیف فرودین سمت چپ، سلحشوران ایرانی دیده می شوند، که اسبی را از میدان جنگ پیش آورده اند، و در جانب راست مردی پیداست، که سر بریده ای در دست دارد. نزدیک شخصی که بر پیل سوار است، چند تن اسیر دیده می شود، اشخاصی هم ظروف و غنایم دیگری را پیش می برند. مسرو به طوری که از سکه هایش پیداست، بنا بر رسم زمان دارای سبیل و ریش نوک دارای

ا. زاره، شباهت تصویر پادشاه را در نقش برجسته با صورت شاه در جام دلیل این می داند که در هر دو مورد تصویر یک شخص را کشیده اند (نقوش برجسته، ص ۲۱۳ و بعد) و خواسته است ثابت کند که هر دو تصویر از آن خسرو دوم است، هر تسفلد (تخت خسرو، سالنامه مجموعه های هنری پروس؛ ج ۴۱، ص ۱۴، ص ۱۴) جام را از خسرو اول می داند. تاجی که در آن تصویر شاه بر سر دارد، بی شک از آن خسرو اول است. در نقش برجسته شکل تاج خوب تشخیص داده نمی شود.

است، و گردن بندی از مروارید بسته است. برفراز تاج بالدار او گویی است، که در هلالی قراردارد (شکل ۴۱).

کسی که به حضور شاهنشاه میرسید، بایستی مطابق رسم قدیم نماز ببرد. طبری حکایت میکند که چگونه یوانویه Yuvanoe که یکی از اشراف بزرگ بود، روزی نامهای به حضور وهرام پنجم برد، و چنان از شکوه و جلال او خیره شد، که سجده کردن را فراموش نمود، لکن شاه علت



شکل ۴۱ ـ سکهٔ خسرو اول (موزهٔ ملی کینهاگ)

حیرت را دریافته، چشم پوشید ا. قاعدتاً پشتیگبان سالار یا یکی دیگر از افسران ارشد، که نگاهبان درگاه بودند، به شاه خبر می دادند که فیلان تقاضای شرفیابی دارد. بعد از رخصت، آن مرد وارد می شد، و دستار سفید و پاکی از آستین بیرون کشیده پیش دهان می گرفت. این دستمال را پَدام (به لغت اوستایی پَثیتی دانه paitidana) می گفتند و درمقابل اشیا و عناصر مقدس و غیره به دهان می گرفتند، تا نفس موجب پلیدی آن شیء یا عنصر (در این مورد فرشاهی) نشود. باری پس از این اقدام، آن شخص نزدیک حی شد، و در برابر شاه به خاک می افتاد و در آن حالت می ماند، تا شاه

او را اجازه برخاستن دهد، پس «با کمال احترام با دست سلام می داد» بون شاه اجازه سخن گفتن عطا می کرد، آن شخص یک جمله معمولی ادا می نمود، که دعای سعادت پادشاه بود و معهود ترین این کلامها «انوشگ بوید» بود یعنی «جاویدان باشید» یا «اوکامگرسی» «به کام برسی». پادشاهان ساسانی را به لقب آشمایخان (شما موجودات الهی) یا (مقام الوهیت شما) خطاب می کردند. پادشاه مَردان پَهلُم (یعنی اولین انسان) بود. در موقع خطاب نام او را به زبان نمی آورند. در کاب التاج جاحظ آمده است، که هرگز رعایا نام و لقب شاه را نبایستی به زبان بیاورند، نه در اشعار، و نه مذاکرات رسمی، و نه هنگام ستایش، همچنین ممنوع بود که چون شاه عطسه می کرد، کسی دعای عافیت بخواند، یا چون شاه دعایی بخواند کسی «آمین» بگوید: «پادشاه پرهیزگار از جمله مختصات عافیت بخواند، یا چون شاه دعایی بخواند کسی «آمین» بگوید: «پادشاه مستجاب ترین دعاها وظائفش این بود که برای رعایای متقی خود دعاکند، زیراکه دعای پادشاه مستجاب ترین دعاها است». به علاوه امتیاز پادشاه از آحاد رعیت به طرق دیگر هم معین گشته بود، روزی که پادشاه حجامت یا قصد فصد می کرد یا دوایی می خورد، منادی این خبر را به عامه می رسانید. در این روز حجامت یا قصد فصد می کرد یا دوایی می خورد، منادی این خبر را به عامه می رسانید. در این صورت حجامت یا قصد فصد می کرد یا دوایی می خورد، منادی این خبر را به عامه می رسانید. در این صورت درباریان و سکنهٔ پایتخت از اقدام به نظایر آن عمل ممنوع بودند، زیراکه به زعم آنان در این صورت

۱. طبري، ص ۸۵۹، نلدکه، ص ۹۳ ـ ۹۲.

۲. ظاهراً، همان طور که ما در نقوش برجسته ساسانی می بینیم، در حالی که انگشت سبابه دست راست را به جلو دراز می کرد. این تشریفات نزد طبری در یک مورد به خصوص ذکر شده است (ص ۱۰۴۸، نلدکه، ص ۳۶۶ و ما بعد)، و آن هنگامی است که فرستاده شیرویه نزد خسرو پرویز مخلوع می رود، تا به او پیامی از شاهنشا و جدید برساند. چون خسرو دوم دربند شد، یکی از رؤسای گارد سمت خرم باش را به عهده گرفت. بنابراین با خسرو در زندان رفتاری شایسته شاهان کرده اند. نلدکه، همانجا، یادداشت ۳.

۳. کارنامگ، بخش ۹، پاره ۱۶ و بخش ۱۰، پاره ۷.

۴. مقایسه شود با هرتسفلد، پایکولی، لغت شماره ۸۸.

جاب قاهره، ص ۸۳ ٧. ایضاً، ص ۹۰.

تأثير آن دوا در مزاج شاه كاسته مىشد ١.

راجع به مراسم سخت و آداب دقیقی که در دربار حکفرما بود، اطلاعات جامعی از کتاب اشاج جاحظ به دست توان آورد. ظاهراً مؤلف آنها را از گاهنامگ یا آیین نامگ اخذ و اقتباس نموده است<sup>۲</sup>. جاحظ نخست به ذکر طبقات سه گانه درباریان می پردازد، که گویند از تأسیسات اردشیر اول است، طبقه اول اسواران و شاهزادگان بودند، که به فاصله ده ذراع از پردهای قرار میگرفتند، که حد فاصل میان شاه و حاضران بود، در فاصله ده ذراع از آن طبقه ندیمان و محارم پادشاه و استادان موسیقی و رامشگران می ایستادند. طبقه سوم، که اصحاب طرب و مقلدان و بازیگران بودند، در فاصلهٔ ده ذَراع از طبقه دوم قرار می گرفتند. حتی در این طبقه هم اشخاص پست نژاد را راه نمی دادند، اگرچه اولاد بافندگان ماهر و جراحان زبر دست باشند، و مردمان ناقص الخلقه و مریض را هم در زمره حاضران نمی پذیرفتند ۴. جاحظ گوید<sup>۵</sup> اردشیر استادان موسیقی و رامشگران را در برابر طبقه اول، که اساوره (اسواران) و شاهزادگان هستند، قرارمی داد و موسیقی نوازان دیگر را در ردیف دسته دوم از ندیمان درباری جای می فرمود و در قبال طبقه سوم نوازندگان نای و سِنج و سایر آلات (ذوات الاوتار) را قرار بمی داد. موسیقی نوازان هر درجهای با خوانندگان هم درجهٔ خود می نواختند، و اگر گاهی شاه در حالت مستى به يكي از ناي زنان فرمان مي دادكه با خواننده پست تر از خود هم آهنگي كند، و اين به ندرت اتفاق می افتاد، آن نای زن از امتثال امر پادشاه سرپیچی میکرد، و علت امتناع خود را اظهار می داشت. در این موقع اتفاق می افتاد که پیشخدمتان آن نای زن را با بادبزن و مگس پرانها می زدند، ولى او به خود تسلى مى دادكه: «اگر اين ضربات را به موجب ارادهٔ پادشاه متحمل مى شوم، چون از قید مستی رهایی یابد، از اینکه حقوق رتبهٔ خود را حفظ کردهام، خوشوقت و شاد خواهد شد». باری دو غلام هوشیار، که در مجلس پادشاه حضور داشتند، موظف بودند که تمام آنچه پادشاه در هنگام مستی می فرمود، عیناً یادداشت کنند، بدین طریق که یکی میگفت و دیگری حرف بـه حـرف مینوشت. پس آنگاه بامدادان این شخص در مقابل پادشاه فرمانهایی را که در حال مستی صادر کردهبود، میخواند و آن وقت شاه نای زن مذکور را احضار میفرمود و او را خلعت میبخشید و بر او آفرین میخواند، چه از اطاعت یک امر غیر منصفانه امتناع کردهبود، و پادشاه از برای خود مجازاتی تعیین میکرد، که آن روز را جز نان جو و پنیر چیزی نخورد. جاحظ ضمناً گوید که وهرام

۱. چاپ قاهره، ص ۹۰ ـ ۸۹، بعد مصنف گوید که خسرو اول معمولاً روزهای شنبه حجامت می کرده و صبح شنبه منادی رعایا را خبر می کرده است که در آن روز حجامت نکنند. این شرح عجیب به نظر می رسد و مستلزم آن است که در زمان ساسانیان حساب هفته شماری نیز متداول بوده باشد.

۲. «كتاب الاغانى»، كه در ص ۲۲، سطر ۱۳ چاپ قاهره ذكر شده، به عقيده من غلط است و صحيح آن «كتاب الايين» = آيين نامگ مي باشد.

۳. مصنف (ص ۲۵) صحبت از «اساوره که از تخمه شاهی بودند» میکند.

۴. مسعودی (مروج، ج ۲، ص ۱۵۳) همین روایت را آورده، با این اختلاف که محارم را در طبقه اول قرار داده و مرزبانان و شاهان خراجگزار را، که در دربار شاهنشاهی بودند، و اسپاهبدان را جزو طبقه دوم دانسته است، و البته این صحیح نیست. ثعالبی حکایت میکند، که شاه ولاش جمعی از مسخرگان را به خدمت خود آورده بود، تا به وسیله مزاح آنان کارها را پیش ببرد و آنان پادشاه را به وسیله شوخی های خود خرم و شاد نمایند، ولی آنان را منع فرمود که در سه محل به او نزدیک شوند: پرستشگاه، بارعام و میدان جنگ.

گور تغییراتی در تشکیلات اردشیر پدید آورد که چندان حسن تأثیر نکرد. این پادشاه اگر چه مقام اشراف و شاهزادگان و هیربدان راکماکان ثابت نمود، «لیکن دو طبقهٔ ندیمان و خوانندگان را مساوی کرد و بازیگران را، اگرچه از طبقه ادنی بودند، به طبقه اولی ارتقا بخشید، و کسانی راکه برخلاف اراده او رفتار کرده بودند، تنزل داد، و بدین طریق سیرت اردشیر را فاسد کرد، خاصه در آنچه راجع است به مغنیان و بازیگران و اصحاب طرب» این وضع جدید تا زمان خسرو اول دوام یافت، و این پادشاه ترتیب طبقات را به آنچه قبل از وهرام پنجم بود، بازگردانید.

چنانکه در بالا ذکر شد، در مجالسی که در کاخ سلطنتی تشکیل می یافت، پرده ای پادشاه را از حضار جدا می کرد. بین مسند شاهی و پردهٔ مذکور ده ذراع بود و بین پرده و مقام اعضای طبقه اول نیز ده ذراع فاصله بود، به طوری که پادشاه از ردیف اول حاضران بیست ذراع دور بود.

جاحظ و مسعودی در باب توصیف این متفقاند و حتی گاهی عباراتشان هم یکی است: محافظت پرده همواره به عهده پسر یکی از اسواران بود، که به لقب خرم باش نامیده می شد. وقتی که پادشاه ندیمان و درباریان را به حضور می پذیرفت، خرم باش شخصی را فرمان می داد که بر بالای کاخ رود و به صدای بلند به طوری که جمیع حضار بشوند، بانگ زند «ای زبان مواظب سرخود باش، زیرا امروز در حضور شاهنشاه قرارگرفته ای!». آنگاه هیچ کس جرأت نمی کرد که سکوت را درهم شکند، یا کوچکترین حرکتی بکند، تا پرده به کنار می رفت، خرم باش به یکی فرمان می داد که فلان سرود را بخواند و به دیگری، که فلان آهنگ موسیقی را بنوازد به در به دیگری، که فلان آهنگ موسیقی را بنوازد به دیگری به دیگری، که فلان آهنگ موسیقی را بنوازد به دیگری به دیگری به دیگری به دیگری دو به دیگری به دیگر به دیگری به دیگری به دیگری به دیگری به دیگری به دیگری به دیگر به دیگر به دیگری به دیگری به دیگر به دیگری به دیگرد به دیگر به دیگ

جاحظ<sup>۵</sup> رسم دیگری را، که در روز بار معمول بود، به پادشاهی موسوم به اردوان احمر<sup>۶</sup> نسبت می دهد. اگر کسی از حضار استدعایی از شخص پادشاه داشت، باید آن را بر رقعهای می نوشت و قبل از تنقل به شاه تقدیم می نمود، تا شاه پیش از اینکه مست شود آن را بخواند و بفهمد؛ و مقرر شده بود که هرکس جز در این موقع حاجتی بخواهد، او راگردن بزنند. و هرام گور این ترتیب را نیز تغییر داد، و فرمود که مستدعیان در موقع مستی شاه عرایض خود را تسلیم خرم بیاش کنند. آن وقت خرم باش آنها را به حضور شاه می برد، و شاه بدون اینکه نگاهی کند، همه را دسته دسته پرتاب می کرد، و امر می داد که تمام تقاضاها را اجابت کند. لکن این سخای بی اندازه پس از سلطنت و هرام متروک شد، و از آن به بعد تقاضاهایی را، که بسیار از حد اعتدال بیرون بود، نمی پذیرفتند.

چون پادشاه عزم سفر داشت اسواران و بزرگان، که معمولاً ملتزم رکاب بودند، مرکب خود را برای معاینه نزد متخصصان دواب سلطنتی میبردند، زیرا اسب کسی که افتخار ملازمت شاه را داشت، بایستی خوب باشد، نه تنبل باشد، نه تند، نه سرسم بزند، نه سرکشی کند، و نه مایل باشد به

۱. بیانات جاحظ خوب روشن نیست. بنا بر مسعودی (مروج، ج ۲، ص ۱۵۳)، که در اینجا نیز تابع همان منبع کتاب جاحظ است، و هرام در طبقه بندی رامشگران تغییراتی داد: آنان را که در طبقه متوسط بودند به طبقه اول برد و آنان را که در طبقه پسین جای داشتند، داخل طبقه متوسط کرد. هفت درجه «رجال دولت» و سه طبقه درباریان دو دسته مختلف می باشند. مسعودی آنها را جدا ذکر می کند.

۳. مروج، ج ۲، ص ۱۵۸ و بعد. ۴. در فصل بعد درباره موسیقی سخن خواهیم راند.

۵. ص ۳۰ ـ ۲۹.
 ۵. یکی از پادشاهان اشکانی به نام اردوان (؟)

قرائت تنقل بر شغل ترجیح دارد.

مرکب شاه نزدیک شود. و نیز نمی بایست در راه سرگین بریزد و ادرار کند، و به این جهت مقرر بود که اسب را شب قبل خوراک ندهند ۱.

بنابراین ملازمت پادشاه در سفر امری شاق و افتخاری دشوار بود، که چندان مطبوع طبع بزرگان واقع نمی شد. به همین مناسبت پادشاهان ایران ملتزمان رکاب خود را زود تغییر می دادند. ۲

وقتی که شاه از مجلس غایب بود، جاسوسان مخصوصی مراقب کلام و رفتار و سکنات و آداب حاضران، حتی مواظب نفس کشیدن آنها، بودند. پس هرکس این احوال او در غیاب و حضور پادشاه یکسان بود، او را «مردیک رو» میخواندند، و هر که اخلاق و رفتار او در غیاب شاه غیر از حضور او میبود، وی را «مرد دورو» میگفتند، و چنین کسی را شاه شخصی ظاهر ساز و مزور می شناخت. میبود، وی را «مرد دورو» میگفتند، و چنین کسی را شاه شخصی ظاهر ساز و مزور می شناخت. اقدامات مخصوصی برای حفظ شاه از سوء قصد به عمل می آمد. هیچ کس محل خواب شاه را نمی دانست. حکایت کنند که برای اردشیر اول و خسرو اول و خسرو دوم و بسیاری از پادشاهان ساسانی چهل بستر در نقاط مختلف تهیه می کردند، و گاهی پادشاه در هیچ کدام آنها نمی خوابید، بلکه شب را در اتاقی محقر بسر می برد، و به جای نازبالش سر را بر بازوی خود قرار می داد ...

هیچ کس حق نداشت داخل اتاق مخصوص شاه شود. حتی پسرش نیز بدون اجازه حق ورود نداشت. جاحظ در این خصوص حکایت عجیبی نقل می کند.  $^{0}$  روزی یزدگرد اول پسرش و هرام  $^{2}$  را، که آن وقت سیزده ساله بود  $^{V}$ ، در محلی دید که حق رفتن نداشت. از او پرسید که آیا حاجب او را در حین ورود به این محل دیده است یا نه  $^{2}$  و هرام گفت بلی. پس شاه به او گفت: «بروسی تازیانه به او بزن و او را بیرون کن و آزاد مرد را مأمور حفظ پرده نما». و هرام چنین کرد. کمی بعد مراجعت نمود و خواست داخل شود، اما آزاد مرد مشتی محکم به سینهٔ او نواخت و گفت: «اگر دفعهٔ دیگر تو را در این محل ببینم، تو را شصت تازیانه خواهم زد. سی ضربه به مناسبت ظلمی که بر نگاهبان دیروز رواداشتی، سی ضربهٔ دیگر، برای اینکه نخواهی همان ظلم را نسبت به من مرتکب شوی». چون شاه از این کلام آزاد مرد آگاه شد، او را خلعت و انعام داد.

شاه بایستی خود را نسبت به رعیت سخی و گشاده دست جلوه می داد، خصوصاً نسبت به کسانی که به او نزدیک بودند. سخاوت پادشاه بر جلوهٔ سلطنت می افزود و نام او را در تاریخ بلند می کرد. نظام الملک حکایت کند که عادت بر این جاری بود، که هر وقت پادشاه از کلامی یا عملی شاد می شد، و با گفتن لفظ زه اظهار رضایت می کرد، خزانه دار بایستی ۱۰۰۰ درهم ۸ به آن شخص بدهد.

۱. جاحظ، ص ۷۷ و بعد؛ حكايت موبدي كه اسبش در حضور شاه كواد اول سرگين انداخت.

٢. ايضاً، ص ٨٠. ٣. ايضاً، ص ٧٠. ٤. ايضاً، ص ١٢٤. ٥. ايضاً، ص ١٢٥.

۶. که بعد شاه وهرام پنجم شد.

۷ بنابر طبری (ص ۸۵۷ نلدکه، ص ۹۰)، وهرام در کودکی نزد منذر پرورش یافت، بعد به دربار پدرش آمـد و در آنجا چندی بماند.

۸. سیاست نامه، چاپ شفر، ص ۱۱۸، ترجمه ص ۷۴ ـ ۱۷۳.

چون حکایاتی که برای توصیف این رسم ذکر شده، منحصراً از تاریخ ساسانیان نقل گردیده است، بنابراین واضح است که «تخمه ساسانیان» خواند. راجع به

در کارنامگ امذکور است که مؤبد بزرگ مؤده ای به شاه آورد، و شاه در پاداش دهان او را پر از یاقوت سرخ و مروارید شاهوار و گوهر نمود، و این طریقه عجیب معمولا پاداش خدماتی بود که به شاه می شد، و نظایر آن در عهود اسلامی نیز دیده شده است ا

شاه به درباریان و ندیمان خود بر حسب مخارج هر یک وظیفهای عطا میفرمود. اگر یکی از درباریان مالک زمینی بود، عایدات این زمین را جزو وظیفه او حساب میکردند، لکن علاوه بر آن برحسب تخمین شاه ده هزار درهم مثلا ماهیانه به او میدادند، تا به مصرف لوازم مقام و منصب خود برساند، و درمانده نشود، و محتاج به استدعای وجهی از خزانه پادشاه نگردد".

چون شاه <sup>۴</sup> به خانه یکی از وزرای خود یا یکی از اشراف بزرگ به دیدن می رفت، ایرانیان <sup>۵</sup> تاریخ نامه خود را از آن روز می نوشتند. ملک آن کسی که شاه به خانه او نزول اجلال می فرمود، تا زمان معینی از ادای مالیات معاف می شد، و بر اسبها و سایر مراکب او داغ امتیازی می زدند. یک سردار عالی مقام هر روز با سیصد سوار و سیصد پیاده جلو در خانه او تا غروب آفتاب می ماند، وقتی که صاحبخانه سوار می شد، افراد پیاده در پیشاپیش و سواران در دنبال او روان می شدند. در موقع نزول اجلال پادشاه، صاحبخانه هدایایی به او تقدیم می نمود، و شاه هنگام بازگشت اسبی راهوار با زین رزنگار، که آن میزبان تقدیم نموده بود، با خود می برد. نزول موکب شاهی موجب امتیاز داشم صاحبخانه می شد: هیچ یک از اقوام نزدیک او را به اتهام جرم نمی توانستند حبس کنند، و بندگانش را بی رضای او نمی توانستند محکوم نمایند. هدایایی که در اعیاد نوروز و مهرگان تقدیم می نمود، پیش از هدیه دیگران به حضور شاه می رسید. در ایام بار و تشرف حضور نخست او وارد می شد و در طرف راست شاه قرار می گرفت و در موقعی که سواره همراه شاه بود در جانب راست او می راند.

در دو عید بزرگ سال، نوروز و مهرگان، بزرگان هدایایی تقدیم شاه میکردند. هرکس آن چیزی را، که خودش بیشتر دوست میداشت، هدیه میکرد، از قبیل عنبر و مشک و جامه و غیره، جنگیان و سواران معمولا اسبی یا شمشیری یا نیزهای تقدیم میکردند. اغنیا طلا و نقره پیشکش میبردند، و حکام (علاوه بر خراجهای وصول شده) یک قسمت از اضافهٔ عایدات ولایات خود را تقدیم مینمودند. شعرا و خطبا اشعار و خطبههای خود را به مناسبت موقع عرضه میکردند، و ندیمان نخستین گیاهان سال را تقدیم مینمودند. اگر یکی از زنان شاه کنیزی زیبا با زینت و زیور پیشکش مینمود، می توانست بر سایر زنان حرم مباهات کند. از طرف دیگر پادشاه در عوض پیشکشهای نوروز و مهرگان هدایای ذی قیمتی عطا می فرمود. هر هدیه ای که تقدیم پادشاه میکردند، با اسم اهدا

کلمه زه! (ظاهراً = زی از زیو) یعنی «زنده بمان» به تلفظ سریع) مقایسه شود با یعقوبی، چ هوتسما، ص ۱۹۲، سطر ۱۲. کلمه زه در فارسی جدید هم هست. ۱. کارنامگ، بخش ۱۰، پاره ۱۴.

۲. رک به حکایتی که نظامی عروضی در چهار مقاله (چاپ قزوینی، ص ۳۵، ترجمه براون ۳۸) آورده است. مضمون
 آن حکایت این است که سلطان محمود فرمود سه مرتبه دهان عنصری را از جواهر پرکنند.

٣. جاحظ، تاج، ص ١٤٥. ٤. جاحظ، تاج، ص ١٥٨ و ما بعد؛ اردشير اول و خسرو انوشيروان.

۵. مراد کسانی است که به این افتخار ناثل میشدند.

کننده در دفتر محاسبات دربار قید می شد، و اگر اهدا کننده در موقعی که مخارج فوق العاده ای در پیش داشت، به کمک نقدی محتاج می شد، به موجب دفتر محاسبات، ارزش هدایای او را برآورد می کردند و دو برابر آن را به او می دادند. لکن اگر هدیه صوری و بدون ارزش مادی تقدیم کرده بود، به طرز دیگر رفتار می کردند: مثلا اگر کسی ترنجی هدیه آورده بود، در عوض پوست ترنجی را پر از مسکوک طلا به او می دادند. به هرحال هدبه کننده نه فقط حق داشت، بلکه موظف بود، در صورت احتیاج از دربار کمک بطلبد. خودداری از تقاضای مساعدت به منزلهٔ اظهار عدم اعتماد به شاه محسوب می شد، و ممکن بود شش ماه وظیفه او را قطع کنند، و به یکی از دشمنانش بدهند. چند نفر از پادشاهان، مانند اردشیر اول، و وهرام پنجم، و خسرو اول، در عیدنوروز و مهرگان خزائن خود را بین رعایا، برحسب درجات آنها، تقسیم کردند. در نوروز، که عید بهاری بود، شاه جامههای زمستانی خود را به درباریان می بخشید. و در عید مهرگان، چون زمستان نزدیک بود، البسهٔ تابستانیش را تقسیم می نمود د.

رسم بخشیدن خلعت یکی از رسوم افتخارآور قدیم است. خلفای اسلامی آن رسم راگرفتند، و از عادات ملوک زمان شد. ابن خلدون گوید در خلعتهای شاهانه برحسب عادت تمثال همایونی را نقش می کردند، یا تصاویری می بافتند که علائم سلطنتی را در برداشت شاپور دوم مانوئل Manuel سردار ارمنی را به جامه شاهانه، و خلعتی از خز و سنجاب مفتخر فرموده، و وی را زیوری از طلا و نقره داد، که بر کلاه خود نصب کند، و دستاری که بر پیشانی ببندد، و زیورهای سینه پوش شبیه آنچه پادشاهان می بندند، و خیمه ارغوانی با یک علم، و قالیهای بزرگ آسمانی رنگ به او بخشید، که بر مدخل خیمه خود بیاویزد و ظروف زرین، که برخوان خویش بگذارد ۲. دستار (یعنی دیهیم) زربافت مرین به مروارید بنابر روایت پروکوپیوس ۳ پس از مقام سلطنت بزرگترین نشانه افتخار بود. و نیز گرید هیچ کس حق نداشت انگشتری طلا و کمربند و حلقه و غیره بر خویش نصب کند، مگر اینکه از شاه آنها را گرفته باشد. اگر مردی نسبت به دولت یا پادشاه خدمتی کرده بود، که استحقاق تذکار داشت، نام او را در کتیبههای ابنیه سلطنتی ذکر می کردند. ۴

دیگر از علائم امتیاز لقب یا نام افتخاری بود. از زمان هخامنشیان مرسوم بود که خدمات شایان را با اعطای لقب پاداش می دادند. هرو دوت گوید هم «اشخاصی که خدمتگزاریشان قابل توجه ملک و پادشاه بود، علاوه بر اراضی و سیع به آنها لقب «نیکوکار»  $^{6}$ Orosanges می دادند.» در عهد ساسانیان القاب بسیار گوناگون متداول بود. مثل مَهِست («بزرگترین» یعنی بـزرگترین خـدمتگزار دولت)  $^{8}$ ،

۲. فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۳۰۱.

۱. جاحظ، ص ۵۰ - ۱۴۶.

۴. پروکوپیوس، جنگ گتها، ۴/۶. م. کتاب هشتم، ۸۵.

۳. جنگ ایران، ۱۷/۱.

۶. بعضی اصل ایرانی این کلمه را **«هوورزکه** huvarzaka» دانستهاند. شدر (گنومون ۹، ص ۳۴۷، یادداشت ۳) یک اتیمولوژی دیگری ذکر میکند: varu-θaηha» به معنی «بسیار ستوده» (weitgepriesen).

۷. این عنوانی است که یزدگرد به منذر از ملوک عرب داد (طبری، ص ۸۵۵ نلدکه، ص ۸۶ و ۸۷ مقایسه شود با هر تسفلد، پایکولی، لغت شماره ۶۴۵). نهایه (ص ۲۲۲) مسترا مستران [مستری مستران] نام می برد، که به معنی «اعظم عظما» است. (مهتر مهتران).

وهریز ۱، و هزارَفت (هزاراَبد، «صاحب هزار شگفتی؟») مهر نرسه لقب هزاربندگ («صاحب هزاربند») داشت. بعضی سرداران را گاهی به لقب هزارمَرد مفتخر میساختند. از جمله القاب مخصوص کلماتی بود که با نام شاه ترکیب یافته باشد، و این لقب را به اشخاصی می دادند که نسبت به شاه فداکاری کرده بودند. القابی که باکلمه تهم (یعنی قوی) ترکیب یافته بود، رواج بسیار داشت از قبیل: تهم یزدگرد، تهم شاپور، تهم خسرو<sup>۵</sup>، تهم هرمزد و القاب مشابه دیگر نیز بسیار است، از قبیل: خسرو شنوم («شادی خسرو») با تخوهرمزد ۱ القاب مشابه دیگر نیز بسیار است، از یزدگرد («افزون کننده شادی یزدگرد») شخوهرمزد ۱ اگمندشاپور ۱ و مورد، شاپوروراز یا ورازشاپور ۱ و غیره. اما راجع به کلمه کرتیر یا کردیر، که قرائت صحیح و معنای آن هنوز معلوم نیست، نمی توانم ادعا کنم، که آیا چنانکه هر تسفلد ۱ عقیده دارد، لقبی محسوب می شده، یا نام صاحب منصب عالی مرتبهای بوده است. یکی از القاب روحانیان همکی دین («دانندهٔ همه احکام دین») بود. اشتاین ۱ برآن است که لقب در آندرزبد (به معنی «مشاور» یا «مدیر دربار») در عهد یزدگرد دوم عنوان وزرگ فرمادار بوده است. در این صورت می توان گفت، که کلمه در اندرزبد لقبی یزدگرد دوم عنوان وزرگ فرمادار بوده است. در این صورت می توان گفت، که کلمه در اندرزبد لقبی بوده بسیار شبیه «مشاورالدوله» یا «نظام الدوله» در قرن جدید ۱۰۰۰.

القاب و عطایای افتخاری و مناصب درباری یا دولتی، رایج ترین وسیله پاداش لیاقت بـود، و

۱. عنوان سرداری که یمن را به نام خسرو اول فتح کرد (طبری، ص ۹۴۸، نلدکه، ص ۲۲۳ و ۲۲۴، مقایسه شود با مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۲۶)

۲. Azarephthês، به زبان ارمنی هزروخت Hazarawukht است. لقب زرمهر و سپاهبد وِستَهم چنین بود (نـلدکه، طبری، ص ۷۶، یادداشت ۲؛ هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۱۷۴).

۳. طبری، ص ۸۴۹، نلدکه، ص ۷۶.

۴. «هزار مرد» یعنی «دارای نیروی هزار مرد»، وهریز، فاتح یمن، به این نام ملقب بود؛ همین عنوان را خسرو دوم به یک سردار رومی، که موریکیوس قیصر روم به کمک او فرستاد، اعطا نمود (نلدکه، طبری، ص ۲۸۴، یادداشت ۲). ۵. رک نلدکه، طبری، ص ۴۴۳.

۷. نام افتخار سمبات باگراتونی Smbat Bagratuni (پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، ۱، ص ۱۹۵؛ هوبشمان، صرف و نحو ارمنی، ج ۱، ص ۲۱۴). در جنگ قادسیه صاحب منصبی ایرانی ملقب به خسرو شنوم بوده است (طبری، ص ۲۳۴۶)؛

۸. لقب ورزترتس Varaztirots ارمنی (پاتکانیان، مجله آسیایی، ۱۸۶۶، ۱، ص ۱۹۶؛ هوبشمان، صرف و نحو ارمنی،
 ج ۱، ص ۶۸).
 ۹. فوستوس بیزانسی، لانگلوا، ج ۱، ص ۲۶۳؛ ومند از گمند «سرحد».

۱۰. الیزئوس، لانگلوا، ج ۲، ص ۱۹۰، لازار فربی همین لقب را به شکل ویه تن شاپور (به تن شاپور، تن - . ب شاپور) ذکر کردهاست.

۱۱. لقبی است که به منذر از ملوک عرب داده شدهبود. در کتاب نهایه (ص ۲۲۲) به جای آن لفظ اوزودخوزهی آورده است. آورده است، که ظاهراً تحریف ابزودخرمی [یزدگرد] میباشد، که مترادف رام ابزودیزدارد است.

۱۲. نُخو، که صورت تفصیلی آن نُخوِست (نخست) است، مقایسه شود با نُخویر، نَخویر و غیره. رک هرتسفلد، پایکولی، لغت شماره ۶۶۸.

۱۳. **وَداز** «گراز» هرتسفلد، پایکولی، لغت شماره ۴۸، **شاپوروَداز** در زمان نـرسه مـرزبان آذربـایجان بـود (فـوستوس بیزانسی. لانگلوا، ج ۱، ص ۲۲۹) و ظاهراً این لقب را در جوانی خود در عهد شاپور اول گرفته بود.

۱۴. پایکولی، لغت شماره ۵۵۸ در کعبه زردشت نام کرتیری ذکر شده است. ۱۵. رک ضمیمه دوم.

۱۶. در زمان رضاشاه القاب منسوخ شد.

گاهی نیز برای تطمیع به کار می رفت، مثلا اگر می خواستند ایرانیانی را، که به دیانت عیسی گروید اند ۱، به دین زردشتی باز گردانند، بدان وسائل دست می زدند. اگر شاه به کسی تاجی عطا می فرمود، دارنده آن عطیه حق داشت بر سر خوان شاه مقام گیرد و در مجلس مشاورهٔ او حضور پیدا کند. ۲کواد اول تاجی از زر مروارید نشان، که به نشانه افتخار ۳ به مهران عطاکرده بود، از او پس گرفت. هرمزد چهارم به نعمان پادشاه عرب دیهیمی بخشید، که ۴۰۰۰ درهم ارزش داشت ۴. رتشتین گوید: ۱۵ هاین بخشش از عطایای معمولی بالاتر بود، و ظاهراً چیزی مثل نشانهای عهد ما بوده است. مؤلف فارسامه خبر ذیل را نقل کرده ۶۰ که مأخذ آن محتملا آیین نامگ بوده است، گوید: «در جمله آیین بارگاه انو شروان آن بودکی از دست راست تخت او کرسی زر نهاده بود و از دست چپ و پس همچنین کرسی ها زرنهاده بود و از این سه کرسی یکی جای ملک چین بودی و دیگری جای ملک روم بودی و سه دیگری جای ملک خزر بودی کی چون به بارگاه او آمدندی برایین کرسی ها نشستن و در پیش تخت کرسی زر بودی کی بزرجمهر ۷ بر آن نشستی و فرو تر از آن کرسی موبد نشستن و در پیش تخت کرسی زا بهر مرزبانان و بزرگان و جای هر یک به ترتیب معین بودی موبدان بودی و زیر تر از آن چند کرسی از بهر مرزبانان و بزرگان و جای هر یک به ترتیب معین بودی، موبدان بودی و زیر تر از آن چند کرسی از بهر مرزبانان و بزرگان و جای هر یک به ترتیب معین بودی، برداشتندی».

وقتی که آتش جنگ اشتعال میگرفت، مهمانیهای بزرگ سلطنتی متروک می شد، و پادشاه غیر از موبدان موبد، وایران دبیربد، و رئیس اسواران کسی را برخوان خود نمی پذیرفت. آنگاه بر سر سفوه چیزی جز نان و نمک و سرکه و سبزی نمی نهادند. پس غذایی به نام بَزم آوَرد می آوردند^. بعد از آنکه شاه قدری از آن می خورد، سفوه را بر می چیدند، و شاه مجدداً به کار می پرداخت. اما وقتی که جنگ به خوشی خاتمه می یافت، رسم ضیافتها مجدداً برقرار می گردید، درباریان دوباره جمع می شدند. موبد بزرگ نطقی ایراد می کرد، و و زرا پس از او هر یک سخنی می گفتند، سپس افسران عالی مرتبه در قسمت علیای تالار در حضور شاه غذا صرف می کردند، و در قسمت سفلای تالار، عوام خوراک می خوردند، و مراقبت آنها با رئیس محافظان بود ۹. برخوان زمزمه می کردند. در آن اثنا کسی حق سخن گفتن نداشت، و اگر کسی چیزی می خواست، به اشاره طلب می کرد ۱۰ در پایان غذا، خوانندگان و بازیگران احضار می شدند ۱۰

۱. هوفمان، ص ۵۴.

۲. آمیانوس مارسلینوس، کتاب ۱۸، بند ۵ پاره ۶، در این مورد سخن از یکی از رومیان است، که به پاداش خدمتی
 که به ایران و خیانتی که به روم کرد، پادشاه به او تاج افتخار عطا کرد. پس خارجی ها می توانستند در زمان شاپور دوم
 در طبقات عالیه وارد شوند.

۴. طبری، ص ۱۰۱۸، نلدکه، ص ۳۱۶. ۵ ص ۱۲۸. ۶. ص ۹۷.

۷. به عقیده من بزرجمهر غلط است و به جای آن باید وزرگ فرمادار باشد رک ضمیمه دوم.

٨ گوشت پخته و تره و خاگينه باشدكه در نان تنگ پيچيده و مانندنواله سازند (برهان قاطع).

۹. جاحظ، تاج، ص ۱۷۳ و ما بعد. ۱۰ ایضاً، ص ۱۸.

اگر کسی خبر می یافت که شاه بر او خشم گرفته است، نه حق فرارداشت، نه بست نشستن در مکانهای مقدس ۱، بلکه بایستی بر سه پایه آهنینی که در مقابل قصر بود، بنشیند، تا شاه در حق او حکمی صادر کند، در ظرف این مدت کسی جرأت نداشت او را حمایت کند. ۲ حکم اعدام را در میدان وسیعی در وسط قصر اجرا می کردند. در آنجا سرودست و پای مقصران، یا کسانی را که مستوجب غضب شاه بودند، می بریدند ۳.

شأن پادشاه نبود که به خطای بی اهمیت توجه کند. جاحظ در این باب دو نمونه به دست می دهد، که راست یا دروغ، جالب توجه است. روزی و هرام گور در شکار گاه به قضای حاجتی از اسب به زیر آمد، و لگام اسب را به دست چوپانی داد. چوپان چون قطعات طلای عنان اسب را دید، در وقتی که شاه را غافل می پنداشت، کارد برآورد و بعضی از آن را برید، شاه می دید، ولی محض اینکه چوپان شرمگین نشود، مجدداً سربه زیر افکند، چون دریافت که چوپان به قدر حاجت برگرفته است، پیش آمد. و چنانکه گویی گرد و غبار به چشمانش رفته و چیزی نمی بیند، چشمان خود را مالیدن گرفت، و بر اسب نشست، و چوپان را بدرود گفت. و نیز از اغماض انوشروان حکایت کند، که روزی در جشن نوروز یا مهرگان، خوانی عظیم گسترده بود، یکی از میهمانان جامی زرین برداشت که کسی از برداشت که کسی از برداشت که کسی از نخواهد داد، و آن کس که جام برده باز نخواهد گفت.»

در اعمال شهدا عبارتی هست، که ما را از طرز ورود نجیب زادگان به خدمات درباری مطلع می کند. مهران گشنسپ یکی از نجبای جوان بود، که در ادبیات ایران و اصول نظری و عملی دین زردشت دست داشت، و به همین سبب مورد توجه هرمزد چهارم واقع شد. شاه فرمود تا بعضی متون کتب مقدس را از بر خواند، و چون مهارت او را در این باب مشاهده کرد، او را مبلغی درهم داد، و فرمود روزی توانگر خواهی شد. خانواده آن جوان از اعیان و نجبای بزرگ بودند (و خود او نیز قدی رسا و هوشی سرشار داشت. او را پیشخدمت سفرهٔ شاه کردند، به مرتبت موسوم به فَرُخشاد (؟) یا پیشخور (بمعنی «پیشخور») رسید ؟.

در دربار شاه همواره سفرای اقوام بیگانه و دور دست مقیم بودند $^{V}$ . نسبت به سفرای مزبور نهایت احترام مرعی می شد. و قتی سفیری می رسید، فورا سرحددار شاه را مطلع می کرد، و حکام و لایاتی که در مسیر او بودند، مواظبت می کردند که مکانی مناسب مقام برای پذیرایی او آماده باشد. و قتی که حاکم از مقصود مسافرت سفیر اطلاع حاصل می کرد $^{\Lambda}$ ، مطلب را به عرض شاه می رسانید، و شاه

۱. در دوره اسلامی اگر شخصی از طرف دولت تعقیب میشد، در صورتی که در مسجدی بست مینشست، در امان می بود؛ به نظر می رسد که در ازمنه قدیم آتشکده ها هم پناهگاه محسوب می شده است.

۲. پروکوپیوس، جنگ ایران، ۱ / ۲۲ / ۲۸. ۳. طبری، ص ۱۰۵۹، نلدکه، ص ۳۸۰.

۴. تاج، ص ۱۰۰ و ما بعد. ۵ پدرش استاندار نصیبین بود.

ع. هوفمان، ص ۹۵ ـ ۹۴. ۷. طبری، ص ۸۹۹ نلدکه، ص ۱۶۷.

٨ سفير بايستي علت مأموريت خود را قبل از رسيدن به حضور شاه بگويد، تا بتوانند جواب تهيه كنند. قراولان

هیئتی به استقبال او می فرستاد، که به قصر سلطنتی هدایتش کنند. آنگاه پادشاه او را به بارگاه و مجلس رسمی می پذیرفت، و در حالی که بر تخت جلوس کرده و صاحبان مناصب مملکت در اطراف او ایستاده بودند، از نام و حوادث مسافرت و پیغام و وضع کشور و لشکر و احوال سلطان او سؤالاتی می نمود. سپس شاه با جلال و شکوهی، که لایق مقام آن سفیر بود، او را به کاخ سلطنتی می برد، و برخوان خود می نشاند، و او را باز می فرستاد، و خلعتی از خاصه خویش می داد ۱.

باید دانست که ورود به دربار برای بیگانگان مجاز نبود. حتی نمی توانستند مستقیماً از آسانترین راه به جانب پایتخت رهسپار شوند، بلکه بایستی در یکی از پنج شهر ذیل توقف کنند: کسانی که از سوریه می آمدند در هیت Hit می ماندند، اشخاصی که از حجاز می آمدند در العُذیب ۱۹۵۵-۱۹۵ مردمی که از پارس می آمدند در صریفین Sartin مسافرینی که از کشور ترکان می رسیدند در حلوان، و کسانی که از کشور خزران والانیان وارد می شدند، در الباب والابواب (دربند). از هر کدام از این شهرها گزارشی راجع به آن تازه واردان به حضور شاه فرستاده می شد، و فقط وقتی مسافران می توانستند سفر خود را ادامه دهند، که شاه دربارهٔ آنان تصمیمی گرفته باشد ۲.

و اما راجع به سیاست و دیپلماسی ایران، پادشاه در انتخاب سفرای خود احتیاطهای مخصوصی مرعی میداشت. فقط وقتی کسی از درباریان را مأموریت سیاسی میدادند، که چندبار از امتحان نیکو بیرون آمده باشد. نخست شاه او را مأمور مینمود که مراسلاتی به یک نفر از اهالی پایتخت برساند و در عین حال یک نفر جاسوس را مأمور میکرد که مذاکرات آن موقع را بشنود، و برای او نقل کندگزارش آن سیاستمدار آینده را باگزارش آن جاسوس مطابقه میکردند. پادشاه پس از اینکه بدین طریق از درستکاری و ذکاوت مأمور اطمینان می یافت، به وسیلهٔ او نامه به یکی از دشمنان کشور می فرستاد، و این بار هم جاسوسی همراه میکرد، و از رفتار سفیر خود آگاهی می یافت. اگر این امتحان دوم نیز به نفع سفیر ختم می شد، شاه به وی اعتماد میکرد."

## \*\*\*

عهد بزرگ تمدن ادبی و فلسفی ایران با سلطنت خسرو اول آغاز می شود. پیش از آنکه به توصیف این مرحله از تمدن بپردازیم، ملاحظاتی چند راجع به چگونگی آموزش به طور کلی خواهیم نوشت. متأسفانه در این باب اطلاعات ما بسیار قلیل است. مطلقاً از آموزشهای ابتدایی آن زمان آگاهی نداریم. بلاشک قسمت اعظم کشاورزان بی سواد بودهاند. دهگانان گویا عموماً مختصر

<sup>-1</sup> 

خاصه (گارد احترام)، که همراه او مینمودند، بایستی مواظب باشند که راجع به اوضاع مملکت موفق به جاسوسی نشود؛ سفرایی که از جانب دولت ایران به دربارهای خارج فرستاده می شدند، بایستی سعی نمایند حتی الامکان راجع به وضع راهها و تنگهها و معابر آگاه شوند و بفهمند در کجا رودخانه و چاه آب یافت می شود. کجا ممکن است علوفه تهیه کرد و امور آن کشور راکی اداره می کند. سپس راجع به اخلاق پادشاه آن کشور و اطرافیانش و قوای نظامی و غیره اطلاع حاصل نمایند. این بود شرحی که نظام الملک (سیاست نامه، چاپ شفر، ص ۸۸ - ۸۷ ترجمه ص ۱۲۹) می نویسد، که مسلماً از رسوم قدیمه ایران است و موافق است با آنچه که فردوسی در این باب گوید و ما سابقاً خلاصه آن را ذکر کرده ایم.

سوادی داشتهاند. قرنها پس از انقراض دولت شاهنشاهی ساسانی این طایفه روایات و افسانهها و تاریخ ملی را نگاهداشته بودند.

جماعت بسیاری از تجار شهرها لااقل قرائت و کتابت و حساب می دانسته اند، و چون از این بگذریم، عامه مردم از حیث ادب و سواد بضاعتی نداشته اند. هیون تسیانگ کوید ایرانیان به فکر دانش نیستند، و فقط به پیشه خویش اشتغال می ورزند. وانگهی بلاشک آموزشهای ابتدایی و لااقل قسمتی از آموزشهای عالی در دست روحانیان بوده، و کاملا جنبه دینی داشته است ۲.

اما راجع به تعلیم کودکان و جوانان طبقات بالا اطلاعات دقیق تری در دست داریم. عدهای از نجیبزادگان، مانند عهد هخامنشی، در دربار با جوانان خاندان سلطنت به قسمی از تعالیم نایل می شدند و در تحت ریاست «آموزگار اسواران» تعلیم می یافتند".

خواندن و نبوشتن و حساب و چبوگان ببازی و شیطرنج و سیواری و شکار اور آنجا فرامی گرفتند. حاجت به ذکر نیست که قبل از همه چیز، نجیب زادگان برداشتن و به کار بردن سلاح می آموختند. بنابرروایت طبری، شاهزاده وهرام، که بعد به نام وهرام پنجم به تخت نشست، در تحت هدایت منذر تعلیم می یافت، روزی به مربی خود گفت: «مرا استادان از خداوندان دانش و فرهنگ بیآور تا مرا دانش و فرهنگ و تیراندازی و سواری و (سخن فقه) بیاموزند». منذر گفت: «تو هنوز کودکی و اینها را ندانی و تو کار کودکان کن تا بزرگ شوی، آنگاه بیاورم کسانی راکه تو را اینها بیاموزند». وهرام گفت: «آری من به زاد نحردم، اما خردم خرد بزرگان است». پس منذر استادان و بیاموزند». وهرام گفت: «آری من به زاد نحردم، اما خردم خرد بزرگان است». پس منذر استادان و سالگی سن ختم تربیت بدنی و اخلاقی بود. چنانکه از کتاب پهلوی موسوم به «پند نامگای زددشت» مرمی آید، هرجوانی بایستی در این سن اصول دیانت را از روی اوست و زند بدانید، و سرنوشت و تکالیف آدمی را بشناسید. جوان در بیست سیالگی میورد امتحان دانشیمندان و هیربدان و هیربدان و دستوران قرارمی گرفت ۹. غلامی از خدمتگزاران دربار خسرو اول تفصیل تعلیماتی را، که آموخته دستوران قرارمی گرفت ۹. غلامی از خدمتگزاران دربار خسرو اول تفصیل تعلیماتی را، که آموخته دستوران قرارمی گرفت ۹. غلامی از خدمتگزاران دربار خسرو اول تفصیل تعلیماتی را، که آموخته دستوران قرارمی گرفت ۹. غلامی از خدمتگزاران دربار خسرو اول تفصیل تعلیماتی را، که آموخته دستوران قرارمی گرفت ۹. غلامی از خدمتگزاران دربار خسرو اول تفصیل تعلیماتی را، که آموخته

۲. مقایسه شود با بغ نسک، دینکرد، کتاب نهم، فصل ۵۰، فقره ۱۷.

۱. بیل، آثار بودایی، ج ۲، ص ۲۷۸.

۳. نلدکه، طبری، ص ۴۴۳.

۴. راجع به چوگان بازی رک به اینوسترانتزف، مطالعات ساسانی، ص ۷۲ و ما بعد، (ترجمه بوگدانیو، مجله کاما، شماره ۷، ص ۴۱ و ما بعد)، بنابر عیون الاخبار، که از آیین نامگ اقتباس کرده است.

۵ راجع به بازی شطرنج پایین تر را ببینید.

۶. کارنامگ، بخش ۱، پاره ۲۲ و ما بعد، دوراز مرکز شهر میدانهای اسبدوانی یافت می شد، که در آن رام کنندگان اسبها را تمرین میدادند و اسب دوانی و مشق تیراندازی می کردند. دینکرد کتاب هشتم، فصل ۳۸، فقره ۲۳ (پشوتن، کتاب هشتم، فصل ۳۷، فقره ۲۳)، بنابر سکادوم نسک، راجع به تربیت اسب و حیوانات دیگر و پرورش پرندگان برای شکار کتابهایی موجود بود (فهرست، ص ۳۱۵؛ مقایسه شود با اینوسترانتزف، مطالعات ساسانی، ص ۲۲، نریمان، نفوذ ایران الخ، ص ۲۹). یادداشتهای راجع به تیراندازی، که در عیون الاخبار از روی آیین نامگ آورده شده، توسط اینوسترانتزف تفسیر و چاپ شده است. رک مطالعات ساسانی، ص ۶۶ و بعد، ترجمه بوگدانو، مجله کاما، شماره ۷، اینوسترانتزف تفسیر و چاپ شده است. رک مطالعات ساسانی، ص ۶۶ و بعد، ترجمه بوگدانو، مجله کاما، شماره ۷، ص ۳۵ و بعد.

۸ فریمان، A. Freiman، پند نامگای زردشت، پایان نامه علمی، وین ۱۹۰۶ و مجله شرقی وین، دوره ۲۰. ۹. یک گفتگوی دبستانی به زبان پارسی میانه، Ein mittelpersisches Schulgespräch ناشر Fr. J. Junker ناشر

بوده است، بدین طریق شرح می دهد از «در سن مقرر او را به مدرسه گذاشته اند و قسمتهای مهم اوستا و زند را «مانند یک هیربد» در آنجا از برکرده، سپس در تعلیمات متوسطه ادبیات، تاریخ، فن بیان، هنر اسب سواری، تیراندازی، نیزه بازی، به کاربردن تبرزین را آموخته، موسیقی و سرود و ستاره شناسی را فراگرفته، در شطرنج و سایر بازیها به حدکمال رسیده است. آنگاه غلام معلومات دیگری را، که در طباخی، لباس پوشی، و غیره داشته، به پادشاه عرضه می کند.»

منابع تاریخیای که داریم، اطلاعی در باب تعالیم دختران به دست نمی دهد، بارتلمه آچنین حدس می زند که تعلیم دختران بیشتر مربوط به اصول خانه داری بوده است. به علاوه بخ نسک صریحاً از تعلمیات زن در فن خانه داری بحث می کند. مع ذلک زنان خانواده های ممتازگاهی تعلیمات بسیار عمیق در علوم تحصیل می کرده اند، و این مطلب از یک عبارت کتاب مادّبانای هزاردادِستان به دست می آید و آن این است: «یکی از قضات در موقعی که به محکمه می رفت، پنج زن او را احاطه کردند، و یکی از آنها سؤالاتی از او نمود راجع به بعضی از موارد مخصوص از باب گرو و ضمانت. همین که به آخرین سؤال رسید، قاضی جوابی نداشت. آنگاه یکی از زنان گفت: «ای استاد، مغزت را از این بابت خسته مکن و بی تعارف بگو: نمی دانم. به علاوه ما خود جواب آن را در شرحی که مُغان اندرزبد نوشته است، خواهیم یافت».

ایرانیان همواره از دانش یونان و روم استفاده میکردهاند<sup>۵</sup>. در آن زمان اشخاصی بودهاند که کمابیش اوقات خود را منحصراً صرف مطالعات علمی مینمودهاند. چون ادستای ساسانی منبع اصلی تمام علوم محسوب می شد، تردیدی نمی توان داشت که این علما همه از طبقه روحانیان بودهاند، در کتاب «بندهشن» خلاصه فهرست مانندی از علوم طبیعی و نجوم، بدان طریق که از اوستای ساسانی و تفاسیر آن به دست می آمده، ثبت شده است. از روایات عجیبی که در معجم المدان یاقوت و ضبط شده، چنین بر می آید که در زمان ساسانیان در ری شهر (ریو اردشیر)، که ناحیه کوچکی از ولایات از جماعتی از نویسندگان جای داشته اند، که به استعانت خطی (مرموز؟) موسوم به گشتگ (؟) علم طب و نجوم و فلسفه را ثبت می کرده اند و آن طبایفه را گشتگ کا دفتران به گشتگ (؟) علم طب و نجوم و فلسفه را ثبت می کرده اند و آن طبایفه را گشتگ کا دفتران

<sup>(</sup>گزارش آکادمی هیدلبرگ)، ۱۹۱۲ بخش ۴۳ ـ ۴۱.

متن پهلوی «خسرو و غلامش» چاپ اونوالا، (پاریس، ۱۹۲۱). آن ریدگ خویشتن را واسپو می نامد شعالبی در شرحی که از سلطنت خسرو دوم نوشته (ص ۷۰۵ و بعد) عباراتی از مکالمه این پادشاه یا غلام خود خوش آرزوگ نقل نموده است. این عبارات که با نسخه چاپ اونوالا اختلاف دارد، از همان نسخه اصلی که منبع رساله اونوالا نیز بوده است، اقتباس شده. در این دو نسخه چنانکه مشهود است نخستین اختلاف راجع به پادشاه است، که یکی خسرو اول و دیگری خسرو دوم ذکر نموده است. همچنین راجع به نام غلام. در باب نام خوش آرزوگ رک بیلی، بولتن شرقی، ۹؛ ص ۲۳۲. به علاوه هریک از دو نسخه حاوی عباراتی است، که در نسخه دیگر حذف کردهاند. مثلا تفصیل راجع به تعلیم و تربیت نزد ثعالبی دیده نمی شود.

۳. دینگرد، کتاب نهم، فصل ۶۷، فقره ۹. ۴. بارتلمه، حقوق ساسانی، ج ۴، ص ۳۵ و ما بعد؛ زن، ص ۹. ۵ مدر، مشرق و میراث یونان Der Orient und das griechische Erbe، ص ۲۵۴.

۶. چاپ وستنفلد، ج ۲، ص ۸۸۷، ترجمه باربیه دو مینار، ص ۲۷۱.

مى خواندهاند (يعنى: كسانى كه مطالب را به خط گشتگ ثبت مىكنند؟)

متن و تفسیر کتاب اوستایی موسوم به هوسپارم نسک شامل تفاصیلی راجع به طب و اطبا بوده است. میگفتند اوهرمزد برای «خواباندن» هر مرض لااقل یک نبات خلق کرده است. برای مزد پزشکان قواعدی مقرر بود. غلات نیکو و جامه زیبا و اسب تندرو به طبیب می دادند، و همچنین قواعدی وجود داشت برای تأدیه وجه نقد از قبیل مبلغی که رئیس خانه، یا رئیس قریه، یا رئیس قواعدی و لایت، یا رئیس کشور باید بپردازد، و آنچه طبیب حق داشت از مردمان فقیر مطالبه کند. اگر طبیب همه بدن یا فقط عضوی از اعضای بدن را معالجه می کرد، در میزان مزد او تغییری حاصل می شد، طبیب بایستی مریض را به پاکی و احتیاط و تدبیر معالجه کند، و اگر طالب استراحت بود، یا در دیدن رنجوران تعللی روا می داشت، او را جنایتکار می شمردند. تفصیل دیگری در نسک مزبور راجع دیدن رنجوران تعللی روا می داشت، او را جنایتکار می شمردند. تفصیل دیگری در نسک مزبور راجع شهاد تنامه و اجازه ای به اطبا می دادند، لکن ممکن نبود کسی همیشه به یک طبیب مجاز و صاحب شهاد تنامه و اجازه ای به اطبا می دادند، لکن ممکن نبود کسی همیشه به یک طبیب مجاز و صاحب بعض موارد مجاز بود که به یک طبیب خارجی رجوع کند، اما اگر کسی با اینکه به طبیب ایرانی دسترس داشت، به یک نفر طبیب بیگانه رجوع می نمود، گناهی میرتکب شده بود کی دده داکن معذلک دسترس داشت، به یک نفر طبیب بیگانه رجوع می نمود، گناهی میرتکب شده بود که می داده اند.

در نسک مذکور، از میان اطبای متخصص، نام چشم پزشکان برده شده است و در همین نسک از طرز معالجه حیوانات اهلی و سگ هار و غیره سخن به میان آمده است. در نکادوم نسک نیز راجع به طب و بیماری بیمنی شده است، مخصوصاً از طریقه ای که در ایران معمول بوده، از این قرار که مجرمان و جانیان مستحق اعدام را و برای استفادهٔ طبی، زنده نگاه می داشتند. این عمل زنده نگاه داشتن اشخاص و اجب القتل برای تجربهٔ طبی در مصر در عهد بطالسه نیز معمول بوده است.

در سومین کتاب دینکرد شرح مختصری راجع به طب آمده است، که بلاشک محتویات آن از منابع عهد ساسانی به جمع شده است. مؤلف دینکرد سلامت را دو قسم دانسته: سلامت تن، و سلامت جان، و طبیب رادو نوع شمرده: روحانی و جسمانی، لکن ظن قوی می رود که در طبابت جسمانی هم فصلی راجع به تداوی روحی وجود داشته است. اصول طب ایران کاملا زردشتی و مبتنی بر روایات اوستایی بوده، لکن نفوذ طبابت یونانی از همه جای آن ظاهر است. به موجب طب بقراطی علاج از سه طریق میسر تواند شد: آنچه به وسیلهٔ دوا علاج نمی پذیرد، باید به وسیله آهن (یعنی کارد) علاج کرد، و آنچه به وسیلهٔ آهن معالجه نشود، باید با آتش شفا بخشید، و مرضی که از

۱. دینکرد، کتاب ۸، فصل ۳۷، فقره ۱۴ و بعد.

٣. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٣٧، فقره ٢٩. فقره ١٠. ايضاً، كتاب ٨، فصل ٣٣، فقره ١.

۵. ایضاً، کتاب ۸، فصل ۱۹، فقره ۳۹. ۶ . ایضاً، کتاب ۸، فصل ۲۰، فقره ۴.

۷. این متن درج ۴ چاپ پشوتن از ص ۱۸۱ به بعد و ترجمه انگلیسی آن در ص ۲۲۰ و ما بعد به طبع رسیده است. ترجمه از آن با حواشی توسط کازارتلی Casartelli تهیه و در «موزئون»، ج ۵، ص ۲۹۶ و ۵۳۱ و ما بعد چاپ شده

آتش برطرف نشود، شفا ناپذیر است. در کتاب وندبداد این سه قسم علاج تشخیص داده شده است: کارد و نباتات و کلام مقدس، و این وسیله آخر مؤثرتر از دیگران به شمار می رفته است. علاج به وسیله آتش در کتاب دبنکرد هم ذکر شده است آ. در این کتاب پنج وسیلهٔ معالجه مذکور است از این قرار: ۱ - کلام مقدس، ۲ - آتش، ۳ - نباتات، ۴ - کارد، ۵ - داغ. مقصود از داغ گویا دود دادن عضو مریض با بعضی گیاهان معطر بوده است، اما معالجه به وسیله کلام را، یعنی اوراد و ادعیه، که از کتب مقدس استخراج کرده بودند، مؤثر ترین طریقه می دانستند.

طبیب داناکسی بود که بتواند به دقت امراض را معاینه کند و کتاب بسیار خوانده باشد ". بایستی اعضای بدن و مفاصل را بشناسد و اطلاعاتی نیز راجع به ادویه داشته باشد، محبوب و شیرین سخن باشد، و با بیماران از روی شکیبایی و مهربانی رفتار کند. \* در این کتاب صفات و خصال اطبای روح و اطبای جسم به تفصیل آمده است و از فرط اطناب مطلب تاریک و مبهم شده است. هر دو طبیب، یعنی هم طبیب روح، که متعلق به فرقهٔ روحانیان است، و هم پزشک بدن، بایستی امتحانات لازم را در مهارت و زبردستی خود داده باشند، اما طبیب بدن بایستی قبلا در معالجهٔ یک نفر از کافران کامیاب شده باشد، تا بتواند به معالجهٔ یک نفر از کافران و هر سه می مردند، مادام العمر اجازه طبابت به او نمی دادند. ۵ طبیب مجبور بود که در موقع لزوم هر روز به عیادت مریض خود برود. در عوض بایستی به او غذای خوب می دادند، و اسبی تندرو می بخشیدند و منزلی عالی در قسمت مرکزی شهر برای او تهیه ۶ می کردند. اما طبیب نبایستی پول را بسیار دوست بدارد. از لحاظ اخلاق و دیانت، چندین نوع طبیب تشخیص داده می شد: «بهترین می بخشید کان است که این شغل را فقط برای خدا و برای ثواب پیش گرفته باشد؛ پس از او طبیبی بود که هم به مال تعلق خاطر داشت هم به ثواب، مشروط بر اینکه دلبستگی او به پول کمتر از تعلق او به کارهای نیک باشد؛ فروتر از او طبیبی بود که جز به مال دنیا به چیزی دلبستگی نداشت.» کارهای نیک باشد؛ فروتر از او طبیبی بود که جز به مال دنیا به چیزی دلبستگی نداشت.» کارهای نیک باشد؛ فروتر از او طبیبی بود که جز به مال دنیا به چیزی دلبستگی نداشت.»

دُرُستبَد یا ایران درستبد مظاهراً رئیس کل پزشکان (جسمانی) کشور بوده است. لکن رئیس همه اطبا را، اعم از پزشکان بدن و پزشکان روح زَرَثوشتروتوم Zarathushtrôtum میخواندهاند، و این لقب بلاشک عنوان موبدان موبد بوده است ۹.

در این کتاب نکاتی که راجع به انواع رنجوری ها ذکر شده، حاوی اطلاعات عمیقی نیست. میان مرض جسمانی و اخلاق ذمیمه علاقه و پیوندی قائل شده اند، مثلا جهل، مکر، خشم، غرور، کبر، شهوت رانی و غیره را از علل رنجوری شمرده اند، همچنانکه علل جسمانی را مثل سردی و خشکی

۱. وندیداد، فرگرد ۷، فقره ۴۴ ـ ۳۶. ۲. دینکرد، همانجا، ۷.

٣. مي توان اينگونه هم ترجمه كرد: بتواند بسيار بخواند (مراد خواندن دعا است براي شفاي مريض).

۴. ايضاً ١٩ ـ ١٤.

۵ ایضاً، همانجا فقره ۳۱، بنا به دستور و ندیداد (فرگرد ۷، فقره ۴۰ ـ ۳۹) امتحان وقتی کامل خواهد بود که سه تن از کفار را مورد عمل قرار داده باشند. ۶. ایضاً، فقره ۳۳ ـ ۳۲.

٨ فقره ۶، ۱۶، ۳۸. ٩. ايضاً، ۴۲ ـ ۴۱.

و تعفن و فساد وجوع و عطش و پیری و رنج را نیز از اسباب مرض دانسته اند ا. مؤلف آن نسخه عده امراض انسان را ۴۳۳۳ گفته و برای مثال اسم چند مرض را، که در اوستا مذکور شده، به قبلم آورده است، ولی گویا برای او هم حقیقت این ناخوشی ها همانقدر مبهم و مجهول بوده، که امروز برای ما هست.

فهم قسمت اخیر این کتاب، یعنی باب تداوی، بسیار دشوار است. در این جا نیز فکر تاریک و انشای ناروان مؤلف موجب ابهام مطلب شده است، به علاوه فهمیدن بسیاری از اصطلاحات فنی آن نیز امروزه برای ما کم و بیش دشوار است. بر طبق اصول طب یونانی، استعداد هر بدن به نسبت درجات طبایع چهارگانه برودت، حرارت، رطوبت و یبوست مختلف می گردد. اما ایرانیان این قاعدهٔ یونانی را به اقسام گوناگون تحریف کرده اند، تا با اصول دیانت زردشتی که علت همه امراض و معایب را تأثیر ارواح خبیثه می داند، مطابق آید. سردی و خشکی که از این علت پدید می آید، به زعم آنان دو مرض بود، که بایستی بدن را از آن نگاهدارند. کیفیت احوال خون را مربوط به قوه حیاتی آن می دانستند، اگر خون واجد نیروی حیاتی بود، طبیب حاذق می توانست دواهای مفید بده و مریض را بهبودی بخشد. ترکیب اغذیه را نیز شایان توجه تام می دانستند.

خوراک بایستی به قدر کافی رطوبت (یعنی عنصر آب) داشته باشد، تا آثار زیانبار خشکی را بر طرف کند، و به حد کافی حرارت (عنصر آتش) داشته باشد، تا برودت را دفع نماید؛ به زعم آنان هوایی که در خوراک است، در هوای خالصی که در ترکیب مزاج هست، جذب میگردد، و ماده خاکی غذا با عنصر خاک، که در ترکیب مزاج هست، آمیخته می شود. صحت بدن بسته به خوردن غذایی است که خوب ترکیب شده باشد، به شرط آنکه اعتدال نگاهدارند ۲.

کازار تلّی Casartelli شباهت بعضی از نکات مندرج در آن کتاب را با طب هندی دریافته و واضح کر دهاست.

چون در قرن پنجم نستوریان از کشور روم طرد شدند و به بین النهرین و ایران پناه آوردند، مدارس مخصوص عیسویان تشکیل گردید، که تدریس طب در آنها رواج داشت. مشهور ترین مدرسهٔ طب مدرسه گندی شاپور است، که پس از انقراض ساسانیان نیز باقی ماند، و در قرون نخستین اسلامی مرکز مهم علم طب به شمار می رفت.

از میان مردمان ممتاز عهد خسرو اول، یک نفر به نظر ما در این مورد قابل ذکر می آید و او رئیس اطبای شاهی برزویه معروف است. از آثار او ترجمه حالی موجود است، که خودش نوشته، و ابن المقفع آن را در مقدمه نسخهٔ عربی کله و دمنه، که شاهکار برزویه است، قرارداده و ما از این پس در باب کلهگ اود دمنگ سخن خواهیم راند. ترجمه احوال این طبیب بزرگ چنین شروع می شود <sup>۴</sup>:

٢. ايضا فقره ٥٢ ـ ٢٩.

١. ايضاً، فقره ١٥، مقايسه شود با دارمستتر، زنداوستا، ج ١، ص ٣١.

۱. ایضا، ففره ۱۵، مفایسه شود با دارمستتر، زنداوستا، ج ۱، ص ۳. ص ۳۱۴ و ما بعد.

۴. بیرونی در کتاب الهند (چاپ زاخو، ص ۷۸، ترجمه، ج ۱، ص ۱۵۹) عبارتی آوردهاست که عباس اقبال در رساله

«یدر من از لشکریان ا بود، و مادر از خاندان علمای دین زردشت. و اول نعمتی که خدای، تعالى ٢، بر من تازه گردانيد دوستي پدر و مادر بود، و شفقت ايشان بر حال من؛ چنانكه از فرزندان دیگر مستثنی بودم و به مزیت تربیت و ترشیح مخصوص شدم و چون سال عمر به هفت رسید، مرا بر خواندن علم طب تحریض نمودند، و چندانکه اندک مایهای وقوف افتاد و فضیلت آن را بشناختم، به رغبتی صادق و حرصی غالب در تعلم آن می کوشیدم، تا بدان صنعت شهرتی تمام یافتم و در معالجه بیماران متهدی شدم. آنگاه نفس خویش را میان چهارکار، که تکاپوی اهل دنیا از آن نتواند گذشت مخیر گردانیدم. وفور مال و لذات حال و ذكر سائر و ثواب باقي. و پوشیده نماند كه علم طب به نزدیک همه خردمندان و در همهٔ دنیا ستوده است و در کتب طب آوردهاند که فاضل ترین اطبا آن است که برعلاج از جهت ثواب آخرت مواظب نماید، که به ملازمت آن سیرت نصیب دنیا هرچه کاملتر بیابد و رستگاری عقبی مدخر گردد، چنانکه غرض کشاورز در پراکندن تخم دانه باشد، که قوت اوست، اماكاه كه علف ستور است، خود به تبع حاصل آيد. در جمله بر اين كار اقبال تمام كردم و هرکجا بیماری نشان یافتم،که در وی امید صحت بود، معالجه او بروجه حسبت کردم و چون یک چندی بگذشت و طایفه از امثال خود را در مال و جاه بر خویشتن سابق دیدم، نفس بدان مایل گشت و تمنی مراتب این جهانی بر خاطر گذشتن گرفت و نزدیک آمد، که پای از جای برود. با خودگفتم ای نفس میان منافع و مضار خویش فرق نمی توانی کردن و خردمند چگونه اَرزوی چیزی کند که رنج و تعب آن بسیار باشد و انتفاع و استمتاع از آن اندک. و اگر در عاقبت کارها و هجرت سوی گور فکرتی شافی واجبداری، حرص و شره این عالم فانی بر تو به سر آید و قوی تر سببی در کارهای دنیا مشارکت مشتی دون عاجز است، که بدان مغرور گشتهاند. از این ناصواب در گذر و همت بر اقتصار ثواب آخرت مقصور گردان، که راه مخوف است و رفیقان ناموافق و رحلت نزدیک و هنگام حرکت نامعلوم، زینهار در ساختن توشهٔ آخرت تأخیر جایز نشمری، که بنیت آدمی چون آوندی ضعیف است ... چون بر این سیاقت در مخاصمت نفس مبالغت نمودم به راه راست باز آمد و به رغبتی

ابن المقفع خویش و گابریلی (L'opera d'Ibn-al-Muqaffa مجله مطالعات شرقی المقفع خویش و گابریلی (۱۳۳ میلانی المقفع در ترجمهٔ «کلیله و دمنه» فصل برزویه را افزوده است، تا در اذهان اشخاصی که ایمان آنها ضعیف است، تولید شک کند، پس آنگاه آنان را به مذهب مانی دعوت نماید. در مقدمه سخنی از مذهب مانی در میان نیست. اما از طرف دیگر همچنانکه بعد خواهیم دید، دور از تمایل به آن مذهب نیست. چیزی که حائز اهمیت است، این است که بیرونی می گوید ابن المقفع مقدمه را افزوده و به عبارت دیگر می خواهد بگوید مقدمه در اصل پهلوی موجود نبوده است. ولی بیرونی نمی گوید که مقدمه را ابن المتفع جعل کرده است. در واقع آثار عهد خسرو به طوری در این قسمت دیده می شود و به قدری اشارات راجع به آن زمان در بردارد، که یک نفر مصنف قرن هشتم ممکن نیست آن را ساخته باشد، و به نظر من صحت آن قابل تردید نیست. ابن المقفع شرح حال برزویه را به قلم خود او، که به عنوان کتاب مستقلی وجود داشت، ترجمه کرده و در ترجمه کلیله و دمنه خود داخل نموده است. ممکن است، همانطور که نلدکه (مترجم «مقدمه برزویه» از روی متن ابن المقفع به زبان آلمانی) و گابریلی فرض کرده اند، ابن المقفع آزادانه در شرح برزویه تصرفاتی کرده باشد، اما مفاد فصلی که ابن المقفع در ابتدای کلیله و دمنه قرار داده، حتماً به قلم برزویه نوشته شده است.

صادق و حسبتی بیریا رو به علاج بیماران آوردم ...» .

«... تا به میامن آن درهای روزی بر من گشاده گشت و صلات و مواهب پادشاهان ۲ بر من متواتر شد و پیش از سفر هندوستان و پس از آن انواع دوستکامی و نعمت دیدم و به جاه و مال از امثال و اقران بگذشتم...» ۳.

عبارت دیگری <sup>۴</sup> از این باب شامل نمونهٔ مختصری از معلومات طبی عهد ساسانی است از این قرار: «در کتب طب چنین یافته می شود، که آبی که اصل آفرینش فرزند آدم است، چون به رحم پیوندد و به آب زن بیامیزد و تیره و غلیظ شود، بادی پیدا آید <sup>۵</sup> و آن را در حرکت آرد، تا همچون آب پنیر گردد، پس مانند ماست شود. آنگاه اعضا قسمت پذیرد و روی پسر سوی پشت مادر باشد و روی دختر سوی شکم مادر و دستها بر پیشانی و زنخ بر زانو و اطراف چنان فراهم و منقبض، که گویی در صُرّهای بستستی و نفس به حیلت می زند. زبر آن گرمی و گرانی شکم مادر و زیر او انواع تاریکی و تنگی، چنانکه به شرح آن حاجت نباشد و چون مدت درنگ او سپری شود و هنگام وضع حمل و تولد فرزند باشد، بادی بر رحم مسلط شود و قوت حرکت در فرزند پیدا آید، تا سر سوی مخرج گرداند و از تنگی مخرج آن رنج بیند، که در هیچ شکنجه آن صورت نتوان کرد و چون به زمین آمد، اگر دستی نرم بر وی نهند یا نسیمی خنک بر وی وزد، درد آن با پوست باز کردن برابر باشد در می بزرگان». \* این عبارت مخصوصاً جالب توجهاست، زیرا آثاری از طب هندی در آن دیده می شود <sup>۶</sup>.

خسرو با روحانیان زردشتی متحد شد تا مزدکیان را چاره کند، لکن نه طبقهٔ روحانیان، و نه طبقه اشراف، در عهد او به قدرت سابق خود دست نمی یافتند. خسرو اول بلاشک زردشتی بوده، و از سایر پادشاهان ساسانی این امتیاز را دارد، که در مسائل مذهبی جمود و تعصب نداشته و نسبت به عقاید مختلف دینی و مذاهب فلسفی وسعت مشربی نشان می داده است. عیسویان را در مؤسسات عام المنفعه استخدام می کرد و در این کار تردیدی به خویش راه نمی داد. پس از تأسیس شهر رومکان، فرقه یعقوبی را اجازه داد که انجمنی تشکیل دهند و جائلیقی انتخاب کنند. عیسویان ایرانی مدتهای مدید این محبت خسرو را به خاطر داشتند ۷. وانگهی عیسویان ایران در آن معوقع دچار بحران سختی شده بودند. آنها نیز به تقلید زردشتیان، برخلاف قوانین مذهبی خود، به مزاوجت با اقارب عادت کرده بودند. ماربهها، که در سال ۵۴۰ جائلیق عیسویان شده بود ۸، بر ضد این امر، که

۱. نلدکه، ترجمه و تفسیر مقدمه برزویه برکتاب کلیله و دمنه (نوشته های انجمن علمی استراسبورگ، ۱۹۱۲)، ص

۱۱ و ما بعد. ۲. یعنی شاهنشاه و شاهزادگانی که با عنوان شاهی حکومت میکردند.

۳. نلدکه، مقدمه برزویه، ص ۱۴. ۴. ایضاً، ص ۲۲ و ما بعد.

۵ ایرانیان از کلمه «باد» عنصر هوا را نیز اراده می کردند.

از ترجمهٔ کلیله بهرامشاهی گرفته شد. (مترجم)

۷. نلدکه، طبری، ص ۱۶۲، یادداشت.

۶. اطلاع هرتل به نلدکه.

۸ لابور، ص ۱۷۵ چند سال قبل از آن ماربها از قسطنطنیه فرار کردهبود، از ترس اینکه مباداکشته شود، زیراکه از انکار عقاید نستوری خودداری کردهبود. (لابور، ص ۱۶۷).

خلاف شرع نصاری بود، کوششی فوق العاده کرد. در آغاز جنگ ایران و روم موبدان موبد دادهرمزد به آزار عیسویان پرداخت، مخصوصاً بعضی از اشراف را، که به دیانت عیسی گرویده بودند، مورد تعقیب قرار داد. شدت جنگ ایران و روم هم بر آتش تعصبات دینی دامن می زد و شاه، گرچه این آزارها را قبول نداشت، لکن محض رعایت سیاست اغماض و تحمل می نمود. ما ربها به حبس افتاد و نزدیک بود اعدام شود.

چندی بعد، چون عیسویان پای از دایرهٔ احتیاط بیرون تر کشیدند، مغان سعی نمودند که کسار ماربها را یک سره کنند. موقع این شخص بسیار خطرناک شده بود و شرکت عیسویان در شورش انو شگزاد، بر و خامت حال او افزود. لکن خسرو «ماربها» را آزاد کرد و مأمور نمود که همکیشان خود را از یاری انوشگزاد منصرف گرداند و او در این مأموریت، بیش از آنچه انتظار میرفت، توفیق حاصل نمود<sup>۲</sup>.

چنانکه دیدیم در معاهدهٔ صلحی که به سال ۵۶۱ به امضا رسید، عیسویان آزادی مذهبی یافتند. ظاهراً ترجمهٔ قسمتهایی از عهد عین به زبان پهلوی، که قطعاتی از آن در ترکستان چین به دست آمده و اکنون در موزهٔ فلکرکونده Völkerkunde در برلن محفوظ است، متعلق به عهد خسرو اول است. قطعات مزبور، که از روی متن سریانی ترجمه شده، برای مطالعهٔ زبان و خط پهلوی اهمیت بسیار دارد."

یک نفر عیسوی موسوم به پولس پرسا Persa که ظاهراً همان شخصی است که در زمان جاثلیقی یوسف جانشین ماربها به مطران نصیبین بود، مختصری از منطق ارسطو را برای شاه به زبان سریانی ترجمه کرده و عقاید مختلفی را، که راجع به خدا و عالم هست، به طریق ذیل بیان نمودهاست به بعضی به یک خدا قائل اند و برخی به خدایان بسیار عقیده دارند. جماعتی گویند خدا صفات متضاد دارد و برخی منکر آن صفات در خدا هستند. جمعی معتقداند که خدا بر همه چیز قادر است و گروهی انکار میکنند که برهمه چیز قادر باشد. جماعتی گویند دنیا و مافیها را او آفریده، و بعضی انکار میکنند که او خالق تمام چیزها باشد. برخی معتقد به حدوث و گروهی معتقد به قدم عالماند ...»

به عقیدهٔ کازارتلّی، نویسندهٔ شرح فوق عقاید متداول ایرانیان عهد خود را ذکر کردهاست. به هر حال همینقدر که در کتابی که مخصوص مطالعه خسرو بود، پولُس این قبیل مسائل را آورده و

۱. لابور، ص ۱۷۶ و بعد. ۲. لابور، ص ۱۸۷ و بعد.

۳. رک آندرهآس، گزارش اجلاسات آکادمی علوم پروس، ۱۹۱۰، ص ۸۶۹ و بعد. پس از مرگ آندرهآس قطعات مزامیر را بار K. Barr (گزارش آکادمی پروس، ۱۹۳۳) به چاپ رسانیده است.

Mercati, Per la vita e gli scritti di Paolo il Persiano, Rome . برك لابور، ص ١٩۶٠

 $<sup>\</sup>Omega$  لاند، روایات سریانی Land, Anecdote Syriaca ج ۴، ص T - T از ترجمه لاتین کازارتلی، فلسفه دینی P. مردیسنان در زمان ساسانیان La philosophie religieuse du mazdéisme sous les Sassanides مزدیسنان در زمان ساسانیان K (۱۹۳۳) مجله مطالعات شرقی، ج ۱۴ (۱۹۳۳) ص ۱۷ و بعد. می توان تصور کرد که خسرو اول به زبان سریانی آشنا بوده باشد.

مطالب دیگر راجع به آرای فلاسفه بر آن افزوده و تا حدی مدعی تفوق فلسفه بر دین شده، می توانیم چنین نتیجه بگیریم که انوشروان به بعضی از افکار فلاسفه، که چندان به مذاق موبدان خوش نمی آمده، توجه داشته است. آگائیاس صریحاً این مطلب را تصدیق کرده، ولی چنانکه شیوه یونانیانی است که نسبت به پادشاهان خارجی سخن می رانند، این مسئله را با تحقیر غرور آمیزی بیان نموده است. این مورخ در انوشروان غیر از صفات جنگجویی و لشکر آرایی چیزی را نمی پسندیده و بر آن است که چنین پادشاهی، که همه اوقات را صرف مسائل سیاسی و نظامی می کرده، هرگز نمی توانسته است در ظرایف ادبی و معانی عمیق یونان و روم خوض و استفاده کند، خاصه که وسیله استفاده او ترجمه کتب یونانی بوده به زبانی که به عقیده او فوق العاده فقیر و خشک بوده است. اورانیوس Uranios طبیب و حکیم سریانی، معلم فلسفه انوشروان بوده و آگائیاس این مرد را جاهلی سترگ و شیادی بزرگ نامیده، او را در وقاحت و سخافت شبیه ثرسیتس Thersites در ایک در بهان و نظایر آن معنی بحث کنند، مثلا: آیا عالم نامتناهی و ابدی است؟ آیا جهان را علتی یگانه است؟ و نظایر آن معنی بحث کنند، مثلا: آیا عالم نامتناهی و ابدی است؟ آیا جهان را علتی یگانه است؟ و مانند اینها. آ

از قیودی که برای سایر مذاهب غیر نصارا در کشور روم قائل شدهبودند، می توان قیاس کرد که دربار ایران نسبت به آزادی مذاهب دارای چه عقیده و مقام عالی بودهاست. در نتیجه تعطیل مدرسهٔ فلسفه آتن، که در ۵۲۹ افتاد، و تعدیاتی که به حکما کردند، هفت تن از فیلسوفان یونان به تیسفون پناه آوردند و مورد عنایت تام و پذیرایی خاص شاهنشاه شدند. نام آنان از این قرار است: دمسقیوس کناه آوردند و مورد عنایت ام و پذیرایی خاص شاهنشاه شدند. نام آنان از این قرار است: دمسقیوس Damascios سوریایی، سیمبلیقیوس Simplicios کیلیکیایی، یولامیوس Periscianos فسروگی، پسریسکیانوس Periscianos لودی، هرمیاس از چندی از کارخود پشیمان شدند. عادات ایرانیان به ایسیدوروس ایرانیان به نظر آنان درشت و ناملایم آمد و از خشونتهایی که دیدند آزرده شدند. از تعدی اشراف به زیردستان دلتنگ گشتند و ناخشنود از ایران رخت بربستند. با وجود این، خسرو نسبت به این حکما کمال دلتنگ گشتند و به حمایت آنان برخاست و در عهدنامهای که با قیصر روم بست، شرط کرد که این فضلا را از بازگشت به اوطان خویش منع نکنند".

اگر در زمان انوشروان فرهنگ یونانی در ایران حیاتی جدید یافت، از طرف دیگر فرهنگ هندی نیز در میان ایرانیان رواج گرفت و در نفوس مؤثر شد. بنابر روایتی که در کتاب پهلوی مادیانای چَترَنگ (رساله شطرنج)، که از عهد ساسانیان مانده، مندرج است، در زمان پادشاهی خسرو اول بازی شطرنج از هند به ایران رسید. ۴ از جمله کتب هندی، که به زبان پهلوی ترجمه شده، داستانی

۱. آگائیاس، کتاب دوم، بند ۲۸، این مورخ گوید: جمعی مدعی هستند که خسرو تصنیفات ارسطو و افلاطون را بسیار دوست می داشته.
 ۲. ایضاً، کتاب ۲، بند ۲۹.

۴. هرتسفلد (گزارش باستان، ج ۳، ص ۲۸) بر این عقیده است که این بازی قبل از خسرو اول هم در ایران معمول بودهاست.

است بودایی، که امروز در دست نیست، ولی مفاد آن از پهلوی به عربی نقل شده و فعلا موسوم به بلوهر و بوذاسف است. از این کتاب نسخه ای به زبان سریانی در آمد و چون به یونان رسید، قصه ای از آن اقتباس کردند، که موسوم به «برلام Barlaam و یواسف Yoasaph» است، و چند قصه از قصص قرون وسطی نیز مأخوذ از این کتاب است ۱. از آن مشهور تر کتاب کلاگ اود دستگ است، که مأخوذ از اصل سنسکریت به نام پنجه تشو، Paficatantra است. برزویهٔ سابق الذکر اصل این نسخه را از سفر هند با خود آورده، به پهلوی ترجمه نمود ۲. قصه ها و افسانه هایی که در میان ایرانیان راجع به طریق کشف با خود آورده، به پهلوی ترجمه نمود ۲. قصه ها و افسانه هایی که در میان ایرانیان راجع به طریق کشف این نسخه رایج شد ۲، گواهی می دهد که چقدر مردم این کشور کتاب مزبور را اهمیت می داده اند. تقریباً در همان ایام به زبان سریانی نیز نقل شد و چندی بعد ابن المقفع آن را به زبان عربی آورد (و ترجمه حال برزویه را به قلم خود او به صورت دیباچه ای بر آن افزود)، سپس رودکی آن را به فارسی نظم کرد و سایر شعرای ایران نیز آن را با مختصر تحریفاتی به شعر در آوردند یا مأخذ حکایت خود قرار دادند.

حال که مختصری از جریان امور دینی و فلسفی عهد خسرو اول را به نگارش آوردیم، لازم است به تحقیق شرح حال برزویهٔ طبیب بازگردیم. در این شرح مطالبی راجع به حیات بشری و امور اجتماعی و اخلاق ستوده مندرج است، که حکایت از تشویش و اشتیاق یک روح حقیقت جو میکند، که هر سو در پی مقصود خویش می رود و نمی یابد.

در این مشروحه عبارتی است راجع به اختلاف مذاهب و نلدکه بر آن است که این عبارت را ابن المقفع افزوده است، زیرا که تناسب آن با احوال عهد ابن المقفع بیش از زمان برزویه است. ولی اگر توجهی به آرای گوناگون عهد انوشروان بکنیم، و توجه این شهریار را به عقاید فلسفی زمان در نظر آوریم، و مخصوصاً عباراتی را، که از پولس پرسا Paulus Persa ذکر نمودیم، به خاطر داشته باشیم، به هیچ وجه بعید نمی بینیم که مطالب مذکور از قلم برزویه جاری شده باشد .

«خلاف میان اصحاب ملتها هرچه ظاهرتر. بعضی به طریق ارث دست در شاخی ضعیف زده، طائفه ای از جهت متابعت پادشاهان و بیمجان پای بر رکنی لرزان نهاده و جماعتی از بهر حطام دنیا و رفعت منزلت میان مردمان دل در پشتوان پوسیده ای بسته و تکیه بر استخوان توده ای کرده و اختلاف میان ایشان در معرفت خالق و ابتدای خلق و انتهای کار بی نهایت هرچه ظاهرتر بود و رأی هریک بر این مقرر، که من مصیبم و خصم من مبطل و مخطی. با این فکرت در بیابان تردد و حیرت یک چندی

۱. نلدکه، مقدمه برزویه، ص ۵؛ رزنبرگ، یادداشتهای ادبیات پارسی (زردشتی)، ص ۵۷.

۲. اواخر مقدمهٔ برزویه.

٣. فردوسي، چاپ مول، ج ٤، ص ۴۴۴ و ما بعد؛ ثعالبي، ص ۶۲۹ و بعد.

۴. در باب صحت انتساب این قسمت از مقدمه به برزویه من عقاید خود را در خطابه ای که در پاریس در سال ۱۹۳۲ ایراد نمودم، اظهار داشته ام پول کروس (مجله ایتالیائی مطالعات شرقی، ۱۹۳۳، ص ۱۴ و بعد) همین ملاحظات را نموده است و مانند من شباهته ای که بین تفکرات برزویه و پولس پرسا موجود بوده، ذکر کرده است. مقایسه شود با کلینگه G. Klinge در «جشن نامه فریدریش گیزه» Festschrift Friedrich Giese، جهان اسلام Welt des مجلد مخصوص، ۱۹۴۱، ص ۵۱ ـ ۱۴۰.

بگشتم و در فراز و نشیب آن لختی پوییدم، البته نه راه سوی مقصد بیرون توانستم برد و نه بر سمت راه حق دلیلی نشان یافتم. به ضرورت عزیمت مصمم گشت، بر آنکه علمای هر صنف را بینم و از اصول و فروع معتقد ایشان استکشافی کنم و بکوشم تا بینتی صادق دلپذیر به دست آید. این اجتهاد به جای آوردم و شرایط بحث اندر آن به رعایت رسانیدم و هر طایفهای که دیدم در ترجیح دین و تفضیل مذهب خویش سخنی میگفتند و گرد تقبیح ملت و نفی حجت مخالفان میگشتند. به هیچ تأویل بر پی ایشان نتوانستم رفتن و درد خویش را درمان نیافتم و روشن شد که بنای سخن ایشان بر هوی بود و هیچ چیز نگشاد که ضمیر اهل خرد آن را قبول کردی.» برزویه پس از اینگونه تفکرات گوید رأی من بر عبادت قرارگرفت، لکن «با خودگفتم اگر بر دین اسلاف بی ایقان و تیقن ثبات کنم، همچون آن جادو باشم، که بر آن نابکاری مواظبت می نماید و به تبع سلف رستگاری طمع می دارد و اگر دیگر بار در طلب ایستم عمر وفا نمی کند، که اجل نزدیک است و اگر در حیرت روزگار گزارم فرصت فائت گردد و ناساخته رحلت باید کرد، صواب آن است که بر مواظبت و ملازمت اعمال خیر، فرصت فائت گردد و ناساخته رحلت باید کرد، صواب آن است که بر مواظبت و ملازمت اعمال خیر،

این نتیجه ای که برزویه از بحث خود حاصل کرده، بسیار پر معنی است، زیرا اعراض از این جهان مخالف اصول اساسی دیانت زردشتی است، لکن عیسویان و گنوستیکها و مانویان و مزدکیان به قدری در باب زهد و ترک دنیا بحث کرده بودند، که رفته رفته اذهان زردشتیان هم انس گرفته بود. نفوذ فکر هندی، که بزرگترین و عالیترین نمایندهٔ آن برزویه است، نیز بر آن عوامل افزوده شد.

استقبال پرشوری که از نتیجهٔ ممتاز فکر هندی، یعنی کتاب کیدگ دود دنگ به عمل آمد، به آن سبب بود که در عرضه کردن مطالب اخلاقی شبیه آن نوع از ادبیات بود که ایرانیان عهد خسرو بسیار دوست داشتند، یعنی اندرزها یا کتب پند و نصیحت. این کتب عامیانه اهمیت مخصوصی دارد از این لحاظ که به وسیلهٔ آن می توانیم سیر تکامل حکمت زردشتیان را در «آخرین قرن» تمدن ساسانی دریابیم. برای تکمیل آنها می توان از رساله دادِستانای مینوگای خِرَد و ارداویرافنامه و کتب مذهبی دیگر، که اصل آنها مربوط به زمان خسروان است، مطالبی اخذ کرد.

اینک ذیلاً عبارتی چند از کتب مذکور نقل میکنیم  $^{7}$ : فضیلت در معرفت است زیرا که خرد و دانش منشأ صفات حسنه بشراند.  $^{7}$  در میان فضایل احسان حائز نخستین مرتبه است  $^{7}$ . محسن عادل است و می داند که اجرای تنبیه و سیاست جایز نیست، مگر آنگاه که حقیقت جرم ثابت شده باشد  $^{0}$  و می داند که حتی با دشمنانی که با ما در حال مبارزه هستند، باید به عدالت رفتار کرد  $^{7}$ . باید مالی را

۱. نلدکه، مقدمه برزویه، ص ۱۵.

در موقع استناد به پند نامه ها و اندرزها اختصارات ذیل را به کار خواهیم برد. آدرباد = اندرزای آدرباد (چاپ پشوتن سنجانا، گنج شایگان و غیره)، خسرو = اندرزای خسرو (ایضاً)، اوشنر = اندرزای اوشنرای داناگ (چاپ دبهر (Dhabhar)، بزرگمهر = پند نامگای وزرگمهر (پشوتن = چاپ پشوتن سنجانا، گنج شایگان؛ جاماسب = متون پهلوی چاپ جاماسب اسانا، ص ۸۵ و بعد)؛ زردشت = پند نامگای زردشت (چاپ فریمان)، مینوخرد = مینوگای خرد، ارداویراف = ارداویرافنامه.

۴. مینو خرد، ۳۷ / ۴، بزرگمهر، پشوتن ۱۱۵، جاماسب ۲۴ ـ ۲۲۳. ۵. آدرباد، ۶۹. ع. مینوخرد، ۲ / ۵۲.

که از راه نیکو و کار شریف به چنگ آمده است، به مستحقان انفاق کرد، حیاتی که با این اعمال نیکو زینت یافته باشد، با بهجت و آسایش به فرجام خواهد رسید ا. نیکی به حیوانات سودمند یکی از اصول باستانی مزدیسنان است آ. اردا ویراف در سفری که به جهنم کرد، مردی دید که همه تن دچار شکنجه است مگر پای راست. پرسید، گفتند این مرد در مدت عمر هیچ کار نیکی نکرد، مگر روزی که با این پای راست، دسته گیاه به نزدگاو ورزا افگند."

فعالیت و مراقبت دو فضیلت است که مخصوصاً مورد سفارش قرار می داده اند. مردی که در کازها کوشا و دقیق است، غریق افتخارات می شود  $^{7}$ . هر روز بامداد بسیار زود باید برخاست و به کار روزانه پرداخت  $^{0}$ . چابکی و هوشیاری وسیله توانگری است و باید مالی را که از این طریق به دست می آید، برای سود ابنای نوع به کار برد، خانه ها و تنورها و کاروانسراها ساخت  $^{0}$ . اما هرچند توانگری مطلوب است، فقر شرافتمندانه بر ثروتمندی غیر عادلانه ترجیح دارد $^{7}$ . آن کس که بدبختی ها و رنجهایی که از جانب اهریمن و سایر موجودات شریر بر او وارد می شود، باشکیبایی و بردباری تحمل می کند، شایسته ثنا و ستایش است  $^{7}$ ، مخصوصاً کسی که آرزوهای نفس را به قوه عزت نفس می کشد، و خشم را با صبر، و حسد را با بیم، و زشت نامی و شهوت را با خرسندی، و خوی ستیزه جویی را با انصاف و عدالت فرومی نشاند، سزاوار تمجید است  $^{9}$ .

کف نفس تنها وسیله است که شخص را به کسب فضایلی میرساند که زیبور حیات بشری محسوب می شود. باید پیوسته به مهربانی سخن گفت و در برابر مخاطب چهره را دژم نکرد ۱۰، زیراکه ادب و ملایمت عنوان خلق نیکو است ۱۱. تهمت بدتر از جادوگری است ۱۲. هرگزنباید به فکر انتقام بود و به کسی بدی روا داشت ۱۳. هرکه دامی نهد، نخست خود در آن افتد ۱۴.

باید در غذا حد اعتدال را نگاهداشت، تا تن سلامت ماند<sup>۱۵</sup>، و ازگفتار در حین خوردن و آشامیدن خودداری کرد<sup>۱۵</sup>. شراب اگر به اندازه خورند، تن را بسی سود دهد، زیرا که حرارت تن را بیفزاید و گوارش را آسان کند، فکر و حافظه را نیز و حواس و زبان را روان، و زندگانی را مطبوع نماید<sup>۱۷</sup>. آن کس که بدخصلت است، چون شراب نوشد، تندخو و شریر و ستیزه کار شود، و به آزار زن و فرزندان و غلامان و ملازمان برخیزد<sup>۱۸</sup>. افراط در شراب موجب سستی تن و جان است<sup>۱۹</sup>.

۱. بزرگمهر، پشوتن، ۲۹ و ۱۰۰، جاماسپ ۷۲ ـ ۷۱ و ۱۴ ـ ۲۱۳. ۲۰ زردشت، ۹.

۳. ارداویراف، ۳۲، نگارش دیگر در سپند نسک بوده است، رک وست، متون پهلوی، ج ۱، ص ۳۵۰.

۴. بزرگمهر، پشوتن، ۳۳، جاماسپ، ۸۰ ـ ۷۹ ـ ۸۰

ع. مقایسه شود با ارداویراف ۹۳ / ۵.
 ۷. مینوخرد ۱۵ / ۴.
 ۸ مینوخرد، ۳۹ / ۳۵.

۹. بزرگیمهر، پشوتن ۷۲، جاماسپ ۴۰ ـ ۱۳۹.

۱۱. بزرگمهر، پشوتن، ۲۵، جِاماسپ، ۶۴\_۶۳.

۱۳.آدرباد ۴۵. ۱۴. آدرباد، ۱۰۸. ۱۵. مینوخرد، ۲ / ۸۲.

۱۶. دینکرد، کتاب هشتم، فصل ۴۳، فقره ۳۷ (سکادوم نسک)، و کتاب ۹، فصل ۹، فقره ۲. (سودگرنسک).

۱۷. مینوخرد، ۱۶ / ۴۸ - ۳۶. ۱۸ مینوخرد، ۱۶ / ۳۵ ـ ۳۰.

۱۹. مینوخرد، ۱۶ / ۶۳ / ۶۳ مقایسه شود با آدرباد، ۱۱۱، اوشنر ۳۳، دینکرد، کتاب نهم، فصل هفتم، فیقره ۱۱ ـ ۷ (سودگرنسک).

اندرز آدرباد حاوی نصایح عملی است مثل: هرگز نباید راز خود را به زنان گفت و با احمقان بحث کرد و نباید چیزهای شنیده را چنان باز گوییم که پنداری دیدهایم. در موقع نامناسب نباید خندید. خواسته خویش را در برابر مردمان حسود نباید عرض کرد. پیش از گفتار باید اندیشید، زیرا که سخن نیندیشیده گفتن، چون آتش است که ویران کند. نباید دشمن قدیم را چون دوست جدید پنداشت، زیرا که دشمن چون مار است، اگر صد سال بگذرد دشمنی ازیاد نبرد، ولی باید دوست قدیم را دوست جدید نمود چه دوست کهن چون شراب است، هرقدر سال بر او بگذرد، لطیف تر و گواراتر گردد.

غم و شادی جهان شایسته اعتنا نیست. جهان را چون کاروانسرایی باید دانست، که مردمان را بدان راه گذر افتد ۱. اینها عباراتی است که رباعیات عمرخیام را به یاد می آورد.

خطابههایی که پادشاهان ساسانی در روز جلوس ایراد میکردند، از حیث بیان شبیه اندرزهای سابقالذکر است و در تواریخ رسمی زمان، متن این خطابهها را با مختصر تغییری ثبت مینمودند، همچنین نامهٔ منسوب به تنسر هم، که از آثار عهد انوشروان است، به سبک اندرزها شباهت دارد.

فلسفه اندرزها مبتنی براساس دیانتی است. معذلک شیوع این رسالات به منزلهٔ آغاز آزادی افکار است و چندان برای روحانیان قشری مفید واقع نشده است. روحانیان زردشتی هر روز قدمی واپس رفتند، و دیگر قدرت سابق را نداشتند که بتوانند در برابر جریانهای جدید سدی بکشند. تعدیات دیانتی تا حدی تخفیف یافت. در محافل دانشمندان حکمت عملی بر احکام دینی پیشی گرفت. با توسعه افق و انبساط افکار جدید رفته رفته دامنه شک وسعت یافت. سادگی افسانه های باستانی، که در اجزای کیش مزدیسنی وارد بوده، تدریجاً حتی علمای دین را هم ناراحت و مشوش نمود. ناچار تاویلات استدلالی برای حکایات مزبور پیش آوردند و از راههای عقلی در اثبات آنها کوشیدند. در مباحثه ای که یکی از مغان با گیورگیس GTwargts عیسوی کرده، چنین گفته است: «ما به هیچ وجه آتش را خدا نمی دانیم. بلکه به وسیلهٔ آتش خدا را میستاییم، چنانکه شما به وسیله خاج او را عبادت میکنید». گیورگیس، که خود از مرتدان ایرانی بود ۲، در پاسخ چند عبارت از اوستا برخواند، که در آنها آتش را چون خدایی نیایش کرده اند. آن مغ پریشان شد و برای اینکه مغلوب به شمار نیاید در آنها آتش را می پرستیم از این رو که با اوهرمزد از یک طبیعت است». گیورگیس پرسید: «آیا هرچه در اوهرمزد هست در آتش هم موجود است؟» مغ جواب داد: «بلی.»: گیورگیس گفت: «ما آتش را می سوزاند،» پس اوهرمزد هم، که از همان طبیعت است، این نجاسات و مدفوع اسب و هرچه را بیابد می سوزاند، پس اوهرمزد هم، که از همان طبیعت است، این چیزها را می سوزاند؟». چون سخن بدینجا رسید، مغ بیچاره از جواب عاجز ماند. ۳

در تحت تأثیر افکار جدید، آن خوش بینی نخستین، که بنیان دین زردشتی و محرک مردمان به کار و کوشش بود، پژمرده و گسیخته شد. میل به زهد و ترک، که در فرقههای ایرانی مخالف آیین

۱. بزرگمهر، پشوتن، ۱۶۹. فقره ۱۶۹ ـ ۱۶۰ چاپ پشوتن سنجانا، متعلق به پندنامه بزرگمهر نیست، ولی در حقیقت یکی از هفت اندرزی است که وست ذکر کرده است رک وست، فقه اللغه؛ همچنین رک نریمان، پندنامه زردشت، ص ۶. ۲. نام ایرانی او مهران گشنسپ بود. ۳. هوفمان، ص ۱۰۹.

زردشت رواجی بسزا داشت، رفته رفته وارد آیین زردشتیان نیز شد و بنیان این دیانت را برانداخت. در اندرزای او شر (اندرز ۴۶) عبارت ذیل، که به کلی منافی با اصول دیانت زردشتی است، دیده می شود و ظاهراً مأخوذ از عقاید مانویه است: «جان موجود است، ولی این تن است که فریب می دهد».

در این وقت عقیده زروانیان، که در عهد ساسانی شیوعی یافته بود، موجب شد که مردمان اعتقاد به جبر پیداکردند، و این به منزله زهری جانگزای بود،که روح مزدیسنی قدیم را از پای در آورد. ۱ زروان خدای قدیم، پدر او هرمزد و اهریمن بود، و او را نه فقط زمان نامتناهی می دانستند، بلکه اسم دیگرش «قضا» بود. در رسالهای که مکرر از آن نام بردهایم، و لحن زروانی دارد، یعنی دادستانای مینوگای خود آمدهاست که: ۲ «خود آسمانی یا روح حکمت چنین فرماید: مود هر چند صاحب عقلی قوی و دانشی نیرومند باشد با قضا برنتواند آمد، زیراکه چون قضای محتوم مردی را سعید یا شقی کرد، دانا از کار فروماند، و نادان بداندیشه در کار چست و چالاک گردد، کم دلان دلیر، و دلیران کم دل شوند، مردم کوشا کاهلی گیرند و کاهلان به کوشش درآیند.» اما در این رساله به کلی منکر تأثیر كوشش انسان نشدهاند، زيرا بنا بر فصل ٢٢ اين رساله، كوشش و عمل هم در مقابل قضا وزني دارد، و این وزن در آخرت درکفهٔ میزان نهاده خواهد شد<sup>۳</sup>. به این ترتیب عقیده جبری رواج گرفت و جبر موجب سستی اعتقاد شد و این نکته را در رساله موسوم به شکند گمانیگ وزار (توضیحی که شک و گمان را براندازد)، که بعد از ساسانیان نوشته شده ، به طریق ذیل بیان کرده اند: «طایفهٔ موسوم به دهری<sup>۵</sup>که منکر وجود خدای، تعالی، هستند، برآناند که هیچ تکلیف دینی بر آنان وارد نیست و مکلف به عمل خیر نیستند. اما راجع به سخنان بی اساسی که می گویند، این یکی را برای نمونه در این جا می آوریم: گویند این عالم با حوادث گوناگونی که در آن رخ می دهد، و ترکیب اجسام، و ترتیب اعمال، و تضاد اشیا، و اختلاط عناصر با یکدیگر، همه ناشی از تحولات زمان نامتناهی است، و مدعی اند که نه برای عمل نیک پاداشی هست، و نه برای گناه کیفری، نه بهشتی هست، نه دوزخی و نه چیزی که انسان را به عمل نیک یا کار زشت بکشاند. نیز گویند که جز مادیات چیزی در عالم نیست و روح وجود ندارد»<sup>ع</sup>

۱. عقیده اختیار در دیسن زردشتی را ویسلیامز جکسسن در رساله خود موسوم به «تتبعات زردشستی» (ردشستی» Zoroastrian Studies (نیویورک، ۱۹۲۸. ص ۲۹۹. و ما بعد) مورد بحث قرارداده است. ۲. ۲۳ / ۷ - ۴.

٣. رک تاواديا، مجله هندو ايران، ١٩٣١، ص ١٣١ ـ ١٣٠.

۵. یعنی پیروان عقیده قدم زمان.

۶. در این عبارت کلمه دهری را بر مردمان آزاد فکر اطلاق کردهاند و آقای تاوادیا (مجله هند و ایران، ۱۹۳۱، ص ۱۳۲) از روی همین جمله معتقد شده است، که مرادیکی از فرقه های عهد ساسانی نیست، زیرا که لفظ دهری مشتق از کلمه دهر عربی است، به معنی زمان و مال و بخت و مصنفان اسلام هم یکی از فرقه ها را به نام دهریه خوانده اند و مسلماً نکته ای که آقای تاوادیا ذکر کرده، صحیح است. اما به اعتقاد من لفظ دهر در عبارت مذکور ترجمه کلمه زروانیگ بوده، که در اصل وجود داشته است، و مصنف کتاب مذکور مقصودش رد یکی از فرقه های عصر خود بوده. که در جنبه مادی عقاید زروانیه افراط روا می داشته اند. اما ما حقیقتاً نمی دانیم آیا زروانیه در عهد ساسانیان نیز افکار مادی را تا به این پایه رسانده بودند یا نه.

در خاتمه گوییم: اسباب پیشرفت اسلام در ایران متعدد است؛ از آن میان سببی نفسانی است، که فی الجمله در کتب اخلاقی عهد انوشروان آثار آن پدیدار، و بهتر از همه از خلال افکار برزویه طبیب آشکار است، و برزویه یکی از فاضلترین مردمان و یکی از بزرگترین متفکران آن قرنی است که پس از آن دولت ساسانی منهدم و منقرض گردید.

ما دین زردشتی را از دو طریق مختلف میشناسیم، یکی از راه اوستای فعلی و کتب دینی پهلوی، که بعد از ساسانیان به رشته تحریر آمدهاست، دیگر از راه کتب اجانب، که راجع به این شریعت در زمان ساسانیان مطالبی نوشته اند. این دو طریق با هم تفاوت هایی دارند، ولی از مطالب مذکور سبب اختلاف آنان را در می یابیم. شریعت زردشتی، که در زمان ساسانیان دین رسمی کشور محسوب می شد، مبتنی بر اصولی بود که در پایان این عهد به کلی میان تهی و بی مغز شده بود. انحطاط قطعی و ناگزیر بود. هنگامی که غلبه اسلام دولت ساسانی را، که پشتیبان روحانیان بود، واژگون کرد، روحانیان دریافتند که باید کوشش فوقالعاده برای حفظ شریعت خود از انحلال تام بنمایند. ایس کوشش صورت گرفت. عقیده به زروان و اساطیر کودکانه را، که به آن تعلق داشت، دورانداختند و آیین مزدیسنی را، بدون شایبه زروان پرستی، مجدداً سنت قرار دادند. در نتیجه قصصی که راجع به تكوين جهان در ميان بود، تبديل يافت. پرستش خورشيد را ملغي كردند، تما توحيد شريعت اوهرمزدی بهتر نمایان باشد، و مقام میثره (مهر) را طوری قراردادند، که موافق با مهریشت عتیق باشد. بسی از روایات دینی را یا به کلی حذف کردند یا تغییر دادند و بخشهایی از اوستای ساسانی و تفاسير آن را، كه آلوده به افكار زروانيه شده بود، در طاق نسيان نهادند، يا از ميان بردند. اين نكته قابل توجه است که یشتهای مربوط به تکوین، که خلاصه آنها در دینکرد باقی مانده، به قدری تحلیل رفته است، که چند سطری بیش نیست، و از آن هم چیزی مفهوم نمی شود. همه این تغییرات در قرون تاریک بعد از انقراض ساسانیان واقع شده است. در هیچ یک از کتب پارسی اشاره ای بدین اصلاحات نرفته است. این شریعت اصلاح شده زردشتی را چنان وانمود کردهاند که همان شریعتی است که در همه ازمنه سابق برقرار بودهاست. به این ترتیب روحانیان زردشتی با اسلحه استدلال توانستند با اهل ساير ديانات، حتى با مسلمانان، مجادله كنند و در آغاز به هيچ وجه مغلوب نشوند. اين روحانيان در رساله دفاعیه، که نام بردیم، یعنی در کتاب شکند گمانیگ و دار، با کمال مهارت قدم به میدان مباحثه و مجادله نهادند. از این تاریخ زروانیه یکی از فرق دینی زردشتی محسوب شد و شهرستانی هم، که در قرن دوازدهم میلادی عقاید ملل و نحل عالم را ذکر نموده، آن طایفه را به این عنوان شناخته است.

سلطنت خسرو اول یکی از درخشنده ترین دوره های عهد ساسانی است. ایران چنان عظمتی یافت که حتی از عهد شاپوران بزرگ نیز در گذشت، و توسعهٔ دامنه ادبیات و تربیت معنوی این عهد را کیفیت مخصوص بخشید. اما باید دید اوضاع مادی و احوال اجتماعی و معنوی قوم ایرانی در آن زمان بر چه منوال بوده است. از یک طرف روایاتی در دست است از مورخان بیزانسی آن عصر، که کم

و بیش از روی عداوت نوشته اند، و از طرف دیگر توصیفاتی مبالغه آمیز در منابع عرب و ایرانی دیده می شود، که خسرو انوشروان را نمونهٔ عدالت جلوه می دهند. با مطابقه این منابع، و در نظر گرفتن تمایلات راویان آنها و قصص مختلفی که نقل می کنند، و با همراه کردن جرزیاتی که از طریق غیرمستقیم می توان به دست آورد، ممکن است صورتی از ایران عهد انوشروان ترتیب دهیم، این صورت اگرچه ضعیف و مشوش است، لکن کشور ایران را، که پس از فتنه مزدکیان در حال نقاهت بوده است و در زیر سایه انوشروان به تقویت بنیه خویش می پرداخت، تا حدی نشان می دهد.

اصلاحات خسرو در امور مالیه بی شبهه بیشتر به نفع خزانه دولت بوده تا به نفع رعیت. طبقه عامه مثل قرون گذشته با نادانی و تحمل مصائب می زیست. فیلسوفان رومی، که به ایران پناه آوردند، به زودی آزرده شدند. مقام این اشخاص در حکمت به پایهای نبود که بتوانند بی طرفانه به عادات و رسوم یک قوم بیگانه نظر کنند و انتظار داشتند که در کشور پادشاهی فیلسوفی چون انوشروان چیزهای دیگر ببینند. مسلماً چون این اشخاص از حقایق علم نژادشناسی و روانشناسی نژادی آگاه نبودهاند، طبعاً از بعض رسوم ایرانیان، مثل قواعد ازدواج و معامله با اموات رنجیده خاطر شدهاند. اما تنها این علت نبود که زندگی در ایران را برای آنان ناگوار کرد، بلکه بیشتر از اصول طبقاتی ایران، و فاصلهای که میان طبقات موجود بود و تنگدستی عامه منزجر شدند. «صاحبان قدرت به زیردستان ستم می کردند و اعمال دور از انصاف و انسانیت مرتکب می شدند.» ا

نجبا و اشراف که از بحرانی سخت بیرون آمده، و گروهی از آنان عرضه هلاک شده بودند، در پر تو حمایت شاهنشاه جانی تازه گرفته، مطیع و آرام گشتند، فقط تا حدی از فکر تند و خوی تجدد پرور خسرو نگرانی داشتند. نجبای درجه دوم در املاک خود روزگار میگذاشتند و تمشیت امور اداری محلی را به عهده داشتند، و ظاهراً آسوده و متنعم تر از دیگران بودند.

می توانیم بگوییم که مصائب عمومی و بدبختی های اجتماعی در عهد انوشروان کمتر از ادوار سلف بوده، ولی مردم بیشتر آن را حس می کرده اند، زیرا که بیشتر فکر می نموده اند. اینک قسمتی از شرحی را، که برزویه در مقدمه کله و دمنه راجع به ترجمه احوال خود نگاشته، در این جا می آوریم. این حکیم در پایان تأمل و تفکر در سرنوشت بشر و تکلیف او در این عالم به این جا رسیده است که بهترین راه ها زهد و ترک دنیا است. گفتار برزویه بهترین آیینه افکار زمان او به شمار می رود. ۲

«... در این روزگار تیره، که خیرات بر اطلاق روی به تراجع نهاده است و همت مردمان از تقدیم حسنات قاصر گشته، با آنچه ملک عادل انوشیران کسری بن قباد را ثبات رأی و علو همت و کمال مقدرت و صدق لهجت و شمول عدل و رأفت و افاضت جود و سخاوت و اختیار حکمت و اصطناع حکما و مالیدن جباران و تربیت خدمتکاران وقمع ظالمان و تقویت مظلومان حاصل

۱. آگانیاس، ۲ / ۳۰.

۲. نلدکه، برزویه، ص ۲۴ و ما بعد. احتمال قوی می رود که ابن مقفع در نقل شکایتهای برزویه، پزشک مخصوص خسرو اول، قدری جنبه بدبینی آن را مؤکد ساخته باشد و از مصائب زمان خود چیزی بر قول برزویه افزوده باشد، ولی هیچ دلیلی در دست نداریم براینکه اساس این شکایات نومیدانه از قلم برزویه تراوش نکرده باشد.

است، می بینم که کارهای زمانه میل به ادبار دارد و چنانستی که خیرات مردمان را و داع کردستی و افعال ستوده و اقوال پسندیده مدروس گشته و عدل ناپیدا و جور ظاهر ولوم و دنائت مستولی و کرم و مروت متواری و دوستیها ضعیف و عداو تها قوی و نیک مردان رنجور و مستذل و شریران فارغ و محترم و مکر و خدیعت بیدار و وفا و حریت در خواب و دروغ مؤثر و مثمر و راستی مهجور و مردود و حق منهزم و باطل مظفر و مظلوم محق و ذلیل و ظالم مبطل و عزیز و حرص غالب و قناعت مغلوب و عالم غدار و زاهد مکار، بدین معانی شادمان و به حصول این ابواب، تازه روی و خندان».

## فصل نهم

## آخرین سلطنت بزرگ

هرمزد چهارم \_ خصال او \_ ادامه جنگ با روم شرقی \_ شورش وهرام چوبین \_ خلع هرمزد و قتل او \_ بر تخت نشستن خسرو دوم \_ شاهی وهرام چوبین \_ جنگ داخلی \_ استمداد خسرو از قیصر \_ شکست و فرار و قتل وهرام چوبین \_ شورش و عصیان وستهم \_ سلطنت خسرو دوم \_ جنگ دیگر با روم \_ اخلاق خسرو دوم \_ کاخهای سلطنتی (دستگرد، قصر شیرین) \_ نقوش طاق بستان \_ عجایب دستگاه خسرو \_ زنان او \_ تجملات و ظرایف درباری \_ عطرها و خوراکها \_ جامهای مزین \_ موسیقی \_ احوال مسیحیان \_ خلع و قتل خسرو و جلوس کواد دوم شیرویه

هرمزد چهارم، که در سال ۵۷۹ جانشین خسرو اول شد، از بعضی جهات خلف الصدق پدر خویش به شمار می رفت. اگر درست ملاحظه شود، او بیش از انوشروان مستحق لقب «عادل» بود. بلعمی صراحتاً گوید: «در عدالت از انوشیروان برتر بود» ا. همه تواریخ شرقی آن عهد در این معنی متفقاند که هرمزد نسبت به ضعفا و مظلومان خیر خواه و نسبت به بزرگان سختگیر بود؛ لکن در همه این منابع، بغض و محبت، دوستی و دشمنی به صورت عجیبی در هم آمیخته است. از اینجا ثابت می شود که چون در آغاز دولت عرب خواسته اند خودای نامگ را صورت جدیدی بدهند، اخبار را از منابع مختلف گرفته اند، که بعضی حاکی از احساسات عامه و رعایا و برخی متمایل به اشراف و رحانیان بوده است. مثلا طبری آنخست روایت هشام بن محمد را نقل می کند که گوید: «هرمزد روحانیان بوده است. مثلا طبری آنان در دل گرفت ... حس دادگری او در حق رعبت فوق العاده پس در کین او ثابت شدند و او نیز کین آنان در دل گرفت ... حس دادگری او در حق رعبت فوق العاده بود». پس طبری دو حکایت نقل می کند راجع به عدالت سخت و تزلزل ناپذیر هرمزد، که بیشتر مورخان عرب و ایران آن را در کتب خود آورده اند. آنگاه از روی مأخذ دیگری طبری هرمزد را وصف می کند. "بلعمی در ترجمه عبارت طبری گوید: «اما عیب او آن بود که مردمان بزرگ راخرد داشتی و حق ایشان نشناختی و درویشان و حقیران را برگزیدی و هرکس که بر ضعیفی ستمی کردی

۲. ص ۹۸۸، نلدکه، ص ۲۶۴.

۱. ترجمه زتنبرگ، ج ۲، ص ۲۴۶.
 ۳. ص ۹۹۰ نلدکه، ص ۲۶۷.

او را بکشتی تا به شمار آمدی سیزده هزار کس از بزرگان و مهتران بدین سبب کشته بود و بدین سبب درویشان او را زشت داشتندی و مهتران او را دشمن.»

اصل این دو روایت یکی است، اما بیان آنها متفاوت است، در روایت اخیر ذکری از عدالت او نشده است.

نویسندگان رومی ۱، که جز جنبه خصومت نسبت به قیصر چیزی در هرمزد نمی دیده اند، او را به چشم بدبینی نگریسته و پادشاهی ظالم و خودخواه و بدسگال و بی رحم نسبت به رعایا قلمداد کرده اند. بالعکس، عیسویان ایران نام این پادشاه را به نیکی یاد نموده اند، زیرا که در قبال سختگیری هیربدان نسبت به نصارا، هرمزد چنین فرموده است: «همچنانکه تخت ما نمی تواند فقط بر دو پایهٔ پسین بایستد و از دو پایه پسین بی نیاز باشد، دولت ما نیز با رنجش و انزجار رعایای عیسوی و سایر ملل متنوع کشور بر پای نتواند ماند. پس باید که از آزار عیسویان دست بدارید، و در کارهای نیکو کوشا باشید، تا نصارا و پیروان سایر ادیان اعمال نیک شما را ببینند، و به ستایش شما هم زبان شوند، و به دین شما روی آورند «۲. یشوع یبه Asho yabh که به اجازه پادشاه حائز مقام جاثلیقی شد، بسیار مورد توجه شاهانه بود و به وسیله دادن اخبار راجع به حرکات لشکر روم، خدمات شایان به بسیار مورد توجه شاهانه بود و به وسیله دادن اخبار راجع به حرکات لشکر روم، خدمات شایان به دولت ایران می نمود ۳.

هرمزد در سیاست تأسی به پدر می کرد، ولی اعتدال و احتیاط پدر را نداشت. وسعت مشربی که در امر دین اظهار می کرد، کینه و عداوت روحانیان زردشتی را به او متوجه می ساخت؛ با وجود این معلوم نیست که طبقه روحانی در انقلابی که هرمزد را از تخت و زندگی محروم کرد، به طور مؤثری شرکت جسته باشند. موبدان نتوانستند در این انقلاب به قدرت سابق خود ناثل آیند. اما طبقه نجبا را باید محرک اصلی این شورش دانست. انوشروان این طبقه را در قید اطاعت بسته بود و تا حدی هم عس غرور و کبر اشراف را راضی نگاه می داشت، ولی هرمزد از این تدبیر غفلت کرد و عداوت آن طایفه موجب بدبختی او شد. در منابع شرقی نام چندتن از وزرا و اعیان مذکور است، که به فرمان هرمزد شربت بود. مردمان چنین پنداشته اند، و اثو فیلاکتوس نیز شنیده است، که علت عداوت هرمزد نسبت به اشراف این بود که پیشگویان او را از تاج و از زندگی بی بهره خواهد ساخت. این حکایت را وقوع شورشی خبر داده بودند که او را از تاج و از زندگی بی بهره خواهد ساخت. این حکایت را شخصیت فاثقی که در هر موقع احترام و اطاعت پادشاه را در دلها جای می دهد، نداشت. باری شورشهایی که موجب برباد رفتن تاج و تخت هرمزد شد، نتیجهٔ تأسیسات نظامی انوشروان بود. این شورشهایی که موجب برباد رفتن تاج و تخت هرمزد شد، نتیجهٔ تأسیسات نظامی انوشروان بود. این تأسیسات تأثیری وخیم کرد و فتنه های چند برانگیخت، که شورش عهد هرمزد مقدمه آنها محسوب الست.

هنگام جلوس هرمزد گفتگوی مصالحه بین ایران و روم جریان داشت. هرمزد آن را برهم زد. دیگر

۱. مناندرس و ثئوفیلاگتوس. ۳. لابور، ص ۲۰۱.

**<sup>...</sup> در متن عربی ۱۳۶۰۰**.

۲. طبری، ص ۹۹۱، نلدکه، ص ۲۶۸.

بار در ۵۸۱ مذاکرات شروع شد، لکن نتیجه ای حاصل نگردید. پس جنگ دوام یافت، اما سرداران ایران به فتحی شایان نایل نیامدند. کار آمدترین سرداران ایران وهرام، ملقب به چوبین اماز مردم ری، پسر وهرام گشنسپ، از دودمان بزرگ مهران بود، فرماندهی قادر و محبوب سربازان خویش، و پر از کبر و ادعا بود، و از این حیث شبیه بزرگان عهد ملوک الطوایفی قدیم محسوب می شد. پس از آنکه بر طوایف مهاجم سرحدات شمال و مشرق آفایق آمد و ترکان را منهزم کرد، به فرماندهی کل نیروی ایران در برابر رومیان نصب شد، لکن مغلوب گردید. هرمزد با طرزی موهن او را از فرماندهی خلع کرد. چون وهرام از لشکریان خود اطمینان داشت، رایت خلاف برافراشت. این واقعه آتش فتنه را از هر سوی کشور مشتعل کرد. وستهم که از دودمان بزرگ اسپاهبدان بود و خویشاوند خانواده سکنتی به شمار می رفت (زیرا که خال خسرو دوم بود)، موفق شد که برادر خود وِندوی (بندوی) را از زندان پادشاه بیرون کشد. دو برادر به کاخ سلطنتی در آمدند، و هرمزد را خلع کرده به زندان افکندند و کور کردند، و پسرش خسرو دوم را، که بعد ملقب به آبرویز (یعنی مظفر) شد آ، به سلطنت برداشتند. خسرو در این وقت در آذربایجان بود، شتابان به تیسفون رفت و در سال ۹۹۰ تاج بر سر نهاد. چندی بعد هرمزد را هلاک کردند، بنابر رأی ثنوفیلاکتوس این کار به امر خسرو واقع شد، و بعضی گویند خسرو رضایت ضمنی در قتل او داده بود آ.

اما وهرام چوبین حاضر نبود که به فرمان پادشاه جدید در آید، زیرا که خود سودای پادشاهی داشت. دودمان مهران مدعی بودند که از نسل ملوک اشکانی اند. وهرام تکیه به این ادعا کرده، در دعوی خود ابرام نمود. در تاریخ ساسانیان چنین ادعایی تازگی داشت. از آنجا که سپاه وهرام نیرومند بود، خسرو روبه هزیمت نهاد. وهرام فاتحانه به پایتخت درآمد و علی رغم جماعتی از بزرگان، به دست خود تاج بر سرگذاشت، و به نام خود سکه زد. در این اثنا خسرو از سرحد روم گذشته، به پناه امپراتور موریکیوس Maurikios در آمد.

دولت مستعجل وهرام چوبین (وهرام ششم) عبارت از یک سلسله شورش و فتنه بود. طبقه روحانی و قسمتی از اشراف با او مخالفت داشتند و تحمل پادشاهی او را، که از میان خودشان برخاسته بود، نمی کردند. ولی از عقیده توده ایرانیان، یعنی طبقات عامه، اطلاعی نداریم. یهود وهرام را حامی و نگاهبان خود شمرده، او را به مال مدد می دادند. وندوی، که دستگیر و زندانی شده بود، به یاری چند تن از بزرگان رهایی یافت و پیشرو مخالفان وهرام شد. این توطئه به جایی نرسید، رؤسای شورشیان را هلاک کردند. وندوی به آذربایجان گریخت و نزد برادر خود وستهم شد، که به یاری خسرو پرویز علم برداشته بود.

قیصر موریکیوس خسرو را با سپاهی مددکرد، به شرط آنکه شهرهای دارا و مایفرقط (میافارقین

۱. مینورسکی (مجله پادشاهی، ۱۹۳۹، ص ۱۰۸) آن را با لفظ دیلمی ژوپین Žôpín زبین zopen به معنای زوبین مقایسه میکند. ۲. رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۵ و ۸۳ ۳. به فارسی پرویز گویند.

۴. راجع به وقایع سالهای ۵۹۰ ـ ۵۸۸ رک هیگینس Higgins، جنگهای قیصر موریکیوس با ایرانیان The Persian . War of the Emperor Maurice، فصل ۲.

(Martyropolis را، که رومیان در جنگ گرفته بودند، به روم واگذارد. این پیش آمد به نتیجه مطلوب منتهی شد. بسی از بزرگان، که هواخواه و هرام محسوب می شدند، او را ترک کردند. پس از جنگهای خونین، سپاه روم و ارامنه اتباع موشل Mushel، و ایرانیانی که به خسرو پیوسته بودند، و هرام را در حوالی گنزک آذربایجان منهزم کردند. و هرام به ترکان پناه برد و در بلخ بیاسود، و در آن شهر چندی بعد ظاهراً به تحریک خسرو به قتل رسید الله سرگذشت پر حادثهٔ و هرام چوبین در اذهان ایرانیان تأثیری قوی کرده است، و موجد افسانه شیرینی به زبان پهلوی شده است، که مطالب آن را مورخان عرب و ایران، خاصه فردوسی الله مویش آورده اند. مؤلف گمنام این روایت توانسته است که سرگذشت آن سردار بزرگ ناکام را بابیانی کافی مجسم کند. بنا بر قول او و هرام نه تنها در لشکر ستانی از قهرمانان مشهور به شمار می آمده، بلکه در خصال مردانه و اطوار شایسته دارای مقامی عالی بوده است ۳.

موبدان چندان از بازگشت خسرو، که در سال ۵۹۱ اتفاق افتاد<sup>۴</sup>، شادمان نشدند، زیرا که این پادشاه از روم این ارمغان را همراه داشت، که نسبت به اوهام و خرافات نصارا میلی حاصل کرده بود و مؤید او در این عقاید زنی عیسوی شیرین نام بود، که سوگلی حرم او گردید. باوجود این کامیابی، خطری که از جانب بزرگان خسرو را تهدید می کرد، هنوز مرتفع نشده بود. شاه آن دو شخص را، که در استرداد تاج و تخت بیش از همه به او یاری کرده بودند، یعنی وندوی و وستهم را، مورد خشم خویش قرار داد. در آغاز به پاداش این یاوری درجات عالی به آنان و عده داده بود. بنابر قول مورخان شرق خسرو وستهم را به فرمانفرمایی خراسان و بلاد مجاور آن نصب کرد، ولی از خاطر نمی بود که



شكل42\_سكة خسرودوم (مجموعة مؤلف)

و ستهم و برادرش بر پدرش هرمزد شوریدهاند، و بیم داشت که عمل آنان در آتیه سرمشق دیگران شود. پس به بهانهای وندوی را هلاککرد، لکن وستهم، که ازسرنوشت برادر عبرت گرفتهبود، سر به طغیان برافراشت، و به وهرام چوبین تأسی کرده، تاج بر سرنهاد، و به یاری افواج دیلمی و جنگجویانی که در سپاه وهرام چوبین خدمت کرده بودند، مدت ده سال پایداری کرد و در سلطنت خراسان باقی ماند. چنانکه از سکههای او آشکار است، وی دو تن از پادشاهان کوشانی را، که شاوگ Shavagh و پریوگ Paryogh نام داشتند، به

فرمان خویش آورد. خسرو چون خبر طغیان وستهم را شنید، هراسان و بیمناک شد، ولی یکی از اسقفهای عیسوی سبهریشوع 'Sabhrisho نام او را تسلی داد و تشجیع کرد. عاقبت وستهم پس از

۱. منبع عمده راجع به این حوادث تاریخی است که ثثوفیلاکتوس نوشته است. روایت تاریخ سریانی موسوم به گمنام گویدی Guidi بسیار مختصر است.

۲. نلدکه اول کسی است که توجه را نسبت به این افسانه جلب کرده است. (نلدکه، طبری ص ۴۷۴ و ما بعد در رساله ای که به دانمارکی نوشته ام Studier fra Sprog-og Oldtidsforskning (مطالعات در زبان و تاریخ قدیم، شماره که به دانمارکی نوشته این کتاب.
 ۷۵) نکات عمده این افسانه را مجدداً تنظیم کرده ام.

۴. هیگینس، جنگ قیصر موریکیوس با ایرانیان، فصل ۳.

۵. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۵ و ۸۴ ـ ۸۳.

جنگها و دسیسه هایی که ما از جزئیات آن اطلاعی نداریم ، مغلوب شد. خسرو این سبهریشوع را به جای یشوع یبه، که بدرود جهان گفته بود، به مقام جاثلیقی نصب کرد ۲.

چند سال پس از این واقعه قتل موریکیوس امپراتور روم، که به دست فوکاس Phocas اتفاق افتاد (۶۰۲ م.)، بهانه به دست خسرو داد، تا جنگی جدید با روم شروع کند. فوکاس به دست هرقل (هـراکلیوس Héraclius) خلع شـد، ولـی جنگ به پایان نـرسید.



شكل ۴۳ ـ سكة وستهم (مجموعة مؤلف)

سرداران ایران در آسیای صغیر فتوحاتی کرده، الرها و انطاکیه و دمشق را تسخیر نمودند. سپس اورشلیم راگرفته، دار مقدس را از آنجابه تیسفون فرستادند به عاقبت اسکندریه و بعض نواحی مصر را فروگرفتند. این قسمتها از عهدهخامنشیان به بعد از تصرف ایران خارج شده بود به دراین تاریخ، یعنی ۶۱۹ میلادی، قدرت و شوکت خسرو به اوج تعالی رسید. درسرحدات شرقی مهاجمات پادشاهی که نسبش به هفتالیان می پیوست، و تابع خاقان ترک بود، به پایمردی

یکی از سرداران خسروموسوم به سمبات باگراتونی Smbat Bagratuni ارمنی دفع شد و این پادشاه به خاک هلاک افتاد<sup>۵</sup>. قسمتی از شمال غربی هندوستان طوق اطاعت شاهنشاه ایران را به گردن نهاد، و وجود سکههای خسرو در این نواحی شاهد این مدعاست<sup>۶</sup>.

بزرگترین سرداران لشکر ایران دو تن بودند، یکی شاهین وَهمَن زادَگان، که سمت پادگوسبانی غرب داشت، و دیگر فَرُخان، که او را رومیزان هم میگفتند<sup>۷</sup>، و او دارای لقب شهروَراز (گراز کشور) بود<sup>۸</sup>. شاهین در آسیای صغیر فتوحات بسیار کرد، و شهر کالسدون Chalcedon را در برابر قسطنطنیه به تصرف آورد؛ و پس از آن در گذشت، شاید هم به فرمان خسرو او را به هلاکت رساندهاند<sup>۹</sup>. اما شهروراز، که بلاد عظیم شامات و بیتالمقدس را گرفته بود، به محاصره قسطنطنیه همت گماشت، ولی وسیله عبور از بُسفُر و ورود به ساحل اروپایی را نداشت.

۱. طبق افسانه وهرام چوبین، وستهم به دست زنش گوردیک Gurdíyagh، خواهر وهرام چوبین، کشته شد. ایـن زن
 بعدها زن خسرو دوم شد. راجع به تاریخ عصیان وستهم رک نلدکه، طبری، ص ۴۷۸ و بعد.

۲. نلدکه، طبری، ص ۴۷۸ و ما بعد؛ لابور، ص ۲۰۹ و بعد.

۳. پل پیترز در انتشارات دانشگاه سنت ژزف بیروت، ج ۹، جزوه ۱ (بیروت ۱۹۲۳) متن عربی یک روایت عیسوی را
 راجع به تسخیر بیت المقدس به دست ایرانیان در سال ۶۱۴ منتشر کرده است.

۴. پآپیروسهای پهلوی، که در مصر یافتهاند و اکنون در کتابخانه برلن، وین، مسکو، استراسبورگ، گوتینگن و آکسفورد از آنها نگاهداری می شود، مربوط به همین زمان تسلط ایرانیان بر مصر است، که از ۶۱۹ تـا ۶۲۹ طـول کشید. رک هانسن، پاپیروسهای پارسی میانه موزههای برلن، رساله آکادمی پروس، ۱۹۳۷ (برلن ۱۹۳۸).

۵. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۶ و بعد. ۶. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۳۳.

٧. گمنام گویدی، ترجمه نلدکه، ص ۲۴، یادداشت ۴.

۸. ظاهراً افسانه عربی عمرالنعمان و پسرانش، که در هزار و یک شب مندرج است، مبتنی بر قصصی است که در باب فتوحات این سرداران در اقوال متداول بودهاست، رک گرگوار Grégoire، پهلوانان گمنام Heros épiques méconnus و Annuaire de L'Institut de Philologie et d'Histoire Orientales بهلوانان گمنام ۱۹۳۳، بروکسل، ۱۹۳۴، هر مسالنامه انستیتوی لغت و تاریخ شرق ۹۳۰، هر بوستی، فقه اللغه، ۱۱ ص ۵۴۳،

عاقبت هراکلیوس موفق شد که از پیشرفت سپاه فاتح ایران جلوگیری کند. افواج شاهنشاه را باز پس راند. آسیای صغیر و ارمنستان را فتح کرد و به آذربایجان در آمد، و در ۴۲۳ یا ۴۲۴ شهر گنزک را تسخیر، و آتشکده بزرگ آذرگشنسپ را ویران کرد. خسرو در موقع فرار از این شهر آتش مقدس را به همراه برده بود. در سالهای بعد قوم خزر از نژاد ترک، که در ظرف نیمه اخیر قرن ششم در قفقاز مسکن گزیده بودند، دربند را به چنگ آورده، با قیصر روم عقد مودت بستند ا. قیصر در این وقت لشکری به بین النهرین (ناحیه دجله) کشید و در ۴۲۸ کاخ سلطنتی را در دستگرد به تصرف آورد و مهیای محاصره تیسفون شد. خسرو پایتخت را ترک کرده، خود را به مأمنی کشید و چیزی نگذشت که در اثنای شورشی، بدرود حیات گفت. تفصیل این واقعه را بعد ذکر خواهیم کرد.

این است به طور خلاصه کیفیت حوادثی که در عهد خسرو دوم اتفاق افتاد، یعنی شهریاری که خود را چنین میخواند: «انسانی جاویدان در میان خدایان و خدایی بسیار توانا در میان آدمیان، صاحب شهرت عظیم، شهریاری که با خورشید طالع می شود و دیدگان شب عطا کرده اوست» ۲. این شاهنشاه دولت ایران را چند سالی به شوکت و جلالی رسانید که تا آن وقت در دوره ساسانی به خود ندیده بود. عبارتی که طبری در ستایش خسرو آورده، ناظر به همین مطلب است ۲: از همهٔ پادشاهان در دلیری و نفاذ رای و فرط احتیاج بیش بود. بنابر آنچه از وی روایت کرده اند، در نیرو و شهامت و کامیابی و جهانگشایی و گرد آوردن خواسته و گنج و یاری بخت و مساعدت روزگار کار او به جایی رسید، که هیچ پادشاهی نرسیده بود، از این رو او را ابرویز خوانند، که در عربی «مظفر» است.

با وجود این، جای تردید است که آیا خسرو دوم از حیث شجاعت شایسته چنین ستایشی بوده است یا نه. خسرو در مصافهایی که با وهرام چوبین داد، این هنر خود را نتوانست به اثبات رساند، و چون بر مرکب سلطنت سوار شد، در جنگهای گوناگون کشور، وجود خود را هیچ گاه به خطر نیفکند و قدم در میدان ننهاد. اما در باب احتیاط او هم بایدگفت که بیشتر به صورت تدابیر مزورانه بروز کردهاست، که منجر به قتل بزرگانی می شد که وجودشان را مظنه خطری می شمرد. چه به خوبی می دانست که هر چند و سعت قدرت او وابسته به تأسیسات لشکری است، که انوشروان دایر نموده، ولی در همین تأسیسات خطراتی نهفته است، که شاهنشاهی را تهدید می کند. در گذشته امرای ملوک الطوایفی بعضی از سلاطین ساسانی را عزل کرده، به جای آنان شاهزادگان ساسانی مساعد با خود را به سریر سلطنت نشانده بو دند؛ اما از عهد هرمزد به بعد سردارانی که افواج داثمی و قابل انتقال در اختیار خود داشتند، دم از پادشاهی زدند، نخست و هرام چوبین در این میدان پای نهاد، پس آنگاه نوبت به وستهم رسید.

باری در تاریخ طبری چند روایت مختلف ایرانی می بینیم، که از روی کـمال دقت ضبط شـده و بعضی از صفات خسرو پرویز را ذکر میکند، که برای تکمیل اطلاع ما راجع به شخص این پادشاه بسیار سودمند است.گوید: بخت و اقبال او را متکبر و مغرور کرد، خودخواهی و استبداد و آزمندی

۱۰ مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۰۷.
 ۳ طبری، ص ۹۹۵، نلدکه، ص ۲۷۵.

۲. ثنوفیلاکتوس، کتاب ۴، بند ۸

او به نهایت رسید، و چشم طمع به مال و ثروت مردم دوخت. یکی از مردان بیگانه را، که پسر سمی Sumai بود، و نام ایرانی گرفته، فرخزاد یا فرخان زاد خوانده می شد، به گرد آوردن خراج پس افتاده برگماشت؛ او ظلم بی پایان می کرد و اموال رعیت را می گرفت. این قبیل کارهای خسرو، که موجب صعوبت زندگی مردم شد، خلق را بر او بد دل کرد ا. و نیز طبری گوید: «خسرو مردمان را حقیر می شمرد، و چیزهایی را خوار می داشت که هیچ شهریار عاقلی خوار نمی دارد. در جرم و عصیان به باری تعالی به جایی رسید که به رئیس نگاهبانان خاصه خود زادان فرخ فرمان داد، تا همه زندانیان را، که عددشان به ۳۶۰۰ تن می رسید اگر هدک کند. زادان فرخ در اجرای امر تعلل کرد و امرار وقت نمود و در حضور خسرو عذرها آورد». از این گذشته، خسرو می خواست افواجی را، که از هرقل شکست یافته بود، به قتل آورد".

اگر هرمزد چهارم به بزرگان سختگیری می کرد و رعیت را می نواخت، خسرو پرویز بالعکس، برای آکندن گنج، هم رعایا و پیشه و ران را می آزرد، هم بزرگان را رنجیده خاطر می کرد. از فرط بدگمانی و کینه وری، این شهریار همواره مترصد فرصت بود، تا خدمتگزاران مظنون و خطیر را از دم تیغ بگذراند. نخست چنانکه گفتیم به و ندوی و وستهم بدگمان شد، و شخص اخیر زحمت بسیار برای او فراهم کرد. پس نوبت به مردان شاه، پادگوسبان نیمروز رسید، که از خدام باوفای او بود. بنابر قصهای که در کتب آمده، منجمان خسرو را گفته بودند که مرگ او از جانب نیمروز است، و این نکته خسرو را نسبت به مردانشاه، که فرمانفرمایی مقتدر بود، بدگمان کرد. پس بر آن شد که او را به هلاکت رساند، ولی چون خدماتش را به خاطر آورد، مصمم شد که فقط به بریدن دست راست او اکتفاکند، تا در نتیجه این سیاست از اشتغال به خدمات عالیه کشوری بازماند. چون سیاست اجرا شد، خسرو خواست با دادن مال بسیار او را راضی و خوشدل کند، ولی مردانشاه گفت به جای مال خواهشی دارم و آن این است که سرم را از تن جداکنید، زیرا که در چنین وضع شرم آوری زندگی برمن حرام است. باری بر فرض که تفصیل این قصه صحیح نباشد، قدر مسلم این است که پرویز مردانشاه را به هلاکت رساند و فرزند او مهرهرمزد یا نیوهرمزد را در دشمنی خویش ثابت قدم کرد به .

پس آنگاه نوبت به دیگری از بزرگان رسید، یزدین نام، که دین نصارا داشت. تاریخچه این مرد شرح مفیدی از احوال اجتماعی آن عهد به شمار است. خانواده او، که اصلا سریانی بود، در کرخای بیث سلوخ (کرکوک فعلی) املاک پهناور داشت. این یزدین ظاهراً در دیوان خراج دارای مقامی عالی بوده است. او را مقام واستریوشان سالار دادند و وصول عشریه را به او محول کردند. هنگام لشکرکشی همراه سپاه میرفت، تا از غنیمت جنگ و خراج رعیت پیوسته خزانه را سرشار بدارد.

۱. طبری، ص ۱۰۴۱، نلدکه، ص ۳۵۲.

۲. حاجت به ذکر نیست که این عدد نیز مانند عده بزرگانی که به دست هرمزد چهارم کشته شدهاند مبالغه آمیز است.
 زادان فرخ را می توان احتمال داد که همان فرخ زاد باشد.

۴. طبری، ص ۱۰۵۸ و بعد، نلدکه، ص ۳۷۹ و بعد؛ گمنام گویدی، نلدکه، ص ۲۹.

گویند هر بامداد هزار قطعه زر به خزانه می فرستاد ا. یزدین نظیر این جهدی را که در انباشتن خزاین پادشاه به کار می بست، در حمایت هم کیشان خود نیز مبذول می داشت آ. از این جهت مورخان عیسوی از او جانبداری کرده، از استفاده و حیف و میل هایی که برای پرکردن کیسه خویش می کرد، چشم پوشیده، در ستایش احسان و قوت ایمان او داد سخن داده اند. یزدین صومعه ای را، که شیرین محبوبه خسرو بنا نهاده بود، از خواسته و اثاثه گرانبها بی نیاز کرد آ، و «در همه جهان کلیساها و دیرها ساخت مانند بیت المقدس آسمانی، و چنانکه یوسف در چشم فرعون عزیز بود، یزدین نیز در نظر خسرو عزت داشت، بلکه بیش از یوسف محبوب بود» آ. در آن وقت که ایرانیان به بیت المقدس دست یافتند، یزدین غنیمتی گزاف به تیسفون فرستاد، من جمله از چیزهایی که در انظار عیسویان بسیار عزت داشت، قطعه ای از دارعیسی بود، که خسرو آن را با تشریفات عظیم در گنج تازه، که در بسیار عزت داشت، قطعه ای از دارعیسی بود، که خسرو آن را با تشریفات عظیم در گنج تازه، که در شمرده، و کلیساها را آتش زده بودند، بنا بر پیشنهاد یزدین و فرمان پادشاه به دار آویخته شدند و اموال آنان ضبط شد. پس یزدین بعضی از کلیساها را از نو بنا نهاد آ. منزلت این واستریوشان سالار دوآل آنان ضبط شد. پس یزدین بعضی از کلیساها را از نو بنا نهاد آ. منزلت این واستریوشان سالار دوآلی نیافت. علت سقوط او معلوم نیست، اما هنگامی که سپاه هرقل به نواحی مغرب ایران روی دوآمی نیافت. علت سقوط او معلوم نیست، اما هنگامی که سپاه هرقل به نواحی مغرب ایران روی گنجهای گرد آورده را در کجا نهفته است آ.

نعمان سوم پادشاه اعراب حیره، که به دین عیسوی گرویده بود، همچنین فدای کینه جویی خسرو شد. گریند هنگامی که خسرو از پیش وهرام چوبین گریزان بود، نعمان را نزد خود خواند، و او فرمان نبرد و از دادن دختر خود به خسرو امتناع ورزید. در فاصله سنوات ۵۹۵ و ۴۰۶، خسرو نعمان را به زندان انداخت و امارت از دودمان لخمی گرفته، به ایاس طائی داد و یک نفر بازرس ایرانی بسر او گماشت، که در تاریخ او را نَخویرگان می نویسند<sup>۷</sup>.

قساوت قلب خسروگاهی چاشنی مزاح دهشتناکی هم داشت. ثعالبی^گوید: خسرو راگفتند که فلان جکمران را به درگاه خواندیم و تعلل ورزید. پادشاه توقیع فرمود که: «اگر برای او دشوار است که به تمام بدن نزد ما آید، ما به جزئی از تن او اکتفا میکنیم، تاکار سفر بر او آسانتر شود، بگویید سر او را به درگاه ما بفرنستند».

در کتب عربی روایات مختلفی در باب محرمیت شهروراز سردار لشکر در حضور خسرو نقل شده است. جاحظ <sup>۹</sup>گوید که شهروراز فرمانده گل سپاه ایران در مقابل لشکر روم بود و خسرو به او نامه ها می نوشت با اوامر متضاد. این سردار چون از کید خسرو اندیشناک شد، به قیصر پیوست و راه

۱. نلدکه، طبری، ص ۳۸۴، یادداشت. ۲. تاریخ گمنام گویدی، نلدکه، طبری، ص ۲۲.

۳. آسمانی، ۳، ۱، ص ۴۷۱ نلدکه، طبری، ص ۳۵۸ حاشیه. ۴. تاریخ گمنام گویدی، ص ۲۲.

۵. ایضاً، ص ۲۴ و بعد. ۹. ایضاً، ص ۳۰.

۷. تاریخ گمنام گویدی، نلدکه ص ۱۵ ـ ۱۳ و یادداشت ۲ ص ۱۹ طبری، ص ۱۰۱۵ و بعد، نلدکه، ص ۳۱۱ و بعد؛
 رتشتین، ص ۱۰۷ و بعد.

۹. تاج، ص ۱۸۰، مسعودی در مروج، ج ۲، ص ۲۲۷ به همین داستان اشاره کردهاست.

را برای او باز کرد، که تا نهروان پیش آمد. پس پرویز یکی از نصارا را بخواند، که انوشیروان جد او را در روز قتل مزدک از قتل نجات بخشیده بود، و او را نسبت به خود صدیق می دانست. پس او را نامه ای داد، که در عصایی نهفته بودند و گفت نزد شهر وراز بر. در این نامه شهر وراز را فرمان داده بود که قصر قیصر را بسوزد و لشکریان او را هلاک کند. چون نصرانی به نهروان رسید، بانگ ناقوسها شنید و از کرده پشیمان شد، که چرا به قیصر نصرانی خیانت کرده است. پس مستقیماً به درگ اه امپراتور رفت و راز را فاش کرده، عصا را به او داد. قیصر هراسان و بدگمان شد و پنداشت که شهروراز او را فریفته است. پس لشکر را باز پس برد. خسرو، که این واقعه را پیش بینی کرده بود، به این تر تیب از دشمنی صعب رهایی یافت به این برد.

برجسته ترین صفات خسرو میل به خواسته و تجمل بود. درسی و هشت سال ایام سلطنت خود گنجها آکند و تجملات فراهم آورد. در سال هجدهم سلطنت (سنه ۸ ـ ۲۰۹) مالی که خسرو به گنج جدید\* خود در تیسفون نقل کرد، قریب ۴۶۸ میلیون مثقال زر بود گلر هر درهم ساسانی را یک مثقال بگیریم، تقریباً معادل ۳۷۵ میلیون فرانک طلا می شود. از این گذشته مقدار کثیری جواهر و جامههای گرانبها داشت، که بیشتر از عجایب روزگار بود گل بنابر تخمینی که خسرو بعد از سقوطش از مال و گنج خود کرده است و تفصیل آن بعداً خواهد آمد، دارایی او خیلی بیش از میزانی بود که فوقاً مذکور افتاد. بعد از سیزده سال سلطنت، در گنج او ۸۰۰ میلیون مثقال نقود جمع شده بود. و چون پادشاهی او به سی سال رسید، با وجود جنگهای طولانی و پر خرجی که کرد، میزان نقود او به پادشاهی او به سی سال رسید، با وجود جنگهای طولانی و پر خرجی که کرد، میزان نقود او به غنایم جنگ بود. افزایش ثروت او در سالهای اخیر به سبب وصول بقایای مالیاتی بود که بدون اندک ترحم و رعایتی از مردم میگرفتند. از این گذشته مبالغی کثیر به عنوان غرامت اموالی که از خزانه او سرقت شده یا به طرق مختلف تلف گشته بود، از مردمان گرفت ۲.

بالجمله، روایاتی که در منابع مختلف راجع به احوال و اطوار خسرو پرویز نقل شده، هیچ یک محرک محبت خواننده نسبت به او نیست. در خصال این پادشاه کینه توز و درون پوش و عاری از

۱. در متن جاحظ به غلط به جای مزدک، مانی ذکر شدهاست.

۲. بنا بر قول مسعودی اسقفی که از خراجگزاران ایران بوده است.

۳. عیسویان مشرق زمین به جای ناقوس برای دعوت به نماز و دعا Crécelle چوبی به کار می بردند.

۴. افسانه های دیگری راجع به خسرو و شهروراز در طبری، ص ۹ - ۱۰۰۸، نلدکه، ص ۳ - ۳۰۱، بیهقی، ص ۱۳۶ و منتهی به بعد مذکور است. بین پادشاه و سردار بزرگش اختلافاتی موجود بود، که جزئیات آن برما مجهول است و منتهی به عصیان شهروراز شد، که شرح آن پایین تر بیاید. خسرو به وسیله جاسوسان، یکی از روحانیان را، که در پایتخت مردم را بر دولت ساسانی می شوراند، شناخت و او را نزد حاکم شهر دیگری فرستاد، تا پس از تسکین شورش پایتخت او را به هلاکت رساند (جاحظ، کتاب التاج، ص ۹۸). در کتب عربی، که نوع آن را «ادب» می خوانند، قصصی راجع به خسرو دوم دیده می شود، که صحت آن مشکوک است، مثلا در بیهقی، ص ۱۵۵ و ص ۴۹۰، و محاسن منسوب به جاحظ، چاپ فان فلوتن، ص ۲۱.

طبری گوید این خزانه جدید را بهارحفرد خسرو میخوانده اند. (مترجم)

۵.که ۴۸ میلیون (در ۱۲۰۰۰ کیسه ۴۰۰۰ مثقالی) آن از سکههای عهد پیروز و کواد بود.

۶. طبری، ص ۱۰۴۲، نلدکه، ص ۵۶ ـ ۳۵۴.

دلیری و شهامت، چیزی نمی توان یافت که کاملا شخص را به او علاقه مند کند. اما اگرچه آزمند بود، امساک نداشت، در مواقع لزوم برای ابراز شوکت سلطنت و اظهار بزرگی شخصی خود، از بس تجمل فراهم می کرد و عجایب و غرایب نشان می داد، دیده بینندگان خیره می شد. اگر بخواهیم به درستی سنگینی بار رعیت را بدانیم، کافی نیست که خرمنهای زر و سیم و جواهر را در گنجهای خسرو بنگریم، بلکه باید مبالغ هنگفتی را، که در راه عیش و عشرت خود و درباریانش به مصرف می رساند، در نظر بگیریم. تنها چیزی که عصر خسرو پرویز را ممتاز کرده است، همین شکوه و جلال دربار است، که در نفوس معاصران او تأثیری عجیب نموده است. هرچه مورخان ایران و عرب راجع به عظمت و جلوهٔ دربار پادشاهان ساسانی از منابع قبل از اسلام نقل کرده اند، اکثر مربوط به دربار خسرو پرویز است. با مطالعه این روایات و ملاحظه نقوشی که خسرو در کوه طاق بستان کنده است، می توانیم تا اندازه ای به احوال این دوره، که آخرین عصر با عظمت تمدن ساسانی است، پی

چون غیبگویان به خسروگفته بودند که اقامت تیسفون بر او نامبارک خواهدبود، از سال ۴۰۴ تا زمانی که هراکلیوس بر او تاخت (۴۲۸ ـ ۴۲۷)، به تیسفون نرفت. اقامتگاه مطبوع او قلعه دستگرد این محل یا دستگرد خسرو بود، که نویسندگان عرب او را الدسکره یا دسکرةالملک میخواندهاند. این محل در کنار شاهراه نظامی بود، که از بغداد به همدان میرفت، و در مسافت ۱۰۷ کیلومتر تقریباً از پایتخت به طرف شمال شرقی نزدیک شهر قدیم ارتمیته Artamita قرار داشت.

هرتسفلد عقیده بعضی از مورخان عرب را ۲، که بنای این شهر را به هرمزد اول نسبت دادهاند، رد کردهاست. بسیار ممکن است که شهر و کاخ دستگرد قبل از خسرو پرویز هم وجود داشته، ولی مسلماً از زمان انوشروان به بعد پادشاهان ساسانی توقف در عراق را بر سایر نقاط ترجیح داده و مخصوصاً در ناحیه بین تیسفون و حلوان مقام کردهاند ۲. هر تسفلد شرحی در وصف ویرانه دستگرد، که امروز موسوم به «زندان» است، می نویسد ۲. در زمان جغرافی نگار عرب موسوم به ابن رسته (حدود سال ۹۰۳ میلادی) حصار آجری دستگرد سالم بوده است، ولی امروز جز یک قطعه به طول می شود. بنا بر رأی هر تسفلد، حصار دستگرد محکم ترین حصار آجری است که از عهود قدیم در آسیای غربی باقی مانده است، به استثنای دیواری که بانی آن نبوکدونصر Nabuchodonosor است، می در زمان ابن رسته هم در داخل این حصار آثار ویرانه دیده نمی شده است و سبب آن خرابی همه ابنیهٔ آنجا به دست هراکلیوس بوده است، که می خواست از این راه انتقام بلادی را بکشد، که همه ابنیهٔ آنجا به دست هراکلیوس بوده است، که می خواست از این راه انتقام بلادی را بکشد، که شکر ایران در ممالک روم ویران کرده بود.

۱. راجع به معنی دستگرد dastgard («زمین و ملک زراعتی» معادل کلمه فرانسه terre و آلمانی Landgut) رک گیگر،
 مجله شرقی وین، ج ۴۲، ص ۱۲۳ و بعد.
 ۲. زاره ـ هرتسفلد، سفرباستان شناسی، ج ۲، ص ۷۶ و ما بعد.
 ۳. حمزه و ابن قتیبه.

۵. نقوش برجسته، ص ۲۳۷؛ سفر باستان شناسی، ص ۸۹ و بعد.

قدری بالاتر در طریق نظامی بین خانقین و حلوان، خرابه قصر دیگری نمایان است، که در تاریخ خسرو پرویز ظاهراً دارای تأثیری بوده است. آنجا را قصرشیرین میگویند. بنابر قصص رایج، که ممکن است صحیح باشد، شیرین محبوبه پرویز در آنجا اقامت داشته است. در آنجا قلعه مربعی است موسوم به قلعه خسروی، که چند برج دارد و خندقی آن را احاطه کرده است، و پلی طاق دار بر آن خندق زده اند. در زمین مسطحی که قلعه خسروی بر آن مشرف است، باغ وسیعی، که دیوارهایش در عین حال شترگلو محسوب می شده، با کاخ مجللی که امروز حاجی قلعه سسی می خوانند، و عمارتی عظیم که چوارقاپو («چهار دروازه») می نامند و ظاهراً آتشگاه بوده، وجود داشته است ا

کاوشهای علمی، که در سالهای اخیر در قلمرو شاهنشاهان ساسانی صورت گرفته، منتهی به کشف بناهای متعددی از آن دوره گردیده است. در دامغان هیئت اعزامی مشترک موزه یونیورسیتی لشف بناهای متعددی از آن دوره گردیده است. در دامغان هیئت اعزامی مشترک موزه یونیورسیتی University Museum و موزه پنسیلوانیا Pensylvania یک کاخ ساسانی را کشف کردهاند ۲. در ناحیه بابل هیئت علمی آکسفوردفیلد Oxford - Field Expedition در نتیجه کاوشهای علمی بسیار مهم به این نتیجه رسیدهاست که سرزمین واقع بین دجله و فرات در دوره ساسانی، به وسیله نهرها و ترعههای مرتب، کاملا آبیاری می شد و حاصلخیز و آبادان بود و در سراسر این ناحیه شهرهای بسیاری وجود داشت. این کاوش کنندگان در محل شهر قدیم کیش موفق به کشف چندین کاخ و کوشک ساسانی گردیدند. من جمله کاخ بزرگی در بیابان اطراف این شهر پیدا کردند، که ۲۰ مایل انگلیسی تاکیش فاصله دارد".

مقالهای که آرتورپوپ تحت عنوان «یک کوشک ساسانی» ۱۹۳۳ نوشته است<sup>۴</sup>، توجه را به مجله هنری The Art Bulletin، ج ۱۵، شماره ۱، شیکاگو، سال ۱۹۳۳ نوشته است<sup>۴</sup>، توجه را به تصویر بسیار دیدنی یک کاخ تابستانی، که بر یک سینی برنزی ساختهاند، جلب میکند. این سینی متعلق است به قرن ششم تا اوایل قرن هفتم میلادی و اکنون در موزه برلین از آن نگهداری می شود. تصویر این سینی کاخ تابستانی کوچکی است، که دارای ساختمانی سبک، ولی بسیار شکیل است، و پنج گنبد دارد (که سه تای آن در نقش نمایان است)، و دارای ستونهای کشیده و رعنایی است، که ستونهای ابنیه صفوی را در اصفهان به خاطر می آورد. قسمت پایین نمای کاخ به اشکال گلدان و درختان خرمای متقارن، که پهلوی هم در یک ردیف در طاق نماهای برجسته شبیه طاق کسری قرار شرکتهاند، زینت یافتهاست. در وسط یک محراب قبل از اسلام دیده می شود و در آن آتشدانی به شکل ستون قرارداده اند، که نظیرش بر سکههای ساسانی منقوش است.

از این گذشته، در سرتاسر قلمروی ساسانی، خاصه در عراق، بناهای سلطنتی و کوشکهای

۱. رک دومرگان، مأموریت علمی در ایران، ج ۴، ۳۴۱ و بعد؛ هرتسفلد، درکتاب زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۲۵۷ و ۲۳۷ بعد و تصویر ۴۹؛ هرتسفلد، تاریخ باستان، ص ۱۸۸؛ اردمان، آتشکده ص ۵۰ تاریخ صنایع پوپ، ۱، ص ۵۵۲ و ۲۵۷ بعد. (رویتر). ۲۰ و ۴۵، (F. Kimbal)؛ ۴، ۴، ۵۷ (رویتر)، ۵۷۸ و منایع پوپ، ۱، ص ۵۸۸ (رویتر)، ۵۲۸ و ما بعد (واتلین Watelin)؛ ۴۵ ـ ۶۰۱ (پوپ).

۴. صنایع پوپ، ۱، ص ۵۵۵ (رویتر)؛ ۴، ۲۳۷.

سبکتری هم بوده، که سقف آنها بر ستونهای چوبین قرارداشته است، تقریباً مثل کاخ چهل ستون صفویه در اصفهان، اما چون مصالح این قسم ابنیه بی دوام بوده، فعلا چیزی از آنها برجای نیست ۱. با وجود این اگر بخواهیم از سبک ساختمان آنها آگاه شویم، باید به دقت در جزئیات معماری طاق بستان بنگریم. در کنار غاری که شاپور سوم در کوه معروف طاق بستان کنده بود، غار دیگری است خیلی بزرگتر، که به فرمان خسرو پرویز ساختهاند (شکل ۴۴). ۲ طاقی که به شکل نیم دایره در مدخل این غار زدهاند، به سبک درگاه قصور سلطنتی است. پایههای طاق بر دو ستون قرار دارد، که نقوش بسیار ظریفی بر آنها رسم کردهاند. این نقش درختی است که شاخسار منظم و مرتب آن بر ستون پیچیده است و برگ آن مثل برگ کنگر (شوکة الیهود) است و در بالا به گل شگفتانگیزی ختم می شود؛ به گمان هرتسفلد، شاید این درخت نمونهای از درخت زندگانی است، که در افسانههای عتیق ایران مذکور شده و در روایات و اساطیر مزدیسنی به صورتهای گوناگون در آمده و نامهای مختلف گرفته است، از قبیل درخت گوکرن Gôkarn و وَن ای یودبیش van î yud-bêsh، که شفا بخش هر مرض به شمار می رفته است. برفراز ستون، آن جایی که پایه طاق شروع شده، از دو طرف سرنوار چین داری دیده می شود، که جزو لباس رسمی پادشاهان ساسانی است. در بالا، یعنی دو زاویه، که در کنار نیم دایره طاق واقع شده، دو تصویر از الهه پیروزی (نیکه Nice) دیده می شود، که به سبک یونانی خالص حجاری شده و هر یک از طرفی تاج افتخاری با نوارهای مواج به جانب دیگری دراز کردهاند. درست در وسط طاق شکل هلانی ساختهاند، که شاخهای آن به جانب بالا است، این هلال هم با نوارهای شاهانه زینت یافته است۳.

جدار عقب غار مربع و دارای دو نقش برجسته است، که در دو طبقه قرارداده اند در دو جانب نقش زیرین دو ستون از سنگ بیرون آورده اند، که گویی طبقهٔ دوم کتیبه برآنها قرار دارد. در این دو ستون جدولهای مقعری رسم کرده اند. سر ستونها، که به وسیله رشته ای از برگ تاک به یکدیگر متصل شده اند، دارای همان نقشی هستند که در درختهای مدخل غارتعبیه شده است به تحقیقات عالمانه هرتسفلد رابطه تاریخی این ستونها را، که نمونه منحصر ستون سازی عهد ساسانی محسوب

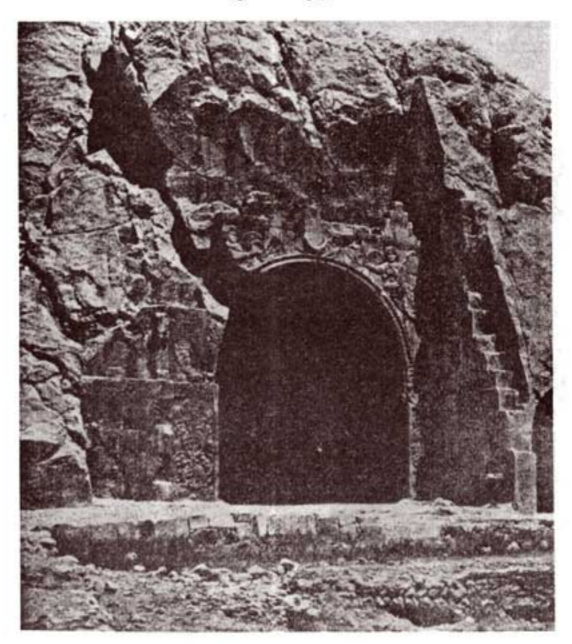
۱. هرتسفلد، دروازه، ص ۱۰۸.

۲. هرتسفلد، دروازه، ص ۹۱ و ما بعد و تصویر ۴۰ ـ ۳۳؛ صنایع پوپ ۱، ص ۵۲۰ و ما بعد (رویتر)؛ ۴، ۶۸ ـ ۱۵۳ بنابر روایات ایرانی، که مورخان قدیم عرب نقل کردهاند، بنای غار بزرگ طاق بستان متعلق به دوره سله ت خسرو پرویز است. آقای اردمان این مطلب را مورد انتقاد قرارداده و با مقایسه تاجی که شاه در نقوش برجسته خر بزرگ بر سردارد، با سکههای خسرو دوم و پیروز، کوشیده است ثابت کند که این غار و نقوش برجسته آن از پیروز است و از این مسئله مطالب بسیار مهم و وسیعی راجع به تاریخ صنایع ساسانی استنتاج کند. هرتسفلد دعوی اردمان را نیدیرفته است (گزارش باستان، ۹، ص ۱۵۸ ـ ۹۱) و با ذکر شواهد باستان شناسی فراوان، صحت روایت قدیمی را مبنی بر اینکه این غار توسط خسرو دوم ساخته شده، تأیید کردهاست.

راجع به تحقیقات اردمان رک به مقاله او تحت عنوان «تاریخ طاق بستان» Das Datum des Tak i Bustân، در نشریه Ars Islamica، ۴، (۱۹۳۷)، ص ۹۷ ـ ۷۹.

۳. هرتسفلد، دروازه آسیا، ص ۱۰۸؛ تاریخ صنایع، ۴، B ۱۵۹ و ۱۶۷، و ۱۶۸ A،C.

۴. هرتسفلد، دروازه آسیا، تصویر ۴۲ و تصویر ۵۴؛ مقایسه شود با دومرگان، ج ۴، ص ۳۳۳ و بعد.



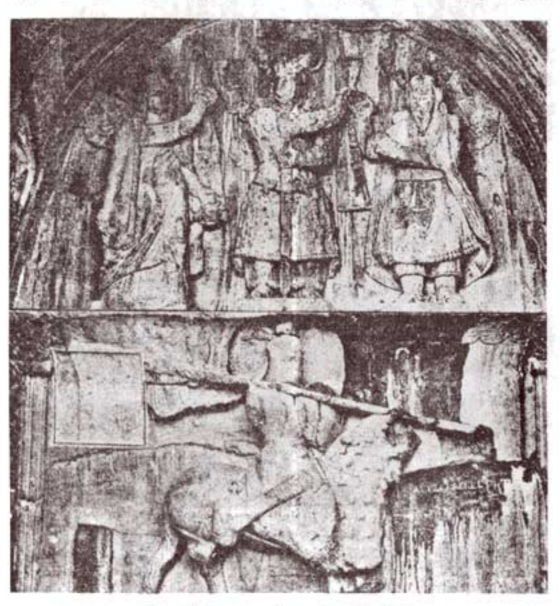
شکل ۴۴ ـ غارخسرو دوم در طاق بستان (هرتسفلد، دروازهٔ آسیا)

میشوند، با ستونهای چوبین امروزی نواحی کردستان، که حافظ رسم معماری روستایی قـدیم هستند، واضح و روشن کرده است ۱.

نقش بالا مجلس تاجگذاری را نشان می دهد. پادشاه در وسط ایستاده، و با دست راست تاجی را می گیرد، که او هرمزد، که در طرف چپ او ( طرف راست بیننده) ایستاده، به او عطا می کند. از طرف دیگر الهه اناهید (اناهیتا) هم افسری به او می دهد. این سه صورت از روبرو دیده می شوند. پادشاه همان تاجی را بر سردارد که در سکه های خسرو پرویز معمولا رسم می کرده اند، یعنی تاجی بزرگ که دو رشته مروارید در زیر و هلالی در پیش دارد؛ شاخی که برفراز تاج نهاده اند، در میان دو بال عقاب واقع شده و بر روی آن هلالی است، که قرص خورشید را در آن رسم کرده اند. جامه پادشاه، که به طرز

۱. دروازه، ص ۱۰۴ و بعد.

معمول دارای نوارهای مواج است، عبارت است از قبایی آستیندار، که از زانو میگذرد و شلواری گشاد و چین خورده. قبا و شلوار غرق جواهر است، حاشیه قبا و غلاف و کمر شمشیر، حتی شلوار اومزین به رشته های مروارید است. علاوه بر اینها، چند رشته مروارید غلتان از گردن پادشاه آویخته است و نقوش لباس نیز همه شبیه مروارید ساخته شده، یعنی به صورت قطره های نازلی، که هر یک



شکل ۴۵ ـ دو تصویر خسرو دوم در طاق بستان (هرتسفلد، دروازهٔ آسیا)

به حلقهای آویخته است. خداوند اوهرمزد نیز جامه بلند در بردارد، ولی عبایی به دوش افکنده، که حاشیه آن مروارید نشان است. ساق موزههایی که در پای دارد، در زیر شلوار پنهان است؛ ریش بلند نوکدار، و تاج نوار بسته او نظیر نقوش ازمنه عتیقه است. زنی که در جانب راست خسرو ایستاده، بنابر عقیده هرتسفلد از روی سبوی دسته داری که در دست گرفته، شناخته می شود که کیست. از عهد باستان نقش سبو را نماینده آبهای آسمانی، که منبع فیوض نازل بر زمین و بارور کننده خاک است، قرارداده اند. بنابراین آن زن اناهید است، که الهه آب محسوب می شده است. قبای او به سبک یونانی است و در روی آن بالا پوشی ستاره نشان پوشیده است. تاجش شبیه تاج اوهرمزد است و از زیر آن

۲. دروازه، ص ۹۳.

چهار رشته گیسو بر دوش و سینهاش افتاده است و این بنابر شیوه عادی زنان ایرانی عهد ساسانی است ۱.

در همه این تصاویر آثار خشکی و فقدان حیات آشکار است؛ «گویی شخص در برابر تصویر مجسمه هایی ایستاده»، یا نقوشی را می نگرد، که از روی پرده نقاشی تقلید و حجاری کرده اند<sup>۲</sup>. خلاصه توصیفی که هرتسفلد از صنعت حجاری غار خسرو دوم در طاق بستان کرده، این است که این نقوش گویی از روی پرده قلمی در سنگ حجاری شده است<sup>۲</sup>.

متأسفانه از نقاشی ساسانیان آثار بسیار قلیلی مانده است. در محلی موسوم به دختر نوشیروان، در حوالی خلم Khulm، واقع در مشرق بلخ، در طاقچهای که در کوه کنده شده، بقایای تصویری دیده می شود، که ضایع و محو شده است. این صورت یکی از شاهزادگان ساسانی است، که فرمانفرمای ایالات شرقی بوده، تختی را که بر آن نشسته، در میان ستونهایی قرارداده اند. این نقاشی شبیه به تصاویر برجسته پادشاهان ساسانی است، ولی از جزئیات آن نقاشی در عین حال شیوه تصاویر بودایی آسیایی مرکزی نمایان است. باری، در ضمن آخرین حفریاتی که در تیسفون صورت گرفته، آثاری از نقوش دیواری (fresque) دوره ساسانی به دست آمده، که مشتمل بر تصاویر مردان بوده و فقط پارههای سر انسانی در آنها محفوظ مانده است. شمیدت گوید: «الوانی که به کار می برده اند، زرد و سرخ و خرمایی بوده است، که گاهی سرخی روناس تندی هم به آنها می افزوده اند، آبی آسمانی و سرخ و خرمایی بوده است برای تزیین حواشی به کار می بسته اند» آ.

طبقه زیرین کتیبه جدار عقب غار مذکور، خسرو پرویز را مسلح و سوار بر اسب نشان می دهد. این مجسمه، که از سنگ بیرون آورده اند، متأسفانه در اثر تعصب مهاجمان عرب شکسته است. پادشاه کلاه خودی بر سرنهاده، که تاج بالدار با هلال ماه و قرص خورشید بر آن قراردارد (بال های تاج را شکسته اند و فعلا پیدا نیست). جوشنی با حلقه های آهنین پوشیده، که تا کلاه خود می رسد، و چهره پادشاه را می پوشاند، و تن را تا ران فرو می گیرد. از زیر این جوشن جامه پادشاه نمایان شده است، که دارای تصاویری است شبیه ماهیانی که اصطلاحاً آنها را اسب آبی خوانند. شاه نیزه ای در دست راست گرفته و آن را بر دوش تکیه داده است، ولی مسلمانان بت شکن آن دست را چنان قلم کرده اند، که اثری از آن پدیدار نیست. در دست چپ آن سوار سپری مدور دیده می شود. کمربندی مزین و ترکشی پر تیر، سلاح این سوار را کامل کرده است. اسب در کمال آرامی بر روی قوائم در شت

۱. دروازه، ص ۹۲ و تصویر ۴۲ و ۴۴؛ تاریخ صنایع، ۴، ص B ۱۶۰.

۳. مقایسه شود با هرتسفلد، خراسان (اسلام، ج ۱۱) ص ۱۵۴.

۴. گدار و خانمش هاکن Hackin، آثار باستانی بودایی در بامیان، ص ۶۵ و بعد، و تصاویر ۴۲ و ۴۳.

۵ شمیدت، «سوریا»، ۱۹۳۴، ص ۱۹ ـ ۱۸. تاریخ صنایع، ۲، ص ۱۳۶۵ و بعد (Laure Morgenstern). در شهر دورا تعدادی از نقوشی که با دست بر ابنیه کشیدهاند (Grafitto)، کشف کردهاند. (رک، کومون، حفاری های دورا اوروپوس، ج ۲، اطلس، پاریس ۱۹۲۶، لوحه ۹۸ و ۹۹؛ رستووتزف و لیتل، خانه مزین به نقوش دیواری ۱۹۲۶، لوحه ۹۸ و ۹۹؛ رستووتزف، و لیتل، خانه مزین به نقوش دیواری Little, La maison des fresques, Mém. de l'Acad. des inscript. XLIII,p. 167 sqq. کاروانی، ص ۲۱۱،۱۹۴۵ و تصویر ۳۵) در تخت جمشید نیز از این نقوش یافتهاند. (هر تسفلد، تاریخ باستان، ص ۸۰).

خود ایستاده، سروسینهاش را برگستوانی منگولهدار پوشیده است. دو طرف کفل اسب دارای علامتی است، گویا حلقه ای باشد که نواری به شکل کراوات از آن گذرانده اند و از علائم سلطنتی است ا دو جانب کفل دو گوی بزرگ، که گویا از پشم است، در حریر پیچیده به شکل گلابی آویخته است و این قسم گوی در اکثر زین و برگهای سلاطین ساسانی به نظر می رسد.

این مجسمه سوار، که بنابر روایات اسلامی ۲ خسرو پرویز و اسب او شبدیز (یعنی شب رنگ) را نشان می دهد، از خیث ظرافت و سلامت اندام و تناسب و حسن ترکیب شاهکار حجاری محسوب می شود. موافق روایت ابن الفقیه الهمدانی، این پیکر را استادی به نام قطوس Qattus پسر سنمار Sinimmar ساخته است. البته سنمار، معمار قصر خورنق حیره، ۲ وجودش در تاریخ ثابت نیست و انتساب این حجار به آن معمار هم از حیث زمان تناسبی ندارد، ولی ظن قوی می رود که در زیر این کلمه معرب (یعنی قطوس) اسمی از اسامی بیزانسی نهفته باشد. چنانکه هرتسفلد گفته است، احتمال دارد که تعلق حجار مربوط به این شاهکار صنعتی مبنای تاریخی داشته باشد ۲.

نام شبدیز<sup>۵</sup>، اسب معروف خسرو پرویز، را اکثر مورخان و شاعران ایران و عرب ذکر کردهاند. گویند خسرو پرویز چنان این اسب را دوست داشت، که سوگند یاد کرده بود هرکس خبر هلاکتش را بیاورد، او را به قتل خواهد رسانید. روزی که شبدیز مرد، میرآخور هراسان شد و به باربد رامشگر پادشاه پناه برد. باربد در ضمن آوازی واقعه اسب را با ابهام و تلویح گوشزد خسرو کرد شاه فریاد برآورد که: «ای بدبخت مگر شبدیز مرده است!». خواننده در پاسخ گفت، «شاه خود چنین فرماید». خسرو گفت: «بسیار خوب هم خود را نجات دادی هم دیگری را». این قصه را، که الهمدانی و مالبی که تالبی که روایت کردهاند، پیش از آنها خالدالفیاض، شاعرعرب (متوفی در حدود ۷۱۸ میلادی)، آن را به نظم آوردهاست و در اروپای شمالی هم به اشکال مختلف روایت شده است؛ مشهورترین آنها قصه ملکه تیردانبود Danebod است، که به همین طریق شوهر خود گرم Gorm، پادشاه دانمارک، را از مرگ فرزندش کنود دانیست Knud Daneast مستحضر می کند.

در برابر غار، نزدیک چشمه ای بزرگ، مجسمه ای از خسروپرویز قرار داشته است. در قرن دهم میلادی مِسعَربن المُهَلهِل آن را در همان مکان دیده است<sup>9</sup>. بعد آن مجسمه در دریاچه ای که نزدیک کوه است، افتاده و در قرن نوزدهم تنه آن را بدون پا از آب بیرون کشیده، در بالای سد نصب کرده اند. اگرچه این پیکر را آب ضایع کرده و عدم توّجه روستاییان آسیب بسیار به آن وارد آورده، ولی هنوز

۱. مقایسه شود با هرتسفلد، گزارش باستان، ج ۹، ص ۱۰۷.

۲. ابن حوقل (قرن دهم میلادی) از روی کتاب عمروبن البحر الجاحظ، رک هرتسفلد، دروازه، ص ۸۲.

٣ طبري، ص ٨٥٠ و بعد، نلدكه، ص ٧٩. مقايسه شود با بالاتر.

۴. دروازه، ص ۸۲ و بعد، تصویر ۴۲ و ۴۳، مقایسه شود با زاره در کتاب زاره، هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۱۹۹ و بعد؛ تاریخ صنایع، ۴، ۱۶۱ A.

۹. هرتسفلد، دروازه، ص ۸۳.
 ۷. ص ۴ ـ ۷۰۳.
 ۸. رک براون، مجله پادشاهی، ۱۸۹۹، ص ۵۸.

۹. عبارت یاقوت، که هرتسفلد در ص ۸۲ دروازه آسیا نقل کردهاست.

هیئت شاهنشاه را نشان می دهد، که ایستاده و دستها بر قبضه شمشیر نهاده است ۱. در کنار این پیکر یک جفت سرستون دیده می شود، که در یک سمت آنها تصویر خسرو دوم را به واسطهٔ شکل تاجش می توان تشخیص داد و در سمت دیگر تصویر الههای نقر شده، که در دست راست حلقه یا تاج گلی گرفته و در دست چپ شاخه سدری. یک جفت سرستون دیگر، که به همین قسم حجاری شده، در قریه بیستون در پای سنگ نبشته داریوش موجود است و یک جفت دیگر سابقاً در اصفهان بوده و فلاندن Flandin نقش او را برداشته است ۱. اشکال الههها از حیث جزئیات نقاشی و علائم خدایی با هم اختلاف دارند، اما تصویر پادشاه در همهٔ آن سرستونها یکی است و خسرو پرویز را نشان می دهد. به عقیده هر تسفلد، این سه جفت سرستون متعلق به جلوخان عمارتی بوده، که سه اتاق داشته است و این سرستونها را به قسمی قرارداده بو دند که تصویر پادشاه در سمت چپ و نقش الهه در جانب راست واقع می شده. به این ترتیب از جفت شدن تصاویر دو به دو، سه مجلس کامل تشکیل می یافته است ۳.

در نقش قسمت فوقانی دیوار عقب غار بزرگ طاق بستان، خسرو پرویز را بیا لباس روز بار می بینیم، یعنی همان جامه ای که در مواقع مهم می پوشیده و سراپا غرق جواهر الوان بوده است. اگر رنگ البسه و جواهرات را در سنگ معین کرده بودند، تصویر کامل شاهنشاه را در دست داشتیم. حمزه بنا بر مجموعه تصاویر شاهان ساسانی، که دیده است، الوان مخصوص خسرو را چنین ذکر می کند: «خسرو ابرویز، پسر هرمزد، جامه اش گلفام و شلوارش آسمانی و تاجش سرخ بود و نیزه در دست داشت» \*

امرای بزرگ و سفرای دولتهای خارجی در قصر دستگرد، که معرض شکوه و جلال سلطنتی بوده، شاهنشاه را در همین لباس می دیده اند. موافق روایت بی پیرایه طبری، خسرو در حرم خویش سه هزار زن داشته است، غیر از دخترانی که خدمتکار یا مغنی و مطرب او بوده اند، ۳۰۰۰ خادم مرد و ۸۵۰۰ مرکب و ۷۶۰۰ فیل و ۱۲۰۰۰ قاطر برای حمل بنه داشته است. طبری گوید این پادشاه بیش از هرکس به جواهرات و ظروف گرانبها و امثال آن مایل بود.

باری عجائب بارگاه خسرو پرویز ورد زبان مورخان ایرانی و عرب است. بـلعمی و ثـعالبی  $^{\Lambda}$  دوازده چیز شگفت از خسرو حکایت کرده اند. من جـمله: قـصر تـیسفون، درفش کـاویان  $^{\Lambda}$ ، زن او شیرین، رامشگران و مغنیان دربار، یعنی: سَرکَش و باربَد یاپَهلَبَد، غلامی به نام خوش آرزوگ،  $^{\rho}$  اسب

۱. دروازه، تصویر ۵۲، و ص ۱۰۰ و ما بعد. ۲. فلاندن و کُست، ۱، تصویر ۲۷ و ۲۷ bis.

۳. دروازه، ص ۱۱۰ و بعد و تصاویر ۵۹ ـ ۵۵؛ مقایسه شود با دومرگان، ۴، ص ۳۰۵، تاریخ صنایع، ۴، ۱۵۳۸،B. ۴. چاپ گوتوالد، ص ۶۰، ترجمه، ص ۴۵.

۵ طبری، ص ۱۰۴۱، نلدکه، ص ۳۵۳، در نهایه (براون، ص ۲۵۰) تقریباً همین اعداد ذکر شدهاست و چنین به نظر می رسد که هر دو از یک منبع این مطلب راگرفتهاند. مقایسه شود با بلعمی، چاپ زتنبرگ، ج ۲، ص ۳۰۵.

۶. زتنبرگ، ج ۲، ص ۵ ـ ۳۰۴. ۷. ص ۶۹۸ و بعد. ۸ رک فصل دهم.

۹. پایین تر از این اشخاص صحبت خواهد شد.

شبدیز و فیل سفید. هرتسفلد گوید این طرز شماره تقلیدی است از هندیان، چنانکه قصه «هفت گوهر» بوداییان شباهت تام به نفایس دوازده گانه خسروپرویز دارد، فردوسی جداگانه با توصیفات شاعرانه از این نفایس سخن میراند، و هفت «گنج» خسرو را<sup>۲</sup> به تفصیل می شمارد، که در آن ضمن فقط نام دو شگفتی از شگفتیهای ثعالبی مندرج است. مسلماً این شرح را از خودای نامگ نـقل نکردهاند، زیراکه فقط در شاهنامه فردوسی و کتاب ثعالبی دیده می شود و بلعمی هم از آن استفاده كردهاست. مأخذ اين روايت تحقيقاً أن قسمت از منابع عهد ساساني است، كه تأثير ادبيات هند در أن آشكار است و نفوذ ادبيات هند در قرن اخير سلطنت ساسانيان پيدا شده است. "در اين روايت نام چند گنج را ذکر کرده اند، از قبیل: «گنج باد آورد» و «گنج گاو». گویند هنگامی که ایرانیان اسکندریه را در حصار گرفتند، رومیان در صدد نجات دادن ثروت شهر برآمدند و آن را در چند کشتی نهادند، اما باد مخالف وزید و سفاین را به جانب ایرانیان راند. این مال کثیر را به تیسفون فرستادند و به نام «گنج باد آورد» موسوم شد ۴. ثعالبی قصه «گنج گاو» را چنین روایت میکند <sup>۵</sup>: «کشاورزی مزرعه خود را به وسیله دو گاو شیار میکرد، ناگاه خیش گاو آهن، که آن را به فارسی غُباز خوانند، در ظرفی پىر از مسکوک زر فروشد. کشاورز به بارگاه پادشاه رفت و واقعه را عرض کرد. شاه فرمان داد، تا آن کشت زار را کندند و مالی که در آن نهفته بود، بیرون کشیدند، صد کوزه پر سیم و زر و گوهر به در آمد، که مهر اسکندر داشت و جزو گنجهای او بود. چون خسرو آن مال بدید، خدای تعالی را سپاس گزارده، یکی از کوزهها را به کشاورز داد و باقی را در محلی نهاد، که به گنج گاو موسوم شد. فردوسی گنجهای خسرو را چنین می شمارد:

نخستین که بنهادگنج عروس دگر گسنج باد آورش خواندند دگر آنکه نامش همی بشنوی دگر نامور گسنج افراسیاب دگر گنج کش خواندی سوخته دگر گسنج کن دُر خوشاب بود دگر گسخ کن دُر خوشاب بود که خسفرا نهادند نامش ردان دگر آنکه بُد شادورد بزرگ

زچین وزبرطاس و از هند و روس شسمارش بکردند و در ماندند تو خوانی ورا دیبه خسروی که کس را نبود آن به خشکی و آب کزآن گنج بُد کشور افروخته که بالاش یک تیر پرتاب بود هسمان نامور کاردان بخردان که گویند رامشگران سترگ

از عجایب و نفایس دستگاه پرویز یکی شطرنجی بود، که مهرههایش را از یاقوت و زمرد ساخته

۱. تخت خسرو، سالنامه مجموعههای آثار هنری پروس file هنری پروس ATA، ص ۲۰۰۳، یادداشت ۷. چاپ مول، ج ۸، ص ۲۰۰۸.

۳. در رساله «روز خرداد ماه فروردین» (یعنی ششمین روز از جشن نوروز، که از رسالات پهلوی است، به هیجده چیز عجیب، که در مدت هیجده سال سلطنت، به دست خسرو دوم افتاد اشاره شده است. رک مودی Modi، نامههای آسیایی Asiatic Papers، ج ۴، ص ۱۹ و بعد.

۴. تاریخ گمنام گویدی، نلدکه، ص ۲۵ و بعد؛ مقایسه شود با طبری، ص ۱۰۵۷، نلدکه، ص ۱۳۷۸؛ ثعالبی، ص ۷۰۱. ۵ ص ۷۰۲.

بودند؛ دیگر نردی از بسد و فیروزه؛ دیگر قطعه زری به وزن ۲۰۰ مثقال (مشت افشار)، که چون موم نرم بود و می توانستند آن را به اشکال مختلف در آورند ۱، دیگر دستاری که شاه دست را با آن پاک میکرد، «چون چرکین می شد آن را در آتش می افکندند، آتش چرک را پاک میکرد، ولی آن را نمی سوخت» ۲. ظاهراً این دستار از پنبه کوهی بوده است. خسرو تاجی داشت، که ۶۰ من زر خالص در آن به کار برده بو دند و مرواریدهای آن تاج هر یک مقدار بیضهٔ گنجشک بود و یاقوتهای رمانی آن «در شب چون چراغ روشنایی می داد و آن را در شبان تار به جای چراغ به کار می بردند»، زمردهایش «دیده افعی را کور می کرد». زنجیری از طلا، به طول ۷۰ ذراع، از سقف ایوان آویخته، تاج را به قسمی به آن بسته بودند، که بر سر پادشاه قرار میگرفت و از وزن خود آسیبی به او نمیرسانید". بی شبهه این همان تاجی است، که دربارگاه تیسفون می آویختند و طبری نیز از آن نام برده است.

اما بزرگترین نفایس خسرو پرویز تخت طاقدیس بود، یعنی «تختی که به شکل طاق است» و ثعالبی آن را چنین وصف کرده است<sup>4</sup>: «این سریری بود از عاج و ساج، که صفائح و نرده های آن از سیم و زر بود. ۱۸۰ ذراع طول و ۱۵۰ ذراع عرض داشت. روی پلههای آن را با چوب سیاه و آبنوس زرکوب فرش کرده بودند. آسمانه این تخت از زر و لاجورد بود و صورفلکی و کـواکب و بـروج سماوی و هفت اقلیم و صور پادشاهان و هیئتهای آنان را، در مجالس بزم و ایام رزم و هنگام شکار، بر آن نقش کردهبودند. در آن آلتی بود برای تعیین ساعات روز. چهار قالی از دیبای زربافته مرصع به مروارید و یاقوت، در آن تخت گسترده بودند، که هر یک تناسب با یکی از فصول سال داشت». اما فردوسی وصف مشروح تری از طاقدیس به نظم آورده است $^{0}$  و گوید این سریری کهن بود، که در عهد خسرو پرویز آن را از نو ساختند، و شرحی هم از کیفیات نجومی این تخت بیان کرده است:

> همان ماه تابان ز بىرجىي كـــه رفت چه زو ایستاده چه مانده به پای بدیدی به چشم سر اختر گرای سپهر از برخاک بر چند گشت ...»

«شهار سیتاره ده و دو و هفت ز شب نیز دیدی که چندی گذشت

هرتسفلد<sup>ع</sup>، که رساله بدیعی در باب تخت طاقدیس نگاشته، اشاره به قول یکی از مورخان رومی، کدرنوس Kédrénos نام، کرده که او هم روایت از یکی از کتب ثنوفانس (نیمه دوم قرن هشتم میلادی) نموده است. کدرنوس گوید: قیصر هرقل پس از انهزام پرویز، در سال ۶۲۴، وارد کاخ گنزک شد. «بت خسرو را دید، که هیئتی هولناک داشت و تصویر پرویز را نیز مشاهده کرد، که در بالای کاخ برتختی قرارگرفته بود. این تخت به کره بزرگی شباهت داشت، مانند آسمان و در پیرامون آن خورشید و ماه و ستارگان بودند، که کفار آنها را می پرستند، و تصویر رسولان پادشاه نیز در اطراف آن بود، که هر یک عصایی در دست داشت. در این گنبد، به فرمان دشمن خدا (یعنی خسرو) آلاتی تعبیه

۲. بلعمی، زتنبرگ، ج ۲، ص ۳۰۵.

۴. ص ۶۹۸ و ما بعد. نام تخت را به خط عربی طاقدیس نوشتهاند.

۱. ثعالبی، ص ۷۰۰.

٣. ثعالبي، ص ۶۹۹ و ما بعد.

۵ چاپ مول، ج ۷، ص ۳۰۶ و ما بعد.

۶. رساله تخت خسرو، سالنامه فوق الذكر، ج ۴۱، متمم اين مطالب درگزارش باستان، ج ۲، ص ۱۲۸ و ما بعد.

کردهبودند که قطراتی چون باران فرو میریخت و آوایی رعد آسا به گوش میرسانید». عجب این است که قصه تخت طاقدیس در کتابی به دست آمدهاست، که هیچ کس باور نمی کرد در آن باشد، یعنی تاریخ عمومی ساکسون (Sächsische Weltchronik) و رای هرتسفلد این است که طاقدیس تختی مثل سایر تختها نبوده، بلکه ساعتی بزرگ بودهاست، شبیه ساعت غزه Gaza، که دیلس H. Diels آن را مورد تحقیق قرارد داده است و میان طاقدیس و ساعت غزه، از حیث زمان و مکان چندان فاصله نبوده است. باری طاقدیس، مثل تختهای سلاطین مشرق، عبارت بوده است از: سکویی در زیر و سقفی شبیه تخت برفراز آن و در این سقف تصویر پادشاه و خورشید و ماه منقوش بـوده است. هرتسفلد نمونه این قسمت از تخت طاقدیس را در یکی از مصنوعات آن عهد یافته است و آن جام نقره كليموا Klimowa محفوظ در موزه ارميتاژ لنينگراد است<sup>٢</sup>. حجاران گنداره Gandhare و نقاشان غارهای ترکستان چین کاملا با سرمشق ارابهٔ ماه و خورشید آشنا بودهاند. همچنین در یکی از مهرهای عهد ساسانی و بعضی قطعات منسوج، که تقلید پارچههای ساسانی است، نظایر این صورتها دیده می شود. باری صورت طاقدیس در جام مذکور نقش شده است، با این تفاوت که سکو و تخت را شبیه ارابهای ساختهاند، که چهارگاو آن را میکشند. بطوری که در صور نجومی معمول است، ماه را در حال هلال نشان دادهاند، در زیر تخت کمانداری ایستاده، که بی شبهه هیکلی مصنوع بوده و در زدن زنگ ساعت دخالتی داشته است، همانطور که در ساعت غزه هیکل هرکول Hercules کارش این بوده، که در سروقت ناقوس بنوازد. اما در جام سابق الذکر (کلیموا) همه اجزای ساعت دیده نمی شود. از روایات مورخان شرق و غرب، که اسنادی مستقل از یک دیگر محسوب می شوند، می توان استنباط کرد، که در آنجا صحنهای از مجلس تاجگذاری شاهنشاه هم تعبیه کرده بودند و در پیرامون آن نقش بزرگان و اشراف کشور در حال سلام دیده می شده است و نیز سایبان گنبد مانند متحرکی داشته، که بر آن سیارات هفتگانه و دوازده برج و اشکال مختلفه قمر را نقش کرده و آلتی تعبیه نموده بودند، که در اوقات معین باران می باریده و بانگ رعد می کرده است. این ساعت عجیب در قبصر شاهی گنزک، نزدیک آتشکده شاهنشاهی آذرگشنسپ، واقع بود. هرقل آن کاخ و ساعت و آتشکده را ویران کرد.<sup>۳</sup>

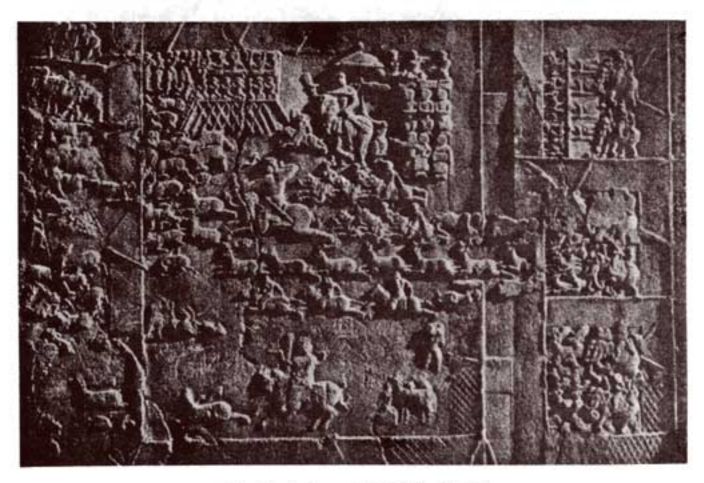
۱. تحت عنوان «تحقیق درباب ساعت غزه که پروکوپیوس آن را وصف کرده است» Saxi و کامپرس Saxi و کامپرس ۱۹۱۷. فرض هرتسفلد را ساکسی beschriebene Kunstuhr von Gaza و کامپرس Kampers, Von Werdegang der abendländ. Kaisermystik مورد تردید قرار داده اند (رک Kampers, Von Werdegang der abendländ. کینزیگ و برلن، ۱۹۲۴، ص ۴۰، یادداشت ۱).

۳. راجع به اشیای قیمتی که به گنجهای خسرو دوم تعلق داشته، توصیفات دیگری، که کم و بیش صحیح است، در دست است. رک مثلاکتاب المحاسن منسوب به جاحظ، ص ۷۱ ـ ۳۶۹، چاپ فان فیلوتن؛ و نیز مقایسه شود با اینوسترانتزوف، مطالعات ساسانی، ص ۷۵ و بعد؛ بوگدانو، مجله کاما، شماره ۷، ص ۴۵ و بعد.

پارچه های ابریشمی و جامه های حریر و پیراهن سفید بی شمار و شکر و زنجبیل و فلفل و غیره به دست آورد، و مقدار بسیار عود و مواد معطر دیگر یافت. در باغ بزرگی که جزو قصر خسرو بود و آن را «فردوس» (Paradis) می گفتند، شتر مرغ و غزال و گورخر و طاووس و تذرو و شیر و پلنگ بسیار دیدند <sup>۱</sup>.

این محوطه ظاهراً شکارگاه خسرو بود، که نقش آن را در جدار جنبین طاق بزرگ طاق بستان میبینیم. بنابر مقیاس آقای هرتسفلد، این دو تصویر، که مختصراً برآمدگی دارند، ارتفاعشان ۳/۸ متر و عرضشان ۵/۷ متر است.

در دیوار راست طاق شکار گوزن را نشان دادهاند (شکل ۴۶). قسمت میانی این نقش را در خطوطی محصور کردهاند، که شبیه حصاری شده است. صیادان گوزنان را تعاقب کردهاند و آن جانوران هراسان و گریزان، از دریچهای که در جانب راست حصار تعبیه شده، به درون حصار می جهند. پادشاه، که سوار بر اسب است، درسه جای این حصار ترسیم شده است. در سمت بالا، پادشاه سواره ایستاده و اسبش مهیای جهیدن است، زنی در بالای سر او چتری را افراشته است، که



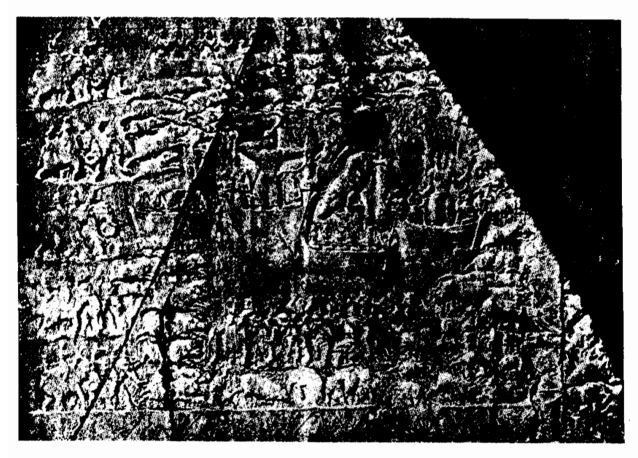
شکل ۴۶ ـ شکار گوزن خسرو دوم در طاق بستان (زاره ـ صنایع ایران قدیم)

علامت قديمي شوكت سلطنتي است. در پشت سر او صفى از زنان هستند، بعضى در حال احترام

۱. زاره ـ هرنسفلد، باستانشناسی، ۲، ص ۸۹.

ایستاده و برخی مشغول رامشگری هستند. دو تین از آنیان شیپور در دست دارند و یکی تنبور مینوازد. به روی چوب بستی که نردبانی بر آن قرار دادهاند، زنانی نشسته اند، که بعضی چنگ مینوازند و برخی کف میزنند. در زیر آن تصاویر، صورت پادشاه دیده می شود، که کمان را به زه کرده و در پی جانوران گریزنده اسب می تازد. در قسمت زیرین آن نقش، تصویر دیگری از پادشاه هست، که اسب را به حالت یورتمه می راند و ترکش در دست، از شکار باز می آید. در سمت چپ حصار مذکور، اشتران دیده می شوند، که گوزنان کشته را می برند.

نقش دیوار چپ، که با دقت فوقالعاده ساخته شده، شکار گراز را نشان می دهد (شکل ۴۷). در اینجا تقریباً همه نقش را در خطوطی به شکل قاب محصور کرده اند و فقط حاشیه باریکی در سمت راست قرارداده اند، که جماعتی کثیر از مردمان و جانوران در آنجا ازدحام کرده اند. شکارگاه مکانی



شکل ۴۷ ـ شکار گراز خسرو دوم در طاق بستان (زاره، صنایع ایران قدیم)

است نیزار و باتلاقی، که ماهی و مرغابی در آن بسیار است. در جانب راست، پنج صف فیل دیده می شود، که بر هر یک دو فیلبان، یکی پیش و یکی پس، نشسته، به صید گراز مشغول اند، و گرازان شتابان خود را به میان نیزارها می کشند. در قسمت بالا قایقی می بینیم، که بانوان بسیار در آن نشسته به خواندن و کف زدن مشغول اند. در مقدم و مؤخر قایقها، زنان پارو می زنند. در وسط نقش، یک جفت کرجی را دوبار نشبان جفت کرجی را دوبار نشبان داده اند، که حکایت از دو موقع شکار بکند. درست در وسط تصویر، پادشاه با قدی فوق اندازه

طبیعی حجاری شده، که در قایق نخستین ایستاده و کمان را به زه کرده است؛ زنی در سمت چپ او ایستاده، تیری به او تقدیم میکند؛ زنی دیگر، در سمت راست او، به نواختن چنگ مشغول است. قایق دیگر که در پشت واقع شده، پر از نوازندگان چنگ است. شاه دو گراز بزرگ را با تیر از پای در آورده است. بازهمان دو قایق در سمت راست تصویر دیده می شود. در این جا پادشاه، که هالهای بر گرد سردارد، دردست خودکمانی سست شده نگهداشته است. معلوم می شود که شکار به پایان آمده است. در قسمت زیرین این نقش، فیلان مشغول جمع آوری شکار هستند و اجساد جانوران را با خرطوم گرفته بر پشت خود می نهند.

این دو تصویر، خاصه نقش دوم، به قدری پرکار است، که تقریباً هیچ جای بی نقشی در آنها دیده نمی شود. نقوش پارچه لباسها را با دقتی فوق العاده رسم کرده اند. صورت جانوران مخصوصاً فیلان را، چنان با ظرافت و دقت کشیده اند، که شخص به حیرت می افتد و آنها را از حیث حرکات و نمایش حیات از جمله شاهکارهای حجاری می شمارد. در واقع طرح این منظره بدیع و مبتکر است؛ در اینجا هم باید گفت که استاد بر روی سنگ تابلوی نقاشی حجاری کرده است. بنابر عقیده هر تسفلد این حجاریها ما را از طرز نقاشی و پرده سازی عهد ساسانی مطلع می کند. این تصاویر سنگی را در آن زمان رنگارنگ می ساخته اند. یاقوت گوید که آثار این رنگها را در طاق بستان دیده است. ممکن است بینندهٔ این الوان، خود یاقوت نباشد و نقل قول از احمد بن الفقیه کرده باشد، که روایتش از مأخذهای کتاب یاقوت است. هر تسفلد می گوید اینکه در نقوش طاق بستان چند جا پادشاه را در حال شکار نشان داده اند، ولی فقط در یکی از تصاویر برگرد سر او هاله دیده می شود، سببش آن است حال شکار نشان داده اند، ولی فقط در یکی از تصاویر برگرد سر او هاله دیده می شود، سببش آن است

مواظبتی که حجاران طاق بستان در نشان دادن بافت پارچه البسه به کار بردهاند، برای ما، که طالب شناختن اقسام منسوجات قرن اخیر ساسانیان هستیم، بسیار گرانبها است. زاره و هر تسفلد اول شخصی هستند که این شعبه از صنایع ساسانی را توضیح و تشریح کردهاند.

تنوع بسیاری در پارچه لباس شاهان و لباس خدایان و جامه فیلبانان، که در حجاریهای مختلف هستند، به نظر می رسد. گاهی زینت جامهها عبارت است از لکههای ابر، که اصطلاحاً آن را «ابرنیکبختی» گویند و مأخوذ از آثار چینی است و گاهی گلهای چهار پر، که به اقسام مختلف آنها را ترتیب دادهاند، در یک جا به صورت صفحه شطرنج و در جایی به شکل جواهر و لؤلؤ، گاهی هم شاید در روی پارچه مروارید حقیقی دوختهاند. بعضی از جامهها را با تصویر حیوانات نقش بسته اند، مثل میش کوهی و خرس و مرغابی و حواصیل، و این جانوران را معمولا به طرزی ساخته اند که گاه رو به جانب راست و گاه به سمت چپ قرارگرفته اند. همچنین بعضی از نقوش مرکب هم می بینیم، مثلا مرغابی هایی که رشته های برگ به شکل لوزی آنها را احاطه نموده است، و در فاصله آنها جابه جا ستاره یا گل یا تاج مروارید دوزی ساخته اند، که محیط بر هلال هایی هستند و

۱. رک زاره ـ هرتسفلد، نقوش برجسته، ص ۱۲ ـ ۲۰۶ و مخصوصاً هرتسفلد، دروازه، ص ۹۴ به بعد و تصاویر ۵۱ ـ ۴۵؛ تاریخ صنایع، ۴، ۱۶۳ A,B.

در فواصل آن شاخه سدر و مرغان بسیار دیده می شود. گاهی هم صفحات مدوری رسم کرده اند، که شاخه سدر یا صورت پرندگان در آنها قرار دارد. زنانی که در شکار گراز طاق بستان پارو زن قایقها هستند، جامه ای در بردارند منقش به دوایری که سر گراز در آنها ترسیم شده است. یک قطعه از پارچه عهد ساسانی با همین نقش در موزه حرفه های هنری Kunstgewerbe - Museum برلین محفوظ است. این پارچه را در یکی از کلیساهای آلمان برای بستن یکی از اشیای مقدس آن کلیسا به کار می برده اند. باری در حجاری مزبور پادشاه که در قایق ایستاده، لباسش دارای نقش اژدهاست، که آن را هیپوکامپ hippocampe می خوانند. این حیوانی خیالی است، که مأخوذ از اژدهای صنایع چینی است است، دیده می شود و نیز در قطعه ای از منسوجات ساسانی، که در موزه سّوث کِنسینگتون South Kensington مضبوط است، به نظر می رسد. چند قطعه پارچه دیگر، که از دوره ساسانی باقی مانده، صورت پادشاهی را در شکارگاه نشان می دهند، که سوار بر اسبی بال دار یا مرکب عجیبی است و در پیرامونش صورت جانوران گوناگون منظماً رسم گردیده است. آز نقوش منسوجات ساسانی، بعضی را در تصاویر غارهای ترکستان چین به عینه ترسیم نموده اند. طرح این نقشها بر منسوجات ابریشمی نخست از جانب ترکستان چین به عزب رسید و صنعتگران بیزانسی به تقلید آن پرداخته، در صنعت نساجی قرون وسطی در اروپا تاثیری فوق العاده کردند.

توانگران و مردمان صاحب مقام برای هر فصلی جامهای از پارچه خاصی داشتند. ثعالبی گوید تخسرو از غلام دانای خود پرسید  $^4$ ، بهترین جامه کدام است. غلام گفت: «اما در بهار شاهجانی (یا مَروزی) و دبیقی؛ و در تابستان توزی (Tauwaz) و شطوی، و در پاییز منیر رازی و ملحم مروزی؛ و در زمستان خز و حواصل؛ و در سرمای سخت خز آستردار، که میان آن را از قز انباشته باشند».

هیون تسیانگ<sup>۵</sup>گوید: جامه ایرانیان از پوست یا پشم یا نمد یا ابریشم منقش ساخته شده است. موی سر را منظم میکنند، و سربرهنه راه میروند. اگر بتوانیم این قول اخیر را بپذیریم، باید بگوییم که رسم روستاییان چنین بوده است.<sup>۶</sup>

صحنه حجاری «شکار گراز» نمونهای هم از سبک قالی ساسانیان نشان می دهد. آقای هر تسفلد گوشه یک قالی را، که از قایق زنان چنگ زن آویخته، محل دقت قرارداده است. در میان دو رشته مروارید، که گاه گاه قطع شده و اشکال مستطیلی در آن جای گرفته است، شاخهٔ لبلابی دیده می شود،

۱. در «تاریخ صنایع» این حیوان را سینمُرو senmurv نامیدهاند، که پرندهای است در داستانهای حماسی ایران و به فارسی امروز آن را سیعرفح خوانند.

۴. این قسمت از سخنان ریدک در متن پهلوی موجود نیست.

۵ بیل، اسناد بودایی راجع به عالم غربی، ج ۲، ص ۲۷۸.

۶. راجع به اقسام پارچه و هنرهای مربوط به آن رک تباریخ صنایع، ۱، ص ۷۱۵ ـ ۶۹۱ (فیلیس اکرمان Phyllis)؛ ۲، ۲۰۲ (فیلیس اکرمان Ackermann)؛ ۲، ۲۰۲ ـ ۱۹۷

که پس از پیچ و خم بسیار منتهی به غنچه شده است. مبدأ این طرح در نقوش یونانیان باختری به نظر می رسد. بنابر رأی آقای هرتسفلد طرح و صنعتی که در این گوشه قالی به کار رفته، نشان می دهد که اصل آن قالی گره داری بوده است. این قسم قالی بافی را در ادوار اسلامی ایران دنبال کرده، به نتایج حیرت بخش و نمونه های بسیار زیبا رسیده اند.

معروفترین قالیهای عهد خسرو پرویز، که در کتب کهن شرقی شرح آن مذکور است، از جنس ابریشم زربفت بودهاست. تعالبی گوید ۲: «طاقدیس (سابق الذکر) از چهار قالی زربفت مروارید دوز و یاقوت نشان پوشیده شده بود و هر یک از این فرشها فصلی از سال را نشان میداد». قالی بزرگی که در تالار بار یکی از قصور سلطنتی تیسفون بود، و و هارای خسرو («بهار کسری») نام داشته، یا به قول بلعمی آن را («فرش زمستانی») می گفته اند، از همان جنس زربفت بوده است. این فرش، که شصت ارش درازا و شصت ارش پهنا داشته، در فصل زمستان منظره بهاری را در برابر شاهنشاه می گسترده است. در متن آن خیابانها و جدولهای آب ساخته بودند و نهرها از میان باغی خرم می گذشت، که کشت زارها و باغچههای پرمیوه و سبزی آن را فروگرفته بودند. شاخ و برگ این اشجار می گذشت، که کشت زارها و باغچههای پرمیوه و سبزی آن را فروگرفته بودند. شاخ و برگ این اشجار از رو سیم و گوهرهای رنگارنگ بود."

در نقش شکار طاق بستان فقط چند تن از سه هزار زنی که خسرو در حرم داشت، می بینیم. این شهریار هیچ گاه از این میل سیر نمی شد. دوشیزگان و بیوگان و زنان صاحب او لاد را، در هر جا نشانی می دادند، به حرم خود می آورد. هر زمان که میل تجدید حرم می کرد، نامه ای چند به فرمانروایسان اطراف می فرستاد و در آن وصف زن کامل عیار را درج می کرد. پس عمال او هر جا زنی را با وصف نامه مناسب می دیدند، به خدمت می بردند. آگویا وصفی که از زن تمام عیار در نامههای عجیب خسرو پرویز درج بوده، شباهتی با بیانات ریدک دارد؛ آن غلامی که گفتگوی او را با پادشاه در یک رساله پهلوی درج کرده اند و امروز در دست است و سابقاً عبارتی چند از آن نقل کرده ایم. وی گوید: «بهترین زن آن است که پیوسته در اندیشه عشق و محبت مرد باشد، اما از حیث اندام و هیئت، نیکوترین زنان کسی است که بالایی میانه و سینهای فراخ و سر و سرین و گردنی خوش ساخت و پاهایی خرد و کمری باریک و کف پایی مقعر و انگشتانی کشیده و تنی نرم و استوار دارد. باید که پستانش چون به و ناخنش چون برف سفید و رنگش سرخ چون انار و چشمش بادامی و نرم مانند کرک بره (؟) و ابروانش چون کمان و مرواریدهایش (یعنی دندانهایش) سفید و ظریف و گیسوانش دراز و سیاه مایل به سرخی باشد و هرگز گستاخ سخن نراند ... (؟)» ۶

۰. دروازه، ص ۱۳۷ و بعد. ۲. ص ۶۹۹.

۳. طبری، ص ۲۴۵۲؛ بلعمی، زتنبرگ، ج ۳، ص ۴۱۷. مقایسه شود با بلوشه، یادداشت راجع به یک قالی عرب متعلق به قرن هشتم، مجله پادشاهی، ۱۹۲۳، ص ۱۷ ـ ۶۱۳؛ تاریخ صنایع، ۳، ص ۲۲۷۲ و بعد (پوپ).

۴. طبری، ص ۱۰۲۵، نلدکه، ص ۳۲۵؛ مقایسه شود با چهارمین گناهی که به خسرو دوم نسبت دادهاند، طبری ص ۱۰۴۷؛ نلدکه، ص ۳۶۴.

۶. شاه خسرو وریدک وی، چاپ اونوالا، بخش ۹۶؛ مقایسه شود با روایت ثعالبی ص ۷۱۰ و بعد.

محبوبه خسرو، شیرین نام داشت، که به قول ثعالبی: «بوستان حسن و رشک ماه تمام بود»  $^{1}$ . چون شیرین عیسوی بود، بعضی از مورخان غربی و شرقی  $^{7}$  او را از یونانیان دانسته اند، اما اسم او ایرانی است. بنابر قول سبئوس Sébéos شیرین از مردم خوزستان بود. در اوایل سلطنت خسرو به عقد او در آمد و با اینکه منزلتی فروتر از مریم، دختر قیصر، داشت، که پادشاه او را به علل سیاسی گرفته بود  $^{7}$ ، از حیث منزلت در وجود خسرو نفوذی تمام داشت. مطابق افسانه وهرام چوبین، خسرو پرویز خواهر بهرام را که گردیگ Gurdíyag نام داشت و زنی مردانه بود، به عقد خود در آورد و این پس از آن بود که گردیگ وستهم را هلاک کرد.  $^{6}$  اگر تفصیل این قصه را نتوانیم باور کنیم، ظاهراً مزاوجت خسرو و گردیگ را باید مبتنی بر حقایق تاریخی بدانیم. شیرین خسرو را خبرداد که از کید این دیوسار برحذر باشد.  $^{9}$ 

از زمان بسیار قدیم افسانه هایی در باب معاشقه خسرو با شیرین نوشته اند و ظاهراً قبل از سقوط دولت ساسانی هم، یک یا چند رمان عامیانه راجع به این مطلب وجود داشته است و پاره های آن رمان را در بعضی از متون عربی و فارسی خودای نامگ وارد کرده اند. ثعالبی و فردوسی شرح تدابیر شیرین را، که در جلب عاشق بی و فای خود به کار می برده و تفصیل عروسی او را با خسرو نقل کرده اند و تدبیر ماهرانه پادشاه را که در خاموش کردن بزرگان به خرج داد، تا توانست دختری از طبقه فرو تر را به عقد خود در آورد، ذکر نموده اند. بلعمی و قصه معاشقه فرهاد و شیرین را آورده است و چنین گوید: «فرهاد فریفته این زن شد و خسرو او را به کندن کوه بیستون گماشت. فرهاد در آن کوه به بریدن سنگ مشغول شد و هرپاره که از کوه می برید، چنان عظیم بود که امروز صد مرد آن را نتواند برداشت». قصه فرهاد و شیرین و خسرو و شیرین موضوع بسی از منظومات عشقی و حماسی ایرانیان شده است ۱۰. فردوسی قصه کشته شدن ماریا (مریم) را به دست شیرین چنین به نظم آورده است ۱۰:

ز مریم همی بود شیرین به درد به فسرجام شیرین ورا زهـر داد از انکـار آگـه نـبود هـیچ کس چو سالی بر آمـد کـه مـریم بـمرد

همیشه زرشکش دو رخساره زرد شد آن دختر خوب قیصر نژاد که او داشت آن راز تنها و بس شبستان زرین به شیرین سپرد

۱. ثعالبی، ص ۷۰۲. ۲. ثثوفیلاکتوس، ۱۳/۵؛ بلعمی، ج ۲، ص ۳۰۴.

۳. تاریخ هرقل (هراکلیوس) تألیف سبئوس، ترجمه ماکلر، پاریس، ۱۹۰۴، ص ۲۸. بعضی بر این عقیدهانـدکـه درمیشان به دنیا آمده (لابور، ص ۲۲۲).

۴. بنابر قول طبری، مریم دختر قیصر موریکیوس بود. در منابع بیزانسی از این عروسی ذکری نیست. رک نلدکه، طبری، ص ۲۸۳، یادداشت ۲.

۵ نلدکه، طبری، ص ۴۸۲؛ محاسن منسوب به جاحظ، ص ۲۵۲، ترجمه رشر، ۲، ص ۶۳ و بعد.

۹. زتنبرگ، ۲، ص ۳۰۴ و بعد.

۱۰. دودا Herb. W. Duda ، فرهاد و شیرین Ferhâd und Schîrîn، پراگ، ۱۹۳۳ (به زبان آلمانی).

۱۱. مول، ج ۷، ص ۳۰۴ و بعد.

پرویز همه اقسام لذایذ را استقبال می کرد. ذوق او را نسبت به عطریات در روایت بلاذری دریافتیم، که چون بوی پوستهای تحریر را دوست نداشت، مقرر فرمود که نامه ها را برکاغذی که به گلاب و زعفران آغشته باشد، بنویسند. مسلماً در قصور و کاخهای خسرو بوی عود و عنبر اشهب و مشک و کافور و صندل پیوسته هوا را معطر می داشته است، چنانکه در عهد خلفا چنین بود. بنابر روایت ثعالبی ا، خوش آرزوگ، ریدک (غلام) خسرو، که از لطایف عطرها وقوفی کامل داشت، در جواب خسرو گفت: «بهترین عطرها شاه سپرم آمیخته با نَد آ است، که بر آن گلاب پاشیده باشند، دیگر بنفشه با بخور عنبر اشهب و نیلوفر با بخور مشک و باقلای معطر با بخور کافور. بوی نرگس چون رایحهٔ یاران است، عطر شاه سپرم چون نکهت اولاد است و بوی خیری (= گل شببو) چون رایحهٔ دوستان صدیق است». خسرو باز پرسید که بوی بهشت چگونه است. ریدک جواب داد: «اگر بوی شراب خسروانی و گل فارسی و شاه سپرم سمرقندی و ترنج طبری و نرگس مَسکی و بنفشه اصفهانی و زعفران قمی و بونی [بوانی] و نیلوفر سیراوانی و آند]، که مخلوطی از سه چیز معطر است، (عود هندی و مشک تبتی و عنبر شحری) را فراهم آوری، از بوی بهشت بویی توانی برد» ".

در قصر شاهنشاه غذاهای مطبوع و گوارا بسیار مورد توجه بود. از جمله طعامهایی که برای پادشاه ولاش Valas مهیا میکردند، یکی «خورش شاهی» نام داشت، که مرکب بود از گوشت گرم و گوشت سرد و برنج فسرده و برگ معطر، و مرغان پرچربی و حلوا و تبرزد؛ دیگر از طعامها «خورش خراسانی» بود، که از گوشت کباب شده به سیخ و گوشت پخته در دیگ و کره و عصارات ترکیب می یافت؛ دیگر «خورش رومی» که گاه با شیر و شکر و گاه با تخم و عسل و گاه برنج باکره و شکر و شیر ساخته می شد؛ دیگر «خورش دهقانی»، که عبارت بود از گوشت گوسفند نمک سود، و نارسود (گوشتی که در رب انار بخوابانند) و تخم پخته \*.

ریدک، خوش آرزوگ، در پاسخ خسرو بهترین طعامها را چنین می شمارد: از جمله گوشت بزغاله دو ماهه، که شیرمادر و شیر ماده گاوی خورده باشد، مخصوصاً اگر با عصاره زیتون بپزند؛ دیگر سینه گاو فربهی، که در سپیدپاک پخته باشد (سپیدپاک آشی است که با اسفناج و آرد و سرکه می ساخته اند<sup>۵</sup>)، و بعد آن را با شکر مصفی و تبرزد تناول کنند. از میان انواع طیور، خوش آرزوگ مخصوصاً ماکیانی را نام می برد، که خوراکش شاهدانه و روغن زیتون باشد؛ این مرغ پیش از کشتن باید ناشتا باشد؛ بعد از کشتن باید آن را پرکنند و یک روز به پا و یک روز به گردن بیاویزند و سپس در شورابگ بپزند؛ پشت آن مرغ، مخصوصاً آن قسمت که نزدیکتر به دم است، لذیذترین قسمتهای

۱. ص ۷۰۸ و ما بعد. ۲. مخلوطی از مشک و عود و عنبر اشهب.

۳. در متن پهلوی یاسمن پیش از همه عطرها آمده و آن را عطر پادشاهی شمردهاند. پس از آن عطرگل سرخ و نرگس و کافور و زنبق و بنفشه و شاه سپرم و مورد و نیلوفر و مرزنگوش و غیره را ذکر کردهاند و همراه هر یک وصفی شاعرانه آوردهاند. (شاه خسرو و غلامش، چاپ اونوالا، ۹۴ ـ ۶۸).

۵. مقایسه شود با اشتا کلبرگ Stackelberg مجله شرقی وین، ج ۱۸، ص ۲۸۳.

۶. به فارسی **شورابه**، یعنی: آب نمک.

آن است. لذیذترین غذاهای سرد آنهایی هستند که از گوشت گورخر و شتر یک ساله و گاومیش و خوک ساخته باشند. از جمله غذاهای سرد بسیار مطبوع و لذیذ، خورشی است که از گوشت گورخر اهلی، که ینجه و جو خورده باشد، ساخته می شود؛ این گوشت را در ماست می خوابانند و انواع ادویه بر آن می پاشند. از غذاهای مطبوع قیمه های مختلف است، که با گوشت خرگوش و سینه اسب و سمور و سرتذرو می سازند و بهترین نوع آن را از گوشت آهوی ماده سترون پیهدار، که منجمد



شکل ۴۸ ـ خسرو دوم در شکار (جام نقره) (زاره ـ صنایع ایران قدیم)

شده باشد، می سازند. در تابستان، لوزینه، که با بادام و گردو و غیره تهیه کنند. انواع نان شیرینی بسیار مطلوب است، خاصه آنها که با پیه غزال ماده آماده و در روغن گردو پخته شود. اما در زمستان باید نانهایی که بادام و هلو دارد، تناول کرد. نیکوترین مربا مربای لیموی خاردار (خارواترنگ) و به و هلیله و گردو و زنجیل چینی است؛ و بهترین میوه ها نارگیل است، که با قند خورند و پسته گرگانی، که در شورایگ بو داده باشند و عدسی، که با آبای کامگ آمیزند و خرمای هیرت ۲، که با گردو

۱. به فارسی آبکامه (گیگر، مجله شرقی وین، ۱۹۳۷، ص ۶۴). خورشی است در اصفهان،که از ماست و شیر نازه و اسپند و خمیر خشک و سرکه میسازند.

انباشته نمایند، و هلوی ارمنی و بلوط و شاه بلوط، که شکر آلودکنند. شاهدانه ... (؟)، که در پیه بز کوهی سرخ شده باشد، برای هضم سودمندترین غذاست. بهترین شراب، میکَنگ و میهرات و میمروالرود و شراب بُست و شراب سیب حُلوان، مخصوصاً شراب اَسوری است. ا

پرواضح است که ظروف هم کاملا شایسته غذاهای لذیذی بودهاست که بـر خـوان شـاهنشاه می نهادند.

در روسیه مقدار کثیری از ظروف نقره ساسانی به دست آورده اند، ولی در ایران چیز قابلی کشف نشده است. ظاهراً علتش آن است که این کشور چندبار پایمال چپاول و غارت قبایل حریص شده است. به اعتقاد زاره ۲ این قبیل جامهای منقوش را در کارخانه پادشاهی ساخته و به حاضران شکار یا میهمانی شاهنشاه، یا امرا و سلاطین بیگانه هدیه می داده اند. به شهادت فلاویوس و پیسکوس میهمانی شاهنشاه، یا امرا و سلاطین بیگانه هدیه می داده اند. به شهادت فلاویوس و پیسکوس از جانب ساسانیان به امپراتور روم فرستاده شده است. در قرون نخستین اسلامی سبک جامهای نقره ساسانی را تقلید کرده اند. ۳

نمونه بسیار زیبایی از ظروف عهد خسرو پرویز، جام نقرهای است که در کتابخانه ملی پاریس مضبوط است (شکل ۴۸) و خسرو را هنگام شکار، تقریباً چنانکه در طاق بستان دیدیم، نشان می دهد. خسرو دیهیم بالدار بر سر و جامه بسیارگرانبها در بر و رشته های مروارید به گردن دارد، کمان به زه کرده، چهار نعل از پی جانوران گریزان می تازد و نوارهای سلطنتی او از اثر باد در اهتزاز است. چندگراز و گوزن و یک گاو و حشی به تیر او از پای در آمده است .

جام نقره بسیار عجیب دیگر هم در کتابخانه پاریس است (شکل ۴۹). در این ظرف صورت دو هلال با تصویر چند تن دیده میشود، که هر یک چیزی از قبیل: مرغی و جامی و بخورسوزی (؟) و امثال آن در دست دارند، در وسط زنی برهنه میبینیم، که گویا حیوانی اساطیری را، که شبیه به ببر هندی است، نوازش میکند. تا حال کسی نتوانسته است سر این اشکال را، که البته جنبه دیانتی دارد، کشف کند<sup>۵</sup>.

از نقوش معمول ظروف ساسانی ترکیباتی است که از اشکال جانوران و نباتات میکردهاند، مثل

۲. هیرت Hêrt پهلوی حیره می باشد، مارکوارت مسینا، فهرست، ص ۶۷.

۱. شاه خسرو، اونوالا، فقره ۵۹ ـ ۱۹. بعضی از جزئیات چاپ اول از روی مقاله بیلی، بولتن شرقی، ۹، ص ۲۳۳ در این جا تصحیح شده است. مقایسه شود با روایت ثعالبی (ص ۸ ـ ۷۰۵)، که کمی با متن پهلوی اختلاف دارد.
 ۲. زاره، صنایع ایران قدیم، ص ۴۹.

۳. راجع به جامها، رک اردمان، سالنامه مجموعههای آثار هنری پروس، ج ۵۷، ص ۱۹۳ و بعد. فهرست جامهای ساسانی که امروز موجود است درکتاب هرتسفلد،گزارش باستان، ۹، ص ۲۶ ـ ۱۲۵، نقرهسازی ساسانی بهطورکلی، تاریخ صنایع، ۱، ۶۳ ـ ۲۱۵؛ اشیای برنزی، ص ۷۰ ـ ۷۶۳ (اربلی J.Orbeli)؛ ۴، ۲۱۵ و بعد.

۴. بآبلون Babelon راهنمای کابینه مدالها Guide au Cabinet des médailles، شکل ۱۲۳. هرتسفلد، دروازه، تصویر ۵۳ زاره، صنایع ایران قدیم، تصویر ۱۲۷ تاریخ صنایع، ج ۲، ۲۱۴. برخلاف اردمان (جامهای ساسانی که دارای مجالس شکار هستند Die sasanidischen Jagdschalen، سالنامه مجموعههای آثار هنری پروس، ج ۵۷، ص ۲۱۲ و بعد)، که این جام را مانند نقوش طاق بستان از پیروز می داند، هرتسفلد مجدداً تأیید کرده است که این جام خسرو پرویز را در شکارگاه نشان می دهد.

۵ بابلون، راهنمای کابینه مدالها، شماره ۲۸۸۱، شکل ۱۱؛ زاره، صنایعایرانقدیم، ص ۱۱۷، تاریخ صنایع، ۹، ۲۳۳ A.

دو دسته گل، که هر یک در سمت درختی واقع شده باشد، یا شیری در کنار درختی و امثال اینها ۱. غالباً در اطراف نقوش، گل برگ و لبلاب پیچان رسم می کرده اند. جامی باقی است که شکل ماهی و خرچنگ بر آن نقر نمو دهاند. ۲ تنگها و صراحیهای سیمین کشف شدهاست، که نقوش بسیار دارند، از قبیل شکل شیری (شکل ۵۰)، یا صورت زنی، که زنبیلی پرمیوه پیش آورده است. تنگهای مفرغ دسته دار هم هست، که شکل انسان و پرندگان یا شاخه های به هم پیچیده، بر آنها رسم کرده اند ً. در این عهد، هم چنان که ذائقه را با خوراکهای لذیذ و شرابهای گوارا و شامه را با بوهای خوش



شکل ۴۹ ـ جام نقره (زاره \_ صنايع ايران قديم)

مى پروردهاند، سامعه را نيز با الحان دلكش موسيقى، كه با مهارت و استادى تىركىب يافته بـود،

٢. زاره، صنايع الخ، تصوير ١٢٥.

۱. زاره، صنایع الخ، تصویر ۱۲۱ و ۱۲۲. ۴. ایضاً، تصویر ۱۳۲ و ۱۳۳ و ۱۳۵. ٣. زاره، صنايع الخ، تصوير ١٢٨ و ١٢٩.

پرورش می دادند ۱. مکرر اشاره به مقام عالی رامشگران و خنیاگران در بارگاه شاهان ساسانی کرده ایم. در بزمهای خاص رئیس تشریفات، خرم باش، به استادان موسیقی دستور می داد که فلان لحن و فلان مقام را بنوازند.



شکل ۵۰ ـ تنګ نقره (زاره ـ صنایع ایران قدیم)

کریستنسن، موسیقی در نمدن ساسانی، بولتن انتجمن فرانسوی دوستداران شیرق La vie musicale dans la civilisation des Sassanides, Bull. de l'Association française des Amis de l'Orient, nos. 20 - 21, 1936. تاریخ صنایع، ۳، ص ۸۹ ـ ۲۷۸۶ (فارمز H.C. Farmer).

مسعودی نام آلات موسیقی ایرانیان را چنین آورده است ا: عود، نای، تنبور، مزمار و چنگ، و گوید مردم خراسان بیشتر آلتی را در موسیقی به کار میبردند که هفت تار داشت، و آن را رنگ (رنج) میخواندند، اما مردم ری و طبرستان و دیلم تنبور را دوست تر داشتند و این آلت نزد همه فرس مقدم بر سایر آلات بوده است. شکارگاه خسرو درطاق بستان ظاهراً حاکی از این است که در آن عصر چنگ



شکل ۵۱ ـ نای زن (جام نقره) (زاره ـ صنایع ایران قدیم)

آلت درجه اول موسیقی ساسانی بودهاست. اما آلات دیگر، که مطابق آثار آن عصر مسلما در عهد پرویز وجود داشته، عبارتاند از: شیپور و تنبور (رجوع شود به شکارگاه گوزنان طاق بستان) و نای؛ روی بعضی از ظروف نقره تصویر نای زنانی به نظر میرسد ۲. (شکل ۵۱).

نام عده کثیری از آلات موسیقی در رساله پهلوی خسرو و غلامش مسطور است، از جمله عود هندی موسوم به ون و عود متداول موسوم به دار، و بربط (بَربود) و چنگ و تَمبور و سنتور موسوم

۱. مروج، ۸، ص ۹۱ ـ ۹۰.

۲. زاره، صنایع ایران قدیم، تصاویر ۱۱۶ و ۱۳۳ تاریخ صنایع، ۴، ۲۲۵ A.

٣. شاه خسرو وريدك وي، اونوالا، ١٣، ٥٣ و ٥٣.

به کُنّار و نای و قرهنی موسوم به مار، و طبل کوچکی موسوم به دُمبَلَگ بودهاست.

معروفترین رامشگران و ترانه سازان در دربار خسرو پرویز سَرکَش و باربد بودهاند ۱. آنچه از احوال این دو استاد به ما رسیده، مأخوذ از خودای نامگ نیست، بلکه از بعضی کتب عامیانه اواخر عهد ساسانی نقل شده است. تفصیلی که در کتاب فردوسی ۲ و ثعالبی ۳ آمده، تا اندازهای افسانه آمیز است. گویند سرکش در آغاز حائز مقام اول بود و برای حفظ پایگاه خود، پیوسته باربد را، که رامشگری جوان و بنابر قول ثعالبی از مردم مرو بود، از حضور شاهنشاه دور میداشت. اما باربد حیلهای کرد و آواز خویش را به گوش خسرو رسانید و از آن پس مقرب شد.

روایات موجود اختراع دستگاههای موسیقی ایران را به باربد نسبت می دهند بخ. در واقع، این مقامات پیش از باربد هم وجود داشته، ولی محل تردید نیست که این آهنگ ساز بزرگ تأثیر بسزایی در موسیقی ساسانی کرده است و این موسیقی را هم منبع عمده موسیقی عرب و ایران بعد از اسلام باید شمرد و می توان گفت که در ممالک اسلامی مشرق هنوز آثاری از الحان باربد باقی است، زیراکه شرقیان در این رشته از صنعت بسیار محافظه کار هستند.

ثعالبی گوید، باربد در ملاقات اول دستان یزدان آفرید را برای خسرو خواند، بعد دستان پرتوای فَرخار را به سمع او رسانید<sup>۵</sup>، که همان شادمانی را میبخشید که توانگری از پس درویشی میبخشد، پس از آن دستان سبزاندر سبز را خواند و نواخت، چنانکه شنوندگان از آهنگ زارزار ساز او و از زیر و بم سرود او مجذوب و مبهوت شدند. به گفته فردوسی سه دستانی که باربد در این محل خواند و نواخت، دادآفرید، پیکارگرد و سبز در سبز بود.

که اکنون توخوانیش دادآفرید<sup>ع</sup>
بسرآورد نساگساه دیگر سسرود
هسمی نسام از آواز او رانسدند
دگرگونه تر ساخت بانگ سسرود
برین گونه سازند مکر و فسسون

سرودی به آواز خوش برکشید زننده دگرگون بیاراست رود که پیکارگردش همی خواندند برآمد دگر باره آواز رود همان سبز در سبز خوانی کنون

در برهان قاطع نام سی لحنی که باربد برای بزم خسرو پرویز ساخته، مسطور است و با مختصر اختىلافی نام آنها در خسرو و شیرین نظامی نیز ضبط است. ثعالبی اختراع خسروانیات را به باربد

۱. این اسم را مورخان ایرانی و عرب باربد یا فَهلَبد نوشته اند و فهلبد معرب پَهلَبد فارسی است. باربد را در خط پهلوی می توان بَهلَبدهم خواند و چون در نسخ خطی فارسی غالباً بین ب و پ امتیازی نمیگذارند، این کلمه پهلبد نیز خوانده شده است و به غلط آن را از ریشه پَهلو («پارت»، «پهلوان») شمرده اند. از طرف دیگر، اگر در اصل پهلبد می بود، هرگز آن را باربد نمی توانستند بخوانند. پس بدون شک صحیح ترین صورت این اسم باربد است.

۲. چاپ مول، ۸، ص ۳۱۴ و بعد. ۳. ص ۶۹۴.

۴. رضا زاده شفق مقالهای درخصوص باربد در مجله ایرانشهر، طبع برلین، سال ۳، ص ۶۱ و بعد نوشته است.
 ۵ فرخار شهری است افسانهای که از جهت حسن صورت سکنه و وجود معبد بت پرستان در قصص و افسانهها شهرت دارد.

ع. نام واقعى آن بايد دادار آفريد بوده باشد و اين همان است كه ثعالبي آن را يزدان آفريد نوشته است.

نسبت داده و گوید: در این زمان هم مطربان در بزم ملوک و سایر مردمان مینوازند. در واقع کلمه خسروانی بر یک دستان اطلاق نمی شده است. عوفی از نوای خسروانی نام برده است و ظاهراً مرادش همان هفت «دستگاه شاهانه» است که مسعودی آن را «الطرق الملوکیه» نامیده است ۲.

مطابق روایتی دیگر، باربد برای بزم خسرو ۳۶۰ دستان ساخته بود. چنانکه هر روز دستانی نو مینواخت و به قول او «برای استادان فن قانون مطلق به شمار میرفت و دیگران همه خوشه چین خرمن ذوق او بودند».

بنابر آنچه گذشت، دستگاههای موسیقی منسوب به باربد مرکب از هفت خسروانی و سی لحن و سی الحن و به باربد مرکب از هفت خسروانی و سی لحن و به به باربد مرکب از هفت روز سال ساسانیان تناسب داشته است؛ خمسه مسترقه را به شمار نیاوردهاند. در دیوان منوجهری و بسی از نویسندگان ایران اسامی بسیار از آوازهای موسیقی می بینیم، ولی از هیچ یک آنها معلوم نمی توانیم کرد که آیا مقصود یکی از سی لحن است یا یکی از ۴۶۰ دستان. یزدان آفرید ظاهراً سرود دینی بوده است. بعضی از دستانها حوادث تاریخ قدیم ایران را بیان می کرده که از قرن پنجم میلادی به بعد، ساسانیان علاقه بسیار به ذکر و یادآوری آنها نشان می دادهاند؛ یکی از این سرودهای حماسی کین ایرج نام داشته به دیگری کین سیاؤش و اومثال آن. دستانهای دیگر در وصف قدرت و ثروت خسرو پرویز بوده است، مثل باغ شیرین، باغ شهریار، آورنگیگ (اورنگی، یعنی سرود تخت)، تخت طاقدیس، بعده هفت گنج، گنجای وادآورد (گنج بادآورد)، گنجای گاو و شبدیز. دستانهای دیگر در وصف بخش های وادوری ورگ (نوروز بزرگ)، سروستان، آرایشنای خورشید (آرایش خورشید)، ماه آبر جشنهای نوروزای وزرگ (نوروز بزرگ)، سروستان، آرایشنای خورشید (آرایش خورشید)، ماه آبر کوهان (ماه بالای کوهسار)، نوش لبینان (نوش لبان) و غیره. در اصطلاح موسیقی آن زمان «راست» کی از آوازها بوده و امروز هم یکی از ۱۲ دستگاه موسیقی ایران و عرب به همین اسم موسوم المی در م

۱. براون، مجله پادشاهی، ۱۸۹۹، ص ۵۴ و بعد. ۲. مروج، ۸، ص ۹۰.

۳. اختراع خسروانی را به تگیسا، که یکی دیگر از رامشگران عهد خسرو پرویز است و نظامی گنجوی و خواجه سلمان و بعضی نویسندگان دیگر ذکری از او کردهاند، نسبت دادهاند؛ رک برهان قاطع.

کلمه الحن عربی است و اصل پهلوی آن را متأسفانه نمی دانیم.

۵ این نیز دلیلی است بر اینکه در تقویم زردشتیان عهد ساسانی هفته مجهول نبوده است.

۶. ایرج پسر فریدون را دو برادرش کشتند و یکی از اعقاب او، منوچهر، انتقام خون او راکشید.

۷. سیآوش پسرکی اوس (کی کاووس) به فرمان فراسیاب (افراسیاب) پادشاه توران کشته شد و انتقام او را پس از جنگهای طولانی پسرش کی خسرو کشید.

۸. رک به رساله من تحت عنوان «چند یادداشت راجع به نام لحنهای ایرانی در عهد سیاسانیان « المندر مید سیاسانیان « Persian Melody - names of the Sasanian Period. که در یادگارنامه دستور هوشنگ (بمبئی، ۱۹۰۹) مندرج است. آقای فارمر همین مطلب را، در مجله پادشاهی، ۱۹۲۶، ص ۹۳ و بعد، با تفصیل بیشتری مورد بحث قرار داده است و از رساله اینجانب بی اطلاع بودهاست. مقایسه شود با مقالات من در مجله کاوه (سیال دوم، دوره جدید، شماره ۵) و ایرانشهر (سال سوم، ص ۶۱ به بعد).

در سالهای اخیر دانشمندان موفق شده اند که آثار منظومی در ادبیات موجود پهلوی بیابند ۱. از میان این نمونه ها به نظر من جز قطعه ذیل هیچ یک تغزل خالص نیست. این تشبیب در میان متنهای مانوی بوده، که نخست مولر آن را طبع کرد و بعد زالمان ۲ به طبع آن همت گماشت، ولی هیچ علامتی مشهود نیست که آن را بتوانیم به مانویه نسبت بدهیم، زیرا که نشانه دینی ندارد. آن ابیات دلکش به ترجمه بنونیست چنین است ۳:

خــــورشید روشــــن و مــــاه فـــروزان

مسی درخشند و نور می افشانند از تنه این درخت یور می افشانند از تنه این درخت یوندگان تابناک به شادمانی بر آن چتر می زنند

چــتر مـــىزنند كــبوتران و طــاووسان رنگــارنگ\* حدس مى توان زدكه امثال اين شعر مضمون آوازهاى آرايشناى خورشيد و ماه آبر كوهان بوده ست.

در پایان این نظر اجمالی که راجع به عشرت طبقه بالای عهد ساسانی ذکر کردیم، لازم است که کلمه ای چند در باب بازی های آن زمان هم بگوییم: گذشته از شطرنج (چترنگ) نام چند بازی مجلسی دیگر ذکر شده است، مثل: آشتَپَد (هشت پا)؛ نیواردشیر یا نرد، که نوعی از تخته نرد فعلی بوده، و آن را با ۱۵ مهره سفید و ۱۵ مهره سیاه بازی می کرده اند، دیگر زَمْب، که به دو قسم مختلف بازی می شده است. \*

#### \*\*\*

محققاً قول اوتیکیوس، که گوید خسرو پرویز آیین نصاراگرفت، اصلی ندارد<sup>۵</sup>. ولی روابط این پادشاه با قیصر موریکیوس، که او را در گرفتن تاج و تخت یاری کرد و مزاوجت او با شاهزاده خانم رومی موسوم به ماریا و نفوذ محبوبه اوشیرین، که کیش عیسوی داشت، او را وادار می کرد که لااقل ظاهراً نسبت به رعایای عیسوی خود نظر مرحمتی داشته باشد. اما شخص خسرو هم ممکن است

فروزنده ماه و درخشنده مهر ز روشن درختی نمودند چهر به یک شاخ طاووس گسترده پر درخشیان کیبوتر به شیاخ دگر (مترجم)

۴. مادیانای چترنگ، ۹؛ اونوالا، خسرو و غلامش، ۱۶ بارتلمه، تحقیقات هند و ژرمنی، ج ۳۸، ص ۴۰ و ما بعد؛ هرتسفلد، گزارش، باستان ج ۳، ص ۲۸. اختراع نیواردشیر را در افسانه ها به بزرگمهر نسبت می دهند که وزیر داستانی خسرو اول است، ولی همانطور که هرتسفلد اظهار نظر کرده است، نام این بازی می رساند که در زمان خسرو اول اختراع نشده، بلکه در زمان پادشاهی به نام اردشیر، که احتمال می توان داد اردشیر اول بوده باشد، ساخته شده است، اشتید به زبان سنسکریت همتاه astapade به معنی «دارای هشت خانه having eight squares» می باشد، بیلی، بولتن شرقی، ۹، ص ۳۲۳.

۱. رک مخصوصاً بنونیست، مجله آسیایی، ۱۹۳۰، ص ۱۹۳ و ما بعد و ۱۹۳۲، ص ۲۴۵ و ما بعد و مجله تاریخ ادیان، ۱۹۳۲، ص ۲۳۷ و ما بعد. مقایسه شود با مقالات من در مجله کاوه (شماره ۵ ـ ۴، ص ۲۶ ـ ۲۴)، در بولتن شرقی، ۱۹۳۴، ص ۴۸۳ و شاهان ص ۵۶ ـ ۴۶.
 ۲. قطعه ۷۰ ـ ۴۸۳.

۳. مجله آسیایی، ۱۹۳۰، ص ۲۲۲.

ترجمه این مضمون نظماً چنین میشود:

بعضی از خرافات عیسویان را بر موهومات سابق خود افزوده باشد؛ زیرا که بنابرروایات موجود، مبنای ایمان او بر خرافات بوده است و مؤید این قول وجود جماعت کثیری غیبگو و جادوگر و منجم است، که پیوسته در پیرامون او جای داشتهاند. ۱

پس عیسویان با جلوس خسرو پرویز به آزادی دینی نایل شدند، ولی حق نداشتند که زردشتیان را به کیش خود دعوت کنند، زیرا که هرکس از زردشتیان دین رسمی ملی خود را تبرک میگفت، علی الاصول مستحق قتل می شد<sup>۲</sup>، اگرچه در عمل غالباً اغماض می کردند ۳. خسرو به کلیسا بخشش بسیار می کرد، چندین عبادتگاه (Martyria) به نام سنت سرجیوس Saint Sergius که او را در ایام جنگ یاری کرده بود، ساخت و خاجی از زر به کلیسای سرجیوپولیس Sergiopolis در سوریه عطا کرد<sup>۴</sup>.

اسقفهای نصارا، بنابر میل شاهنشاه، در سال ۵۹۶، سبریشوع را، که اصلا چوپان بود و در زجر كردن كفار تعصبي فوقالعاده داشت، به مقام جاثليقي برگزيدند. فرقه هاي قابل تعقيب بسيار بودند. مثلا مصالیان Mesalliens که روحانیان جهانگرد دریوزه گر بودند و نوعی درویش عیسوی شمرده می شدند و «زیر پرده زهد ظاهری اخلاقی بسیار فاسد مستور کرده، به حکم سمت و شعلی که داشتند، داخل خانه عیسویان شده، مرتکب همه قسم فحشا و منکر میگشتند، <sup>۵</sup>. دیگر فرقه حنانیان Hénaniens که آن را قائل به وحدت وجود و جبر می دانستند. طایفه یعقوبی Monophysistes هم، که در این عهد نیرومند شدهبود، به شدت هرچه تمامتر طایفه نستوری را متهم میکرد. نزاع یعقوبی و نستوری شعلهور شد و یعقوبیان برتری یافتند. هواخواه و پشتیبان غیور این فرقه گابریل Gabriel، رئیس پزشکان (درستبد) خسرو، بودکه از کیش نستوری به عقیده یعقوبی منتقل شد. میانگابریل و سبریشوع شکر آبی رخ داد، زیراکه سبریشوع او را به سبب طرز زندگی خصوصی که داشت، تکفیر کرده بود. خسرو گابریل را بسیار گرامی داشت. خاصه پس از آنکه شیرین طالب فرزند بود و معالجات این پزشک و دعاهای سنتسرجیوس موجب شدکه فرزندی یافت و او را مردانشاه نام نهاد، مرتبه گابریل بالاتر رفت. وقتی که شیرین تابع عقیده یعقوبیه شد، این فرقه کاملا تسلط یافت. بعد از فوت سبریشوع، شیرین از پادشاه درخواست کرد که گرگوار Grégoire، معلم مدرسه سلوکیه، را مقام جاثلیقی بدهد. انجمنی که علی الرسم دعوت شد، با نهایت اطاعت امر شاه را شنیده، گرگوار را انتخاب کردند. او مردی فقیه و دانا، ولی حریص و پرخور بود. پس از چهار سال ریاست، در سنه ۶۰۸ یا ۶۰۹، وفات یافت و مالی بسیار به جاگذاشت، که خسرو آن را به نفع خزانه ضبط کرد. بعد از او مقام ریاست کل نصاری سالی چند بی شاغل ماند، زیراکه خسرو بنابر نفوذگابریل و شیرین اجازه نمیداد که از نستوریان کسی به مقام جاثلیقی انتخاب شود. این دو طایفه چندی به منازعه

۱. به موجب روایت موجود شماره آنان به عدد ایام سال ۳۶۰ بوده است. (طبری، ص ۱۰ ـ ۱۰۰۹، نلدکه، ص ۳۰۴. ۲. دینکرد، کتاب نهم، فصل ۵۶ فقره ۴ (بغ نسک).

۳. ایضاً، کتاب نهم، فصل ۳۱، فقره ۲۳ ـ ۲۱، موضوع ورشتمانسر نسک یا تفسیر آن در روابط مؤمنان بامرتدان بودهاست. ۴. لابور، ص ۲۰۹. ۵. ایضاً، ص ۲۱۴.

پرداختند؛ نزاع سابق، راجع به این که آیا در عیسی یک طبیعت است یا دو طبیعت، مجدداً بر روی کارآمد و محل بحث قرارگرفت. نستوریان مهران گشنسپ را، که از دودمانی بسیار عالی بود، طرفدار خود کرده و او را به نام گیورگیس Gîwargîs تعمید داده بودند و او حتی المقدور در حمایت آنان میکوشید. ۱

تاریخ زندگانی این شخص، به نحوی که در اعمال شهدای نصرانی مسطور است، ما را از طرز زندگی طبقه بالای ایرانیان در عهد خسرو پرویز آگاه میکند. مینویسد: مهران گشنسپ نسب به پادشاهان مى رسانيد. پدرش استاندار نصيبين و جدش حاكم انطاكيه جديد بود، كه انوشروان بنا نهاد. ملك خانوادگی او قریه پاقوریا Pagôryâ در بلوک ننیشتار Nanêshtâr در ولایت بابل بود و بنابر رسم امرا و اشراف بزرگ قصری زیبا در پایتخت داشت. در عنفوان شباب، این جوان اصیل زاده را، که دارای صفات حمیده بود، به دربار فرستادند، تا چندی پیشخدمتی کندو پس از آن به مقامات درباری یا مراتب عالی کشوری نایل آید. هنگامی که طاعون در ماحوزه افتاد، مهران گشنسپ هم فرار کرد، چه با وجود شکی که داشت، هنوز از دین نیاکان خود دست نکشیده بود (مؤلف عیسوی در اینجا از روی طنز گوید کفار در این قبیل مواقع فرار میکنند). باری مهران گشنسپ به یکی از املاک خود رفت و یکی از عیسویان را سرپرست املاک و بندگان خویش قرارداد۲. چون به دین مسیح گروید، خود را به بیابان کشید، تا در آنجا حقایق دین جدید را از رهبانان تعلیم بگیرد. روزی از خواهر خود پرسید که بعد از انتقال من به کیش نصارا در دربار چه میگفتند؛ خواهرش جواب داد: «بیا، برای تو هیچ خطری نیست؛ شاه وقتی که خبر تنصر تو را شنید، فقط فرمود: مهران گشنسپ به دوزخ شتافت!». حال راه خود را پیشگیر، ممکن است پادشاه حتی مقرر فرماید که املاکت را نیز پس بدهند». چندی بعد مهران گشنسپ خواهر خود را ملاقات کرد، در وقتی که به عقد یکی از اشراف در آمده بود. پس چند قدمي پيش رفته، باكمال احترام به او نماز برد و تعظيم كرد. خواهر از مسند خود برخاسته باكمال مهربانی دست را به جانب او دراز کرد و «این طرزی است که مشرکان هنگام پذیرایی و احترام معمول می دارند». آنگاه خندان به او گفت: «شادباش من نیز عیسوی هستم ...، ۳. از روی این روایت معلوم می شود که در میان اشراف ظرافت و «نزاکتی» شبیه رسوم قرن هیجدهم اروپا متداول بوده

اما دُرُستبَدگابریل، که یعقوبی مذهب بود، برای پامال کردن این نستوری متعصب تدبیری نمود و او را متهم به انکار دین زردشتی کرد، و چندان کوشید که شاه او را محکوم و مصلوب فرمود.

نستوریان هم در میان خود اختلاف نظر بسیار داشتند. بابهائی کبیر Bâbhar که از روحانیان بزرگ جبل ایزلا Izlâ در شمال نصیبین بود و در مذهب نستوری قدمی راسخ و تعصبی سرشار داشت، بابهائی صغیر را تکفیر کرد. این بابهائی نیز از کشیشان محترم عیسوی به شمار می رفت. در کتاب

١. لابور، ص ٢٥ ـ ٢٠٨.

۲. نسخه بدل: «سایر املاک خود»، رک گیگر، مجله شرقی وین، ۴۲، ص ۱۲۵.

٣. هوفمان، ص ١٠٠ - ٩٤.

گمنام گویدی Guidi این عبارت در حق آنان آمده است: «ما سخن کو تاه میکنیم، زیراکه اعمال آنان درخشان تر از خورشید بود و بسی از مؤلفات آنان گواهی می دهد که دارای ایمان پاک بوده اند».

پس از وفات گابریل، یزدین، واستریوشان سالار، که چندبار نام او را بردهایم، از عیسویانی بود که بعد از شیرین در حضور پادشاه مقرب تر از همه محسوب می شد. وی مذهب نستوری داشت و سعی بلیغ می کرد که فرقه خود را یاری کند و اجازه بگیرد که نستوریان جاثلیقی انتخاب نمایند، اما کوشش او در حضور پادشاه به جایی نرسید و ظاهراً علت آن مخالف محبوبه شاه یعنی شیرین بوده است.

روحانیان زردشتی چندان قدرت نداشتند که از مخالفت این دو فرقه عیسوی با یکدیگر فایده ببرند. درست است که این طبقه نماینده دیانت رسمی ایران محسوب می شدند و در تعصب شدید خود باقی بودند، ولی چنان ضعفی در قدرت آنان راه یافته بود که در پیش چشم آنها خانواده یزدین نصرانی به بلندترین مقامات مالی رسیدند. در سابق هم عیسویان را وارد کارهای دیوانی کرده بودند، ولی مشاغل آنها چندان اهمیتی نداشت، مثل منصب کروگبکه، یعنی رئیس کارگران سلطنتی و غیره ۳. همچنین اقدام خسرو پرویز در تعیین یک نفر بیگانه موسوم به فرخزاد برای وصول خراج، چندان موافقتی با سنت باستانی نداشت. انحطاط طبقه روحانی حتی در اخلاق و ایمان و عبادات مغان و موبدان هم سرایت کرده بود. عبارتی که در فصل ۵۹ مینوگای خرد راجع به عیوب روحانیان دیده می شود، خیلی جالب توجه است. آن عیوب از این قرار است: ارتداد، حرص، غفلت، مشاغل می شود، خیلی جالب توجه است. آن عیوب از این قرار است: ارتداد، حرص، غفلت، مشاغل می شود، خیلی جالب توجه است. آن عیوب از این قرار است: ارتداد، حرص، غفلت، مشاغل دینی.

در این عهد علمای دین زردشت سعی جمیل کردند تا مجدداً اصول ایمانی را نیرویی ببخشند. در دینکرد اشارت رفته است که خسرو پرویز هوشیار ترین موبدان را فرمود تا تفسیری نو بر کتاب اوستا بنگارند. مارکوارت<sup>9</sup> در تفسیر فصل اول وندیداد، اشاراتی راجع به احوال سیاسی ایران بعد از سال ۵۹۱ یافته است، یعنی پس از آنکه حدود ایران و روم را خسرو و قیصر معین و ثابت کردند. ابدا نمی توان گفت که خسرو پرویز شخصاً علاقه تامی راجع به مباحث الهی و مسائل دینی داشته است، ولی ممکن است برای مقاصد سیاسی لازم دیده باشد که اهتمامی در باب دین زردشتی نشان بدهد و بدگمانی روحانیان را نسبت به اعتقادات خود برطرف کند. طبری گوید خسرو آتشکده ها ساخت و در آنها ۱۲۰۰۰ تن هیربد برای تلاوت ادعیه جای داد، ولی این قبیل اعداد کامل، که مورخان آورده اند، مبنای تاریخی ندارد.

١. ترجمه نلدکه، ص ٢٣. ٢٠ لابور، ص ٣٥ ـ ٢٢٨.

۳. طبری، ص ۹۶۰ نلدکه، ص ۲۴۰ و ۵۰۲؛ لابور، ص ۶۷. راجع به کلمه کَرّوگید Karrôgbad رک بیلی، بولتن شرقی، ۱۹۳۴، ۵۱۲ و ۵۱۲ ا

۴. این نکته شایان توجه است که وسواس و قید بسیار به رسوم و تشریفات حتی برای فقهای پارسی هم تحمل ناپذیر گشته بود.

۵ هوگ، تحقیقات در زبان پهلوی، Haug, Essay on Pahlavi، ص ۱۴۷، که در فقهاللغه، ۲، ص ۳۴ نیز نقل شده است. ۶۰ مر ۱۶۳ میلاده می ۱۶۳ میلاده است. ۶۰ میلاده است.

هجوم رومیان در زمان هرقل به خاک ایران در احوال عیسویان اثر بخشید. موافق روایت کتاب گمنام گویدی ۱، خسرو سوگند خورد که اگر در این جنگ فیروز شود، در سرتاسر کشور کلیسایی یا «ناقوس کلیسایی» را بر پای نخواهد گذاشت. در هر حال، هم نستوریان و هم یعقوبیان، دچار تعقیب و فشار شدند. در این وقت بود که به فرمان خسرو، یزدین را به دار آویختند و زنش را شکنجه کردند و اموالش را به تصرف آوردند. یکی از فرزندان یزدین، شمطا Shamta نام ۲، در شورشی که منتهی به خلع و قتل پرویز شد، از پیشقدمان بود.

حوادث طبیعی که در این ایام رخ داد، بر مصائب جنگ افزود. سابقاً در زمان کواد اول، درسد دجله، که در کسکر سفلی Bas - Kaskar نزدیک ناحیه میشان بود، شکافی عظیم افتاد و آب شط بسی از مزارع را فرو گرفت. چند سال بعد به فرمان انوشروان این سد را مرمت کردند، ولی در اواخر عهد خسرو پرویز در فرات و دجله طغیانی عظیم رخ داد (سال ۶۲۸ ـ ۶۲۷)، و چندین سد را درهم شکست. گویند خسرو پرویز خرمنی از زر و سیم بر روی فرشی نهاد و کارگران را تشویق کرد تا یک روزه چهل سد ساختند. اما این کوشش بی فایده بود و دنباله خسارات قطع نمی شد. چندی بعد هجوم اعراب کار مرمت سدها را معطل گذاشت و مزارع پهناور مبدل به مرداب و نیزار شد آ. شکستن سد بزرگ دجلةالعوراء، یعنی شعبهای از شط، که از مکان فعلی شهر بصره می گذشت و کوشش های بی فایده و مخارج هنگفت خسرو برای اصلاح سدها در اذهان خلایق تأثیری عمیق کرد. مقارن این احوال قسمتی از ایوان کسری ویران شد. بعدها مورخان این حوادث را علائم سقوط سلسانی و فیروزی اسلام شمردهاند آ.

بعد از سی و هفت سال پادشاهی، خسرو پرویز همان عاقبتی را یافت که برای پدر خود فراهم کرده بود. چون از دستگرد بیرون رفت و پیشنهاد صلح هرقل را رد نمود، به قصر تیسفون در آمد و بی درنگ از آنجا خارج شده از شط دجله گذشت و با شیرین در ویه اردشیر (سلوکیه) مقام گزید. سرداران ایرانی، که از لجاج خسرو در ادامه جنگ به جان آمده بودند، سرکشی آغاز نهادند. شهروراز شنید که خسرو از او بدگمان شده و یکی از افسران زیردست او را وادار به کشتنش کرده است؛ پس شرایط احتیاط را به جا آورد و گردن از زیر پیمان خسرو کشید . خسرو در این وقت مبتلا به اسهال شد و امر داد که او را به تیسفون باز گردانند، تا ترتیبی برای جانشینی خود بدهد. شیرین و دو فرزندش مردانشاه و شهریار هم با او بودند. خسرو قصد داشت مردانشاه را جانشین خود گرداند. چون کواد ملقب به شیرویه، که پسر خسرو از مریم دختر قیصر بود و ظاهراً مقام ارشدیت داشت، از واقعه استحضار یافت، مصمم شد که از حق خود دفاع کند. فرمانده کیل نیروی کشور گشنسپ

١. ترجمه نلدكه، ص ٢٨.

۲. مقایسه شود با توماس مرگایی، کتاب حکام، ترجمه والیس بوج (لندن، ۱۸۹۳)، ص ۸۱ و بعد.

٣. ابن خردادبه، جغرافيون، ع، ص ٢٤٠، ترجمه ص ١٨١.

۴. طبری، ص ۱۰۰۹ و ما بعد؛ نلدکه، ص ۳۰۴ و ما بعد، مقایسه شود با افسانه دیگری راجع به علائمی که در شب تولد حضرت رسول در عهد خسروان ظاهر شد، طبری، ص ۹۸۱، نلدکه ص ۲۵۳.

۵ رک ص ۴۴۸، یادداشت ۲؛ طبری، ص ۱۰۰۶ و ما بعد، نلدکه، ص ۲۹۹ و ما بعد و ص ۳۰۱، یادداشت ۴.

آسپاد ۱، که بنابر روایت ثنوفانس برادر رضاعی او بود، به یاری او کمر به میان بست و با هرقل وارد گفتگو شد و او نیز حاضر گردید که با ایرانیان مصالحه نماید. بعضی دیگر از بزرگان نیز به شیرویه پیوستند، از جمله شمطا پسر یزدین نیوهرمزد ۲ فرزند پادگوسپان مردانشاه، که خسرو او را به قتل آورده بود. پس به فرمان شیرویه، «قلعه فراموشی» راگشودند. جماعتی بسیار از زندانیان سیاسی نجات یافته، از هواخواهان شیرویه شدند.

پس شیرویه خود را پادشاه خواند. همان شب نگاهبانان سلطنتی از قصری که خسرو با شیرین در آنجا خفته بودند، بیرون رفتند و پراکنده شدند و سپیده دم از هر سو این بانگ برخاست: «کواد شاهنشاه!». خسرو، هراسان و بیمناک، پای به گریز نهاد و خود را در باغ قصر پنهان کرد، ولی او را یافته دستگیر کردند و در خانهای، که موسوم به کَدَگای هندوگ «خانه هندو» بود و انبار گنج محسوب می شد، جای دادند. ساکن این خانه مردی مهرسپند نام بود. گویند یکی از پیشهوران (کفشگری) در راه با آن جماعت، که خسرو را می بردند، مصادف شد و شاه را در زیر روپوشی، که بر او افکنده بودند، شناخت و با قالب کفشی، که در دست داشت، ضربتی بر او نواخت؛ اما سربازی که همراه شاه مخلوع بود، از این کار به خشم آمد و شمشیر کشیده، سر از تن کفشگر برداشت. چنانکه سابقاً گفته ایم، در روایات ساسانی کفشگر نمونه پست ترین افراد طبقات عامه محسوب می شده است.

بنا بر قول سبئوس ارمنی، \* خسرو در بامداد همین روز کشته شد. شیرویه فرمود که دست و پای برادرانش را ببرند و میخواست به همین اکتفاکرده، آنان را زنده بگذارد، ولی پس از اندک زمانی مجبور شد آنان را هلاک کند. ثثوفانس گوید شیرویه نخست مردانشاه راکشت، بعد به سایر برادران پرداخت و خسرو را در انبارگنج خانه نگاهداشت، که از گرسنگی بمیرد، ولی چون دیدند بعد از پنج روز هنوز زنده است، او را به ضرب تیر از پای در آوردند. بنا بر کتاب گمنام گویدی شمطا و نیوهرمزد با اجازه شیرویه خسرو را کشتند و برادران شیرویه به دست گروهی از بنزرگان، که به ریاست شمطا طغیان کردهبودند، به هلاکت رسیدند.

در کتب ایرانی و عرب تفصیل بیشتر است. گویند شیرویه در قتل پدر تردید داشت، ولی بزرگان او را در این دو کار مخیر کردند که یا پدر را بکشد یا از تاج و تخت بگذرد. شیرویه در صدد دفع الوقت بر آمد و پرسش نامه ای ترتیب داد حاوی مطالب ذیل <sup>۶</sup>: علت قتل هرمزد شاه، سختگیری خسرو

۱. طبری اسبادکشنسب Asbadh - Kushnasb نوشته است.

۲. تاریخ گمنام گویدی؛ طبق طبری نام او مهر هرمزد بود.

۳. طبری، ص ۱۰۴۶، نلدکه، ص ۳۶۱ و ما بعد.

۴. سبئوس، تاریخ هراکلیوس، ترجمه ماکلر Macler ص ۸۵. ۵ ترجمه نلدکه، ص ۲۹.

۶. طبری، ص ۱۰۴۶ و ما بعد، نلدکه، ص ۳۶۳ و ما بعد. فردوسی، ثعالبی، دینوری، صاحب نهایه و غیره هم با اختلافاتی این مطلب را آوردهاند. مطلب مذکور به اغلب احتمالات از کتاب تاج نامگ گرفته شده، که تفاصیل بسیاری راجع به مدت حبس خسرو پرویز و روابطی که با شیرویه پسرش داشته، حاؤی بودهاست. رک گابریلی، رساله ابن المقفع (مجله ایتالیایی مطالعات شرقی، ۱۳) ص ۲۱۲ و ۱۶ ـ ۲۱۵ و یادداشت ۱ ص ۲۱۶.

نسبت به فرزندانش، بدرفتاری بازندانیان سیاسی، رفتار مستبدانه خسرو نسبت به زنانی که آنها را جبراً از محل خود آورده، در حرم خانه نگاه می داشت، ظلم و تعدی به رعایا، وضع خراجهای گزاف، جمع خزاین از مال رعیت، جنگهای بی پایان، و بی وفایی نسبت به قیصر روم. صورت استنطاق را گشنسپ اسپاد به خسرو داد و پاسخ مفصلی از جانب او به شیرویه آورد. این جواب شاه مخلوع، اگرچه غرور آمیز بود، ولی با مهارت از خود دفاع کرده، پسر را مورد ملامت قرارداده بود، که خیانت کرده و از معنی سؤالهای خود نیز آگاه نیست. به اعتقاد نلدکه ۱، تفصیل این استنطاق (اگر بتوان آن را به این نام خواند)، به نحوی که مورخان شرقی آورده اند، چندان قابل قبول نیست، بلکه می توان گفت که این گفتگو را چندی بعد از قتل خسرو و شیرویه یکی از رجالی نوشته است که کاملا در قضایا وارد بوده و می خواسته است از خسرو دفاع کند. ولی به اعتقاد من این روایت کاملا صحیح است و نمی توان باور نمود که در چنین موضوع بی سابقه، یعنی استنطاق پادشاه مخلوع، یکی از ریسندگان به صرف خیال قلم فرسایی کرده باشد.

باری بنا بر تواریخ عربی، خسرو با رخصت شیرویه به دست مهرهرمزد مقتول شد (و این همان است که در کتاب گمنام گویدی به نام نیوهرمزد موسوم است). شیرویه برادران خود را، که ۱۷ تن بودند، به تحریک شمطا و سایر بزرگان هلاک کرد. اما با وجود این مؤلفان شرقی، که مأخذشان کتب پهلوی بود، با کتاب گمنام گویدی در این خصوص موافقت دارند که شیرویه از کشتن پدر پشیمان شد و اظهار ندامت کرد. این حوادث در سال ۶۲۸ اتفاق افتاد.

روایتی جالب توجه در دو منبع مستقل از یکدیگر میبینیم، یکی در تاریخ طبری و دیگری در کتاب گمنام گویدی آ، از اینقرار که: شیرویه جسد پدر را به مقبره سلطنتی فرستاد (در کتاب اخیر آمده که خسرو را در آنجا دفن کردند). بنابراین یا بایدگفت که جسد خسرو را بنابر رسم زردشتیان در دخمه مخصوص خانواده سلطنتی نهادند، یا بایدگفت که او را در مقبره خاصی قراردادند ۴.

شمطای جاه طلب چندی بعد از این واقعه متهم به دعوی سلطنت شد و به فرمان شیرویه دست راستش را بریده، به زندانش افکندند<sup>۵</sup>.

۲. ص ۱۰۶۰، نلدکه، ص ۳۸۲.

۱. طبری، ص ۳۶۳، یادداشت ۱.

٣. ترجمه نلدكه، ص ٣٠.

۴. مقایسه شود با متن پهلوی اندرزای خسرو کوادان، جاماسپ اسانا، متون پهلوی، ۲، ص ۵۵ سطر ۵- ۳، که گوید خسرو اول در بستر مرگ چنین گفت: «چون روح من از قالب جدا شد، این بستر را بردارید و مرا به اصفهان ببرید و مرا در اصفهان بنهید». فعل پهلوی و فارسی نهادن، که فردوسی هم آن را در هنگام شرح انجام مراسم پس از مرگ پهلوانان به کار برده است، هم «قراردادن» و هم «دفن کردن» معنی می دهد؛ مقایسه شود با روزنبرگ، ص ۹، بوگدانو، مجله کاما، شماره ۳، ص ۳۹ ـ ۳۸، و اینوسترانتزف؛ ترجمه بوگدانو، ایضاً ص ۱۵ ـ ۱۱. در شاهنامه فردوسی (چاپ مول، ۶، ص ۵۴۰) آمده است که خسرو اول هنگام نزع روان فرمان داد تا مقبرهای برای او ترتیب دهند. در باب طرز معامله و رفتار با اجساد در عهد ساسانیان هنوز مجهولات بسیار است، که شاید روزی کشف شده و موجب حیرت گردد. ۵ تاریخ گمنام گویدی، نلدکه، ص ۳۰.

# فصل دهم

## انقراض دولت ساساني

سلطنت کواد دوم شیرویه \_پادشاهی اردشیر سوم \_شهروراز \_خسرو سوم \_بوران \_ آزرمیدخت \_ هرمزد پنجم \_ خسرو چهارم \_ پیروز دوم \_ فرخزاد خسرو \_ یزدگرد سوم، که آخرین شهریار ساسانی است \_ انحلال دولت \_ شاهان خرد \_ سپاهبد رُستهم \_ هجوم اعراب \_ جنگ قادسیه \_ درفش کاوک \_ تسخیر تیسفون \_ فتوحات دیگر عرب \_ فرار یزدگرد سوم و وفات او در مرو \_ اعقاب او \_ ایران در عهد حکمرانی عرب.

خسرو پرویز، با وجود معایب و اشتباهاتش، شاهنشاهی با اراده و نیرومند بود و در مدت سلطنت دراز خود توانست از حرص و جاه طلبی بزرگان جلوگیری کند. اما تعدیات و جنگهای او کشور را فقیر کرد و شکستهای سنوات اخیر جنگ ایران و روم ضربتی هولناک براین کشور وارد آورد. مرگ خسرو موجب غلیان هوی و هوس و طغیان حرص و آز شد و قدرت دودمان پادشاهی، به علت سلطنت بی دوام و مستعجل جانشینان خسرو ضعیف و بی مایه گشت.

کواد دوم شیرویه پس از شش ماه پادشاهی وفات یافت، بعضی گویند او را زهر دادند و بعضی مرگ او را به طاعونی نسبت میدهند که به ایران سرایت کرد و گروهی عظیم از مردمان را به هلاکت رسانید ۱.

آنگاه پسر شیرویه را، که طفلی خردسال بود، به نام اردشیر سوم بر تخت نشاندند و خرانسالار یا رئیس کل آبدارخانه ماه آدر گشنسپ به قیمومت او برقرار شد و در واقع مقام نیابت سلطنت یافت. فرخان شهروراز، سردار معروف خسرو پرویز، نمی خواست که زیر بار اطاعت یکی از همگنان خود برود، با قیصر هرقل یار شد و سپاه خود را به جانب تیسفون راند. در این شهر دو تن از بزرگان، یکی نیوخسرو، رئیس نگاهبانان سلطنتی، دیگر نامدار گشنسپ، سپاهبد نیمروز، با او یار شدند. پس شهروراز سپاه خود را وارد تیسفون کرد، پادشاه خردسال را، که بیش از یک سال و نیم سلطنت نرانده

۱. به نوشته ثثوفانس، شیرویه را شیرین مسموم ساخت؛ به گفته اوتیکیوس و ابن قتیبه وی از طاعون مرد. فردوسی و ثعالبی راجع به خودکشی شیرین و مسموم کردن شیرویه روایتی افسانه آمیز نقل کرده اند.

بود، هلاک کرد و هرچند از تخمه شاهی نبود، به تقلید و هرام چوبین و وستهم، به پادشاهی نشست. چون شمطای عیسوی در سابق به یکی از دختران شهروراز اهانت کردهبود ، در ایس وقت، که شهروراز به سلطنت رسید، فرمان داد تا شمطا را از زندان برآورده، در برابر کلیسایی که مجاور املاک خانواده او بود، مصلوب کردند. اما مخالفان شهروراز به ریاست ماهیار، اندرز بد اسواران، و زادان فرخ، که دیگری از بزرگان بود و پسفرخ، که از نجبای جوان استخری بود، و دو برادر پس فرخ، که با و در دسته نگاهبانان پادشاهی (گارد سلطنتی) خدمت میکردند، قیام نمودند و ایس سه برادر شهروراز غاصب را به قتل رساندند.

خسرو سوم، که پسر کواد، برادرزاده خسرو پرویز، بود، در قسمت شرقی کشور او را به سلطنت سلام دادند، ولی فرمانفرمای خراسان آو را به قتل آورد. در تیسفون دیهیم شاهی را بر سر بوران، دختر خسرو پرویز، نهادند و او در مقابل خدمت شایانی که پُس فرخ به خانواده سلطنتی کرده بود، مقام وزارت را به او سپرد و پس از عقد مصالحه قطعی با دولت روم جهان را وداع گفت. مدت پادشاهی او تقریباً یک سال و چهار ماه بود ۴. ایرانیان، پیش از آنکه گفتگوی مصالحه اخیر با دولت روم به جایی برسد، خاج مقدسی را، که در عهد خسرو پرویز از بیت المقدس آورده بودند، مسترد کردند. جشن بزرگی که به این مناسبت در بیت المقدس گرفته شد ۵، تاریخش سال ۶۲۹ است.

گویا در این جاست که باید عهد سلطنت کوتاه شخصی را ذکر کنیم که به نام پیروز (دوم) به شاهی نصب شد. بعد از او آزرمیدخت، خواهر بوران، در تیسفون تاج بر سرنهاد و چند ماهی بیش سلطنت نراند. بنابر قول طبری عملی از سپهبدان، موسوم به فرخ هرمزد مدعی سلطنت شد و ملکه را به زنی خواست. چون آزرمیدخت نمی توانست علناً مخالفت کند، در نهان وسایل قتل او را فراهم آورد. آنگاه پسر فرخ هرمزد، که رستهم منام داشت، با سپاه خود پیش راند و پایتخت راگرفته، آزرمیدخت را خلع و کور کرد. کسی از کیفیت وفات او آگاه نیست.

مقارن این احوال، در حدود سال ۶۳۰ و ۶۳۲، دو تن سلطنت کردهاند. هرمزد پنجم و خسرو چهارم، که جز نامی از آنها معروف نیست. ظاهراً این دو تن فقط در بعضی قسمتهای کشور به پادشاهی پذیرفته شدهاند. فرخزاد خسرو ۹، که از اعقاب خسرو پرویز بود، بر پایتخت ایران تیسفون دست یافت.

۱. گمنام گویدی، نلدکه، ص ۳۱.

۲. چنین است طبری (ص ۱۰۶۳، نلدکه، ص ۳۸۹) روایت او به نظر صحیح ترین روایات می آید. نام قاتل شهروراز
 در منابع موجود به اختلاف قید شده است.

۴. گمنام گویدی (ترجمه نلدکه، ص ۳۳) گوید که او را خفه کردند. ۵. نلدکه، طبری، ص ۳۹۲، یادداشت ۱.

۶. ص ۱۰۶۵، نلدکه، ص ۲۹۴.

۷. بنابر قول سبئوس او سپاهبد آذربایجان بود (مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۱۲)، اما طبری او را سپاهبد خراسان دانسته است.

۸. هم نام پهلوان داستانی سیستان. در منابع سریانی هم مانند روایات فارسی و عربی این نام به صورت رستم ضبط شده است (گمنام گویدی، ترجمه نلدکه، ص ۳۳، یادداشت ۴).

٩. يا خوره زاد خسرو؛ فَرُخو يا فَرُخ صفت فَر است، كه خود صورتى است از خور به معنى «عظمت و شوكت».

در فاصله چهار سال، تقریباً کشور ایران ده شاهنشاه دید. عاقبت یکی از اخلاف خسروپرویز را که پسر شاهزاده شهریار بود و یزدگرد نام داشت، یافتند. یزدگرد در استخر فارس متواری می زیست. بزرگان استخر او را پادشاه خواندند و در آتشکده آنجا، که معروف به آتشکده اردشیر بود، تاج بر سرش نهادند ا. هواخواهانش به جانب تیسفون روی آوردند، و به یاری رستهم، سپاهبد سابقالذکر، آن شهر راگرفتند و فرخزاد خسرو را هلاک کردند. به این ترتیب همه کشور ایران، برای آخرین بار، در زیر فرمان یزدگرد سوم در آمد و صورت واحد گرفت. در این زمان رجال مقتدر عبارت بودند از: رستهم و برادرش فرخزاد ۲، که منصب دریگ بد (ریاست امور دربار) را داشت، و زادویه رئیس خدمه؛ همین شخص بود که سابقاً فرخزاد خسرو را به تخت نشانید ۲.

اوضاع دولت ساسانی بر این منوال بودکه از بیابان عربستان، لشکرها از عرب بادیهنشین وحشی و بی تمدن، که تعصب مذهبی و روح غارتگری محرک آنان بود، به فرمان عمربنالخطاب،

که از رجال سیاسی درجه اول به شمار است، بهایران روی نهادند. علت این که قومی وحشی، چون عرب بیابانی، درظرف مدت لیلی توانست

این که دولتی صاحب تأسیسات نظامی، مانند دولت ساسانی را از میان بردارد، اغتشاش و فسادی بود که بعد از خسروپرویز درهمه امور ایران رخ داد. این احوال نتیجه سیاست نظامی جدیدی بود که از زمان انوشروان در پیش گرفتند. تحولاتی که درطی این مدت رخ داد، کشور را بهطرف تسلط سرداران لشکرسوق می داد. هرسپاهبد یا والی ایالت خود را مانند روزگار قدیم، به منزله اقطاع و تیول موروثی تصور می کرد و خود را از ملوک الطوایف قدیم می شمرد، مخصوصاً پس از آنکه خاندان سلطنتی



شکل ۵۲ ـ سکهٔ یزدگرد سوم (موزهٔ ملی کپنهاگ)

به انحطاط کامل افتاد، این تصور قوت گرفت. بسی از سرداران، که از دودمان شاهی نبودند، در صدد گرفتن تاج و تخت برآمدند. سپاهبد فرخ هرمزد میخواست با عقد کردن ملکه آزرمیدخت به پادشاهی نایل آید، اگرچه این آرزو زندگانی او را بر باد داد، ولی پسرش رستهم انتقام او را کشید. مورخان ارمنی این پدر و پسر را ایشخان Ishkhan آذربایجان خواندهاند<sup>۵</sup>، که در زبان ارمنی به معنی «شاهزادگان» است.

تسلط سرداران و ولات آخرین دوره تحولات سیاسی عهد ساسانیان است، اما ایس ه اوک الطوایفی جدید وقت پیدا نکرد که کاملا ریشه فرو برد و ثابت شود؛ حمله عرب اساس ن را برانداخت. باوجود این مرزبانان مرو و مروالرود و سرخس و کوهستان، در این موقع تقریباً مستقل بودند<sup>2</sup>.

۱. طبری، ص ۱۰۶۷، نلدکه، ص ۳۹۷. ۲. یا خوره زاد. ۳. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۱۱۲.

۴. طبری، ص ۱۰۶۶ و ما بعد، نلدکه، ص ۳۹۶ و ما بعد.

۵ راجع به این عنوان نگاه کنید به بنونیست، مجله مطالعات ارمنی، ج ۹، ص ۸.

۶. فان فلوتن، تحقیق در باب سلطه عرب Recherches sur la domination arabe ص ۱۹.

حتى از زمان پيروز (اول) هم، ممالكى كه در مشرق مروالرود واقع است، از تسلط دولت ايران خارج بود. هرات هم ديگر جزو قلمرو ساسانى محسوب نمى شد. مقارن حمله عرب، ولايات ساحلى بحر خزر در تصرف يكى از سرداران ديلمى بود، كه او را موتا يا مورتا مىخوانند السلطين ممالكى كه مجاور سرحدات شرقى و شمالى ايران بودند، اغلب به القاب مخصوص معروف اند. در اين جا نام چند ولايت را با لقب امراى آنها ذكر مىكنيم انسا (وَراز) - ابيورد (وَهمَنه) - خوارزم (خسرو خوارزم) - بخارا (بخار خوداو) - وردانه (وَردانشاه) - سمرقند (طرخان) - اسروشنه (افشين) - سغد (اخشيد) - فرغانه (اخشيد) - ختل (خُطلان شاه يا شير خُطلان) - ترمد (تِرمِدشاه) - جوزجان (گوزگان خوداى) - روب (روبخان) - طالقان (شَهرَگ) - هرات (وَرازان) - غرچِستان (وَرازَنِيل) ميستان (زُنبيل) - كابل (كاؤلشاه) الم

در تخارستان، مشرق بلخ، یَبغو<sup>۵</sup> سلطنت میکرد و امیری به نام شاد تابع او محسوب میشد.<sup>۶</sup> نیزک طَرخان،که در بادغیس بود، مطیع این شاد به شمار میآمد<sup>۷</sup>.

رستهم، که در این وقت نایب السلطنه حقیقی ایران محسوب میگشت، مردی صاحب نیروی فوق العاده و مدیری با تدبیر و سرداری دلیر بود. او کاملا از خطر عظیمی که در نتیجه حمله عرب به کشور ایران روی آورده بود، اطلاع داشت؛ پس فرماندهی کل نیروی لشکری را به عهده گرفت و در دفع دشمن جدید کوششی دلیرانه کرد. سپاهی بزرگ در پیرامون پایتخت حاضر شد. اما خلیفه عمر دست پیش انداخت. در سال ۶۳۶ سپاه ایران، در قادسیه، نزدیک حیره، با سعدبن وقاص سردار عرب روبرو شد. جنگ سه روز طول کشید و به شکست ایرانیان خاتمه یافت. رستهم، که شخصاً حرکات افواج ایران را اداره می کرد، و در زیر خیمه نشسته و درفش کاویان را در برابر خود نصب نموده بود، کشته شد و درفش کاویان، که نمودار شوکت و قدرت ایران بود، به دست عرب افتاد.

ایرانیان این درفش را متعلق به ادوار باستانی تاریخ خویش می دانستند. چون هزار سال از دوره ظلم دَهاگ (ضحاک) غاصب سپری شد، آهنگری کاوگ نام <sup>۸</sup> پیش بند چرمین خود را بر نیزه کرد و قدم در میدان شورش نهاد. شورشیان دهاگ را از تخت به زیر آوردند و فریدون را، که شاهزاده جوان از

۱. مینورسکی، تسلط دیلمان (نشریه انجمن مطالعات ایرانی، شمارهٔ ۳)، ص ۴.

۲. منبع اصلی: ابن خردادبه، جغرافیون، ۶، ص ۴۰ ـ ۳۹، ترجمه، ص ۲۹.

۳. رک مارکوارت، جشن نامه زاخو، ۱۹۱۵. (ص ۲۸۱).

۴. بسیاری از این عنوانها با کلمه پهلوی شاه ترکیب یافته است. اخشید شکل سغدی کلمه ایرانی است که در اوستا به صورت خشیته Xšaĉta دیده می شود و آن را معمولا به معنای نورانی می دانند. چنین به نظر می رسد که آندره آس ریشه این کلمه را خشای Xšay دانسته و آن را به «مسلط» و «فرمانروا» ترجمه کرده است (آندره آس ـ هنینگ، متون مانوی به زبان پارسی میانه، ص ۱۵، یادداشت ۶). بعضی از عناوین دیگر با کلمه پهلوی خودای یا کلمه سغدی خوداو به معنی «خواجه و بزرگ» ترکیب شده اند. شهرگ و شیر از ریشه خشای – Xšay آمده است (مقایسه شود با کلمات اوستایی خشتره - Xšaθ «پادشاهی» و خشتریه - Xšaθ «سلطان؛ امیر»)، وراز (که ورازان و ورازبندی از آن آمده) به معنی گراز است، مقایسه شود با لقب خان ترکیب شده اند. که لقب باستانی امرای کوشانی.

۶. مشتق از خشایتیه -Xšāyaθiya «شاه»، شاید بتوان گفت که شاد صورت دیگری از کلمه اخشید است.
 ۷. مارکوارت،ایرانشهر، ص ۶۹.

نسل پادشاهان سلف بود، بر سریر پادشاهی نشاندند. از آن زمان پیشبند کاوگ آهنگر درفش سلاطین ایران شد و آن را به نام کاوگ، درفش کاویان نامیدند ۱. چند تن از مورخان ایران و عرب این درفش را، به صورتی که در جنگ قادسیه به چنگ عرب افتاد، وصف کردهاند. بنابر قول طبری۲، این درفش، که از پوست پلنگ بود، هشت ارش عرض و دوازده ارش طول داشت. بلعمی گوید م در هر جنگ که این درفش را در پیش روی داشتند، مظفر می شدند و پس از هر فتح گوهری چند بر جواهر آن درفش میافزودند، چندانکه این درفش غرق زر و سیم و گوهر و مـرواریــد شــدهبود. ۴. توصیف مسعودی نیز<sup>۵</sup> از این درفش شبیه طبری است، جز اینکه گوید آن را بر چوبهایی نصب کردهبودند، که یکی به دیگری میپیوست. در عبارت دیگر گوید<sup>ع</sup>، این علم پوشیده از یاقوت و مروارید و گوهرهای گوناگون بود. بنابر قول خوارزمی<sup>۷</sup>، این درفش از پوست خرس یا به قولی از پوست شیر ساخته شدهبود و پادشاهان در جنگها به آن تیمن و تبرک می جستند و آن را از زر و گوهرهای گرانبها پوشیده بودند. ثعالبی  $^{\Lambda}$ نیز حکایت میکند که پادشاهان درفش کاویان را موجب کامیابی خویش میشمردند و در تزیین آن به جواهر قیمتی با یکدیگر همچشمی میکردند و کمال جهد را در زیور بستن آن مینمودند، چنانکه پس از مدتی دُرٌ یکتای جهان و شاهکار قرون واعجب عجایب روزگار شد. این درفش را پیشاپیش سپاه می بردند و جز فرمانده کل سپاه کسی را شایسته نگهداری آن نمی دانستند. پس از آنکه جنگ به فیروزی خاتمه می گرفت، پادشاه درفش را به گنجوری، که مأمور نگاهداری آن بود، میسپرد. بنابرروایت مطهربن طاهر المقدسی<sup>9</sup>، این درفش در آغاز از پوست بزغاله یا از چرم شیر بود، بعد ایرانیان آن را از زر و پارچه زربفت ساختند. فردوسی در جلد اول شاهنامه در، داستان ضحاک، چنین گوید:

> از آن چـرم کـاهنگران پشت پـای همان کاوه آن بس سر نیزه کرد چو آن پوست بر نیزه بر دیدکی بسیاراست آن را به دیسبای روم بزد بر سر خویش چیون گیرد میاه

بــپوشند هــنگام زخــم درای همانگه به بازار برخاست کرد به نیکی یکی اختر افکند پی زگسوهر بسرو پیکر و زرش بـوم یکسی فعال فوخ پی افکند شاه

۱. در رسالهای به زبان دانمارکی تحت عنوان:

Smeden Keväh og det gamle persiske Rigsbanner, D. Vid. Selsk. hist. - fil. Medd., Il.7 اين داستان را به تفصیل مورد بحث قرارداده ام و سعی کرده ام ثابت کنم که این داستان که در اوستا و سایر کتب دینی زردشتی موجود نیست، در زمان ساسانیان با اقتباساتی از سایر داستانهای کهن برای تعبیر نام درفش کاویان ساخته شده است. معنی حقیقی درفش کاویان «درفش شاهی» است (کاویان از کلمه اوستایی کوی Kavi آمده است، که به معنی «شاهزاده و شاه» آست. من با رأی لوی Levy و یوستی و اخیرا زاره (Klio, Ill,p. 348 sqq)، که پرچم داریوش سوم در موزائیک معروف «جنگ اسکندر» و درفش منقوش بر سکه های قدیم پارس را درفش کاویان پنداشته اند، موافق نیستم، راجع به علمهای عهد ساسانی رک صنایع پوپ، ۳، ص ۲۷۶۹ و ما بعد (فیلیس آکرمان). ۲. ص ۲۱۷۵.

۵ مروج، ۲، ص ۲۰۰. ۸ ص ۳۸ و ما بعد.

۴. ایضاً، ۱، ص ۱۱۹.

۳. زتنبرگ، ۳، ص ۳۹۵.

ايضاً، ص ٢٢۴. ٧. مفاتيح العلوم، چاپ فان فلوتن، ص ١١٥.

۹. چاپ هوار، ص ۱۳۲، ترجمه، ص ۱۴۸.

فرو هشت زو سرخ و زرد و بنفش از آن پس هر آن کس که بگرفت گاه بسر آن بسی بها چرم آهنگران ز دیسبای پسرمایه و گروهران که اندر شب تیره خورشید بود

همی خواندش کاویانی درفش به شاهی به سر بر نهادی کلاه بسر آویسختی نو به نو گوهران بسدانگونه گشت اخستر کساویان جسهان را از و دل پسرامسید بود ۱

دیگر از مطالب شدنمه چنین بر می آید که درفش کاویان و تاج از جمله علامات شاهی بود  $^{7}$ . در زمان جنگ اختر کاویان را پیش تخت شاه می زدند  $^{8}$ . به فرمان شاه پنج موبد آن را پیشاپیش سپاه می بردند  $^{4}$  و در میدان جنگ به زیبنده ترین پهلوانان می سپردند  $^{6}$ .

ابن خلدون گوید<sup>۶</sup> که صورت طلسمی با اعداد و علائم نجومی بر درفش کاویان دوخته شده بود.

در جنگ قادسیه، بنابر قول مسعودی ۷، این درفش گرانبها به دست عربی موسوم به ضراربن الخطاب افتاد، که آن را به سی هزار دینار فروخت، ولی قیمت واقعی آن ۱۲۰۰،۰۰۰ دینار بود، (در اشبه، همین مؤلف گوید، بهای آن درفش ۲٬۰۰۰،۰۰۰ دینار بود ۸). از طرف دیگر، ثعالبی گوید ۹ که سعدبن ابی وقاص، سردار عرب «این درفش را به سایر خزائن و جواهر یزدگرد، که خداوند نصیب مسلمانان کرده بود، افزود و آن را با تاجها و کمرها و طوقهای گوهر نشان و چیزهای دیگر برداشته، به خدمت امیرالمؤمنین عمر بن الخطاب برد. عمر گفت آن را گشوده پاره پاره پاره نمایند و میان مسلمانان قسمت کنند.

پس از این فتح بزرگ، مسلمانان حیره راگرفتند. بعد به جانب تیسفون روی نهادند. در سال ۶۳۷ ویه اردشیر بعد از دو ماه محاصره مسخر شد. ساکنان آن، که از گرسنگی جز رمقی نداشتند، خود را به تیسفون انداختند، که در جانب چپ دجله بود. یزدگرد با دربار و حرمسرای خود از پایتخت گریخت، در حالی که دهزار نفر طباخ و هزار تن رامشگر و هزار تن یوزبان و هزار تن بازبان و جماعتی کثیر از سایر خدمه همراه او بودند؛ و شاهنشاه این گروه را هنوز کم میدانست» ۱۰. نخست یزدگرد به حلوان رفت و در آنجا هم چون از حمله عرب فارغ نبود، به داخل کشور ماد شتافت. جماعتی بسیار از ساکنان تیسفون همه دارایی را رها کردند تا شاید جان به سلامت ببرند.

بهار بود و دجله طغیانی داشت. ایرانیان پلها را بسریده وقیایقها را از سیاحل غربی شیط دور کردهبودند. اما لشکر عربگداری یافت و بدون آسیبی خود را به ساحل شرقی رساند. افواج نگهبان

۱. چاپِ وولرس، ج ۱، ص ۴۸، بیت ۲۶۳ به بعد.

۲. ایضاً، ج ۲، ص ۷۶۲، بیت ۱۴۱۵ و چاپ مول، ۷، ص ۳۸۸، بیت ۳۹۵ به بعد.

٣. وولرس، ج ١، ص ٢٧٩، بيت ٧٥٠. ٤. ايضاً، ج ٢، ص ٥٥٨ بيت ٥٥٥.

۵ ایضاً، ج ۲، ص ۷۶۲، بیت ۱۴۱۵ و ما بعد. و ج ۲، ص ۸۵۳ بیت ۱۴۲۴ و ما بعد.

۶. چاپ کاترمر، ۱۸، ص ۱۱۳۵ ترجمه دو سلان. de Slane در همان جا، ج ۲۱، ص ۱۸۵.

۷. مروج، ۴، ص ۲۲۴. ۸ جغرافیون، ۸، ص ۸۶، ترجمه کارادوو، ص ۱۲۵.

۹. ص ۳۹. ا. ثعالبی، ص ۷۴۲؛ مقایسه شود با حمزه، ص ۶۳، ترجمه ص ۴۷.

ایرانی عرضه تیغ شدند و باقی سپاهیان شاهنشاهی رو به هزیمت نهادند. سعدبن ابی وقاص با فتح و فیروزی وارد پایتخت خالی شد، در برابر ایوان کسری اردو زد و خود داخل کاخها شد. در آنجا همه خزاینی را، که شاهنشاه نتوانسته بود ببرد، یافتند، مثل سبدهای مهر شده پر از اشیا زرین و سیمین، جامهها، گوهرها، اسلحه، ادویه و عطریات لطیف. فوجی از عرب در دنبال هزیمتیان تا پل نهروان پیش رفت و چند رأس دواب غنیمت گرفت، که گنجها و علائم بسیار گرانبهای سلطنتی را میبردند. در صندوقی که بر شتری بسته بود، چیزهای بسیار نفیس دیدند، من جمله تاج خسرو پرویز و قبای او، که از پارچه زربفت مرصع به جواهر و مزین به مروارید بود. جامههای زربفت دیگر نیز در آن صندوق یافتند. در صندوقهای دیگر زره، خود، رانبند، بازوبند و شمشیر خسرو پرویز، که همه از طلا بود، به دست آمد؛ پس آنگاه زره، جوشن و شمشیرهایی که از هرقل قیصر روم و خاقان ترک و داهر Dahir پادشاه هند ٔ و وهرام چوبین غنیمت گرفته بودند، با اسلحه پیروز و کواد اول و هرمزد چهارم و سیاوش و نعمان، به دست عرب افتاد. شمشیرهای خسرو و نعمان را با تاج خسرو نـزد خلیفه، عمر، فرستادند. عمر تاج را در کعبه آویخت ۲. قالی معروف «بهار کسری» هم در جزو غنائمی بود که نزد عمر فرستادند. عمر گفت تا آن را قطعه قطعه کرده میان اصحاب رسول تقسیم نمودند. على (عليهالسلام) سهم خود را به بيست هزار درهم فروخت. پس خمس غنايم را، كه به خليفه تعلق داشت، جدا کرده، باقی را در بین شصت هزار تن سپاهیان سعد قسمت نمودند. گویند به هر تن ۱۲۰۰۰ درهم رسید<sup>۳</sup>.

شاهنشاه آخرین کوشش خود را کرد و از همه اقطار کشور لشکر خواست. سرداری سالخورده به نام پیروزان را فرماندهی کل سپاه داد، که در سال ۶۴۲ با عرب در نهاوند مقابل شد. جنگی سخت رخ داد، ولی شکست به ایرانیان افتاد. پیروزان به دست خصم اسیر و مقتول شد. آنگاه کشور ماد در برابر حمله مسلمانان بی مانع گشت و اثری از لشکر شاهنشاهی نماند. دفاع ایالات ایران به عهده مرزبانان و سایر امرای محلی قرار گرفت و بعضی از این سرداران مثل هرمزدان ، در خوزستان مقاومتی سخت، ولی بی فایده، نشان دادند. همدان و ری مسخر لشکر عرب شد، بعد نوبت به آذربایجان و ارمنستان رسید. یزدگرد خود را به اصفهان کشیده بعود و در آنجا با گروهی کثیر از واسپوهران ایران واسپوهران میزیست. چنین پیداست که این شهر در پایان دوره ساسانی مرکز واسپوهران ایران محسوب می شده است، واسپوهران آمارکار یا «مستوفی خراج واسپوهران» در اصفهان مقام داشته است. یزدگرد سیصد تن، که ۷۰ نفر آنها از اشراف بزرگ و واسپوهران بودند، به استخر فرستاد و بعد از آنکه اصفهان به دست عرب افتاد، خود نیز به استخر پناه برد. آنگاه واسپوهران را به شوش

۱. این غنیمت جنگی را ظاهراً خسرو پرویز در یکی از فتوحات خود در هند به دست آورده است (رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۳۳.)، ولی مارکوارت در باب صحت اسم داهر تردید اظهار کردهاست.

۲. راجع به تاج خسرو در مکه صاحب نهایه گوید امروز هم در همان جا است (براون، ص ۲۵۷).

۳. طبری، ص ۲۴۵۲ ـ ۲۴۵۲؛ بلعمی، ۳، ص ۴۱۴ و ما بعد؛ مقایسه شود با اشترک، سلوکیه و تیسفون، ص ۴۱ ـ ۳۸. ۴. نویسندگان ایرانی و عرب او را هرمزان نوشته اند؛ در کتاب گمنام گویدی هرمزدان Hormizdan آمده است. بلعمی (زتنبرگ، ۳، ص ۴۴۷) او را «شاه اهواز» می خواند.

۲. ثعالبی، ص ۷۴۳.

فرستادند. در این شهر واسپوهران به ابوموسی سردار عرب تسلیم شده، اسلام اختیار کردند<sup>۱</sup>. استخر هم مسخر شد و همه ایالت فارس، که گاهواره خاندان ساسانی بود، به دست مسلمانان افتاد.

یزدگرد، که جز عنوان شاهنشاهی نداشت، بازهم رو به هزیمت نهاد. سپاهبد طبرستان او را به پناه خود خواند و اگر این دعوت را می پذیرفت، شاید می توانست در پناه جبال عظیم طبرستان قدرت خود را نگاه دارد، چنانکه سپاهبدان بیش از یک قرن استقلال خود را در برابر حملات مسلمانان حفظ کردند. ولی یزدگرد سیستان و خراسان را ترجیح داد و سعی بی فایده کرد تا شاید امرای محلی را، که در این وقت کاملا مستقل بودند، به برداشتن سلاح و مقابله خصم بکشاند، اما میسر نشد. یزدگرد پیش از این در سال ۶۳۸ از خاقان چین استمداد کرده بود. پس از نیشابور به طوس رفت، ولی کنارنگ آنجا، که مایل نبود او را پناه بدهد، هدیههای گرانبها پیش برد و گفت قلعهٔ طوس گنجایش موکب شاهی را ندارد ۲. پس ناچار یزدگرد به مرو رونهاد. بنابر روایت بلعمی ۲، «چون به مرو آمد با او چهار هزار سوار بود، چنانکه حرب را نشایست، همه دبیران و طباخان [و بانوان حرم و دیگر زنان و پیرمردان و کودکان خاندان شاهی]. با او خواسته نبود و از جایی چیزی برای او اندر نمی آمد».

آنگاه ماهوی مرزبان مرو، که میخواست از این مهمان ناخوانده خلاص شود، با نیزک طرخان متحد شد. وی از اتباع (یا فرمانبر یکی از اتباع) یبغوی تخارستان بود. نیزک فوجی را به گرفتن یزدگرد فرستاد. پادشاه برگشته بخت شتابان رو به فرار نهاده و تنها در تاریکی شب با جامه زربفت و زیور شاهوار گریزان شد. چون زمانی سرگردان و حیران به هر سوی رفت، خسته و درمانده شده به آسیابی در آمده، از آسیابان درخواست که مکانی برای گذراندن شب به او بدهد. آسیابان او را نمی شناخت، اما از دیدن جامههای زیبا و گرانبهای آن مرد غریب به طمع افتاد آ، و چون شاه به خواب رفت، او را به قتل رسانید، یا بنابه روایت دیگر سواران ماهوی، که در جستجوی یبزدگرد بودند، او را خفته در آسیا یافتند و هلاکش کردند ۹ ثعالبی گوید ۶، جسد این شهریار وارونه بخت را در رود مرو انداختند. آب او را همی برد، تا به جدولی که رَزیگ نام دارد، آنجا به شاخه درختی پیچید و اسقف نصارا جسد شاه را شناخت، او را در ردایی مشک آلود بسته دفن کرد. این در سال ۶۵۱ یا ۶۵۲

از سر گذشت خاندان یزدگرد اطلاع قلیلی داریم. مسعودی فرزندان او را چنین می شمارد <sup>۷</sup>: دو

۱. بلاذری، ص ۳۷۳؛ طبری، ص ۲۵۶۱، رک مارکوارت، ایرانشهر، ص ۲۹.

۳. رک بلعمی، ۳، ص ۵۰۴

۴. در کتابی که مشتمل بر تصاویر رنگین پادشاهان ساسانی بوده (به قول صاحب مجمل التوارخ کتاب صور) یزدگرد سوم را چنین نقش کردهبودند. «رنگ مخصوص او انواع مختلف رنگ سبز بود. شلوارش آبی آسمانی به اقسام مختلف و تاجش سرخ بود. به دستی نیزهای گرفته و به دستی بر شمشیری تکیه کردهبود» (مسعودی، تنبیه، جغرافیون، ۸ ص ۱۰۶ و بعد، ترجمه کارادوو، ص ۱۵۱. مقایسه شود با حمزه، ص ۶۲، ترجمه، ص ۴۶).

۵. بلاذری ص ۳۱۵ و بعد و طبری، ص ۲۸۷۹ و بعد این مطلب را به چند قسم آوردهاند.

۶. ص ۴۸ ـ ۷۴۷. الا مروج، ۲، ص ۲۴۱.

پسر وهرام و پیروز، و سه دختر آدرگ و شهربانو او مردآوند. پیروز به چین رفت و کوشش کرد که به یاری لشکر چین تاج و تخت نیاکان را به دست آورد و شاهنشاهی خاقان را بر خود پذیرفت. ولی کاری از پیش او نرفت و در سال ۲۷۲ بدرود حیات گفت اما شهربانو، بنابرروایت شیعیان، که گویا قطعی نیست، به عقد امام حسین(علیه السلام) در آمد. شیعیان به این ترتیب اولاد حسین(ع) را وارث خورنه، یا فَرّه ایزدی شاهنشاهان ایران باستان، محسوب داشتند و کریم الطرفین شناختند. مسعودی گوید: «اکثر اعقاب یزدگرد در مرو ساکن شدند، ولی بیشتر اخلاف سلاطین و اعقاب چهارگانه گوید: «اکثر اعقاب یزدگرد در مرو ساکن شدند، ولی بیشتر اخلاف سلاطین و اعقاب چهارگانه ایرانیان هنوز در سواد (عراق) منزل دارند و نسب و حسب خود را نوشته حفظ میکنند، با همان اهتمامی که عرب قحطانی و نزاری در صیانت نسب خویش دارند» ام در سال ۷۲۹ ـ ۷۲۸، خسرو نامی، از اخلاف یزدگرد سوم، با ترکان همدست شد، تا سلطنت را به دست آورد، ولی به مقصود نرسید ...

ایرانیان را عادت این بود که تاریخ را از سال جلوس هر پادشاهی به حساب می آوردند. چون بعد از یزدگرد ایران پادشاهی نیافت، زردشتیان همان سال جلوس یزدگرد سوم را مبدأ تاریخ خود قرارداده و تا این زمان دنبال کردهاند و آن را تاریخ یزدگردی می خوانند.

۱. در نسخه خطی این اسم فاسد شدهاست.

۲. مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۸ و ص ۱۳۳ و ما بعد.

۲. مروج، ۲، ص ۲۴۱.

۳. چهار طبقه بزرگ جامعه ایرانی.

۵ مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۹ مقایسه شود با شاوان، اسناد راجع به تبوکیوهای (تبرک) غیربی. E. Chavannes, مارکوارت، ایرانشهر، ص ۶۵۸ و ما بعد. Documents sur les Tou-Kiue (Turcs) occidentaux (1903)

### خاتمه

جهان ایرانی، به صورتی که مورخان غرب مثل آمیانوس مارسلینوس و پروکوپیوس آن را شناخته و با جنبههای نیک و بدش وصف کردهاند، به نظر ما جامعه اشرافی محض می آید. فقط طبقات بالا معرف این جامعه محسوب می شدهاند و به ملت ایران جلوه و جهد خاص خود را بخشیدهاند.

توصیفی که آمیانوس مارسلینوس از ایرانیان کرده و ما در این کتاب به مناسباتی قسمتهایی از آن را نقل کرده ایم، بسیار زنده و جاندار است و صرف نظر از چند اشتباه کوچک قابل قبول و باور کردنی است<sup>۱</sup>.

این مطالب فی الحقیقه مبین احوال طبقه اعلی است و گوید: همه ایرانیان تقریباً قامتی رسا و رشید، رنگی گندم گون یا سبزه روشن، نگاهی تند مانند نگاه بز، ابروانی خمیده و به هم پیوسته، ریشی زیبا، و مویی بلند و ژولیده دارند. بی اندازه بدگمان و محتاطاند، چنانکه در مملکت دشمن، از باغها و تاکستانها می گذرند و از بیم زهر یا جادو، به هیچ میوهای دست نمی زنند. اهتمام دارند که برخلاف ادب کاری نکنند؛ خیلی کم ایرانیان را می توان دید، که ایستاده ادرار کنند، یا برای قضای حاجت به جانبی بروند و اگر چه قبای زیرین آنها را از دوسو و پیشرو چاک دارد، به قسمی که از وزش باد به اهتراز می آید، ذره ای از بدن آنان را برهنه نمی توان دید. بازوبند و طوق زرین مرصع به مروارید و جواهر می بندند، و پیوسته شمشیری حمایل دارند، حتی برخوان و در مجالس بزم نیز این سلاح را دور نمی کنند. کلمات بیهوده و بی معنی بسیار دارند و چون بی خودان سخن می گویند؛ خودستای و خشن و هول انگیزند، چه در نیکبختی و چه در شوربختی بیم خود را در دل خصم جای می دهند، حیله گر و مغرور و کم رحم اند. رفتاری آزاد دارند، با ناز قدم برمی دارند و می خرامند، چنان که شخص از ظاهر حکم می کند که این قوم چون زنان سست و ضعیف اند، در صورتی که حقاً دلیرترین اقوام روی زمین اند؛ اگرچه خدعه آنان بر تهور و شجاعتشان می چربد، در روز جنگ، دلیرترین اقوام روی زمین اند؛ اگرچه خدعه آنان بر تهور و شجاعتشان می چربد، در روز جنگ،

۱. کتاب ۲۳، بند ۶، فقره ۸۴ ـ ۷۵.

خاصه در مصافهای با فاصله، بسیار هولناک هستند. با وجود این، روی هم رفته مردمی شجاع و چالاکاند و همه سختی های روز جنگ را تحمل میکنند. خود را صاحب اختیار جان غلامان و رعایای زیر دست خویش می دانند و هیچ یک از ملازمانی که به خدمت مشغول اند یا در کنار میز غذا ایستادهاند، جرأت لب گشودن ندارند، نه برای ادای سخن، نه برای انداختن آبدهان. آمیانوس شرحی از میل ایرانیان به معاشقه زنان ذکر کرده و گوید که اغلب آنان به زوجات و کنیزان حرم خود اکتفا نمی کنند. در جای دیگر گوید، ایرانیان از لواط بی اطلاع اند ۱، قناعت و صبر آنان در مقابل لذات طعام قابل ستایش است. جز پادشاه، هیچ یک از ایرانیان وقت معینی برای صرف غذا ندارند، هروقت گرسنه شوند برخوان مینشینند و هرچه قابل خوردن باشد میخورند، هرگز معده را انباشته نمی کنند و به سیر شدن خرسنداند. اگرچه به نظر اغراق می آید، ولی نسبت به شکم خوارگی رومیان عهد قیصران، مردم ایران را می توان قانع و مرتاض شمرد. اما این قسمت از قول آمیانوس مارسلینوس را نباید عیناً پذیرفت، که گوید: ایرانیان از بزمهای با شکوه و افراط در شراب چنان گریزاناند، که گویی از طاعون میگریزند. محققاً تا حدی این مورخ فریفته گفتار ایرانیانی شده، که قولشان مأخذ روایت اوست. دلیل ما اقوال مورخان شرقی و غربی است، که در این کتاب مکسرر آوردهایم و در اینجا هم قصه ذیل را، که برحسب اتفاق اختیار شده، می آوریم: یکی از مرزبانان میخواست عیسویان را به ترک دین وا دارد و آنان را به عیش و عشرت بفریبد، «پس بر زینت بزمهای هر روزه خود افزود و مدت عیش را طویل کرد و شبهای دراز را با سرودهای مستانه و رقصهای فسق آمیز به سر آورد و کوشید که موسیقی کفار را در گوش عیسویان مطبوع قراردهد»۲. سیاح بودایی هیون تسیانگ رسوم ایران را موافق ذوق خویش نیافته و گفته است: «بالطبع تندخو و پرخشماند و در رفتار خود رعایت ادب و انصاف نمیکنند، ۳

روی هم رفته بزرگان ایران زندگی پرمشغله و پرهیجانی داشته اند. وقت خود را میان تمرینات جنگی و به کاربردن سلاح و شکار و عیش و عشرت لطیف تقسیم کرده بودند. دین زردشتی، که بازهد و ترک دنیا مخالف است، هیچ مانعی در برابر آنان قرار نمی داد، ولی زندگانی پرمشغلهای، که ایرانیان در هوای آزاد داشتند، تا اندازه ای اثرات ضعیف کنندهٔ عیش و تنعم را برطرف می کرد. البته این قوم از عیب منزه نبودند، اما خصلتی بسیار شریف داشتند، که سایر ملل قدیم جهان کمتر به آن متصف بوده اند و آن مهربانی و ادب و بزرگ منشی و آزادگی است. آثار این صفت را از آغاز ادوار تاریخی ایران می بینیم. کوروش سرمشق جوانمردی و بزرگ منشی و بلند همتی است و چه بسیار از یونانیان مطرود و امرای مغلوب خارجی از مهربانی و ادب و حسن پذیرایی ایرانیان استفاده کرده اند! در تاریخ ساسانیان هم، نمونه هایی بسیار از این خصلت دیده می شود. روزی و هرام پنجم در خاک روم یکی از صاحب منصبان رومی را دید، که برای مذاکرات صلح پیاده و خاضعانه به سوی او روم یکی از صاحب منصبان برتافت و با

۱. مطالب ص ۱۰۸ کتاب «شاهنشاهی ساسانیان»، سطر ۹ ـ ۸ غلط است و باید اصلاح شود. ۲. الیزتوس، لانگلوا، ج ۲، ص ۲۰۳. ۳. بیل، اسناد بودایی، ۲، ص ۲۷۸.

همراهان شتابان به خاک خود بازگشت و در آنجا از اسب به زیر آمد و پیاده آناتولیوس را پذیره شد و همه شرایط رومیان را برای عقد صلح قبول کرد ۱. خسرو اول با محبت فوقالعاده حکمای روم را پذیرفت و با اینکه رنجیده از درگاه او رفته بودند، در حفظ حقوق آنان پافشاری کرد، یکی از شرایط صلح با دولت بیزانس را این قرارداد، که مزاحم حکمای مذکور نشوند و رخصت دهند که آزادانه به ولایت خود بازگردند. سیاوش، بنا بر توصیف پروکوپیوس، نمونه نجبای ایران است، اگرچه متکبر و مغرور و جبار و کامکار بود، ولی انصاف و عفاف و عدالتی به کمال داشت. در افسانه و هـرام چوبین ۲ نکته ذیل مندرج است، که خصال این مرد فوقالعاده را به نحوی که در اذهان هم وطنانش مرتسم بوده، روشن میکند. وهرام، پس از آنکه دولت مستعجلش به سرآمد و رو به گریز نهاد، در راه به دیهی دور دست وارد شد و با همراهان به خانه پیر زنی فقیر در آمد. عجوز در غربالی کهنه نان کشکین پیش او نهاد و چون جام نداشت، شراب را در پوست کدویی ریخت. پیرزن مهمانان را نمی شناخت، ولی شنیده بود، که وهرام منهزم شده است. چون وهرام از او پرسید که آیا به نظر تو وهرام در رفتار خود محق بودهاست یا نه، پیرزن جواب داد «به خداکه وهرام خطاکرد، چه او روی از فرمان خداوندگار و خداوندگارزاده خود برتافت و به روی آنان شمشیر کشید». وهرام گفت «پس جزای او این است که در غربال چوبین نان کشکین بخورد و در کدویی شکسته دردی بیاشامد». پیرزن دریافت که مهمان او وهرام است، هراسان و لرزان شد، ولی آن سردار او را دلداری داد و گفت: «مترس آنچه گفتی حق است»، پس چند دینار از کمر برکشید و به او داده، راه خود پیش گرفت.

دولت ساسانی با وجود معایب و نواقصی که داشت، بنایی عظیم و کاخی با شکوه بود. انهدام آن نشانه ختم دوره قدیم و شروع قرون وسطای تاریخ ایران و آسیای غربی است. نویسندگان عرب دولت ساسانی را، که سرمشق سیاست دول مشرقی بوده، با تمجید و تحسین میستایند و ملت ایران را به بزرگی نام میبرند. ابوالفداء گوید": «همه اقوام متفقاند که پادشاهان ایبران ببزرگترین سلاطین جهان بودند، عقل و فکر و تدبیری به کمال داشتند، و از حیث جهانداری هیچ یک از شاهان جهان را با آنان برابر نتوان کرد». و در خلاصة المجایب (؟) آین عبارت ستایش آمیز مندرج است: «همه اقوام جهان بر تری ایرانیان را اذعان داشتند، خاصه در کمال دولت و تدابیر عالیه جنگی و هنر رنگ آمیزی و تهیه طعام و ترکیب دوا و طرز پوشیدن جامه و تأسیسات ایالات و مراقبت در نهادن هر چیز به مکان خود و شعر و ترسل و نطق و خطابه و قوت عقل و کمال پاکیزگی و درستکاری و ستایشی که از پادشاهان خود میکردند. در همه این مسائل بر تری ایرانیان بر اقوام جهان مسلم بود. تاریخ این قوم سرمشق کسانی است که پس از آنان به نظم ممالک می پردازند».

ایرانیان، در طی قرون متمادی، مقام پیشوایی معنوی خود را در میان ملل اسلامی نگاه داشتند،

۱. پروکوپیوس، ۱ / ۲.

۲. ثعالبی، ص ۶۷۲ و ما بعد؛ مقایسه شود با فردوسی، چاپ مول، ۷، ص ۱۷۲ و بعد.

٣. تاريخ قبل از اسلام. Hist. anteislam، چاپ فليشر، ص ١٥٠.

۴. ترجمه کارا دوو Carra de Vaux، ص ۲۹ ـ ۱۲۸.

اما نیروی خلقی و سیاسی آنان بعد از سقوط دولت ساسانی خیلی ضعیف شد. سبب این ضعف، چنانکه بعضی پنداشته اند، این نیست که اسلام از حیث استواری مبانی اخلاقی کمتر از دین پارسی بوده است، بلکه یکی از علل انحطاط ملت ایران وضع حکومت عامه است، که با اسلام برقرار شد. المبقات نجبا رفته رفته در سایر طبقات توده فرورفته، محو گردیدند و صفاتی که موجب امتیاز آنان بود، ضعیف شد. تسلط ایرانیان بر آسیای غربی مبنی بر سابقه سیاسی بود، که قرنهای متمادی طبقه اشراف و روحانیان زردشتی داشتند و همین سابقه سیاسی و روح بزرگ منشی ایرانیان قدیم بود، که بنیان دولت بنی عباس شد. پاکترین نمونه این اوصاف در دودمان برامکه جلوه کرد. دولتهای نخستینی که پس از ضعف عباسیان در کشور ایران برپای خاستند، همه بنای قدرت خویش را بر پارههای سوابق قدیم نهادند و دوره درخشان سامانیان، که نخستین جلوه روح ایرانی بعد از اسلام به پارههای سوابق قدیم نهادند و دوره درخشان سامانیان، که نخستین جلوه روح ایرانی بعد از اسلام به نجبای ایران از میان رفته بود، دهقانان که به منزلهٔ تنهٔ درخت اجتماعی محسوب می شدند، هنوز برجای بودند. این صنف از مردم ایران یادگارهای باستان و سابقه های پرافتخار قدیم را، در قلوب برجای بودند. این صنف از مردم ایران یادگارهای باستان و سابقه های پرافتخار قدیم را، در قلوب خود مشتعل و تازه نگاه می داشتند.

۱. البته، به طوری که بارتولد (مجله آشورشناسی Zeitschrift für Assyriologie به ۲۵۲ و ما بعد) گوید اهمیت تدریجی شهرهای بزرگ حتی در عهد ساسانیان هم موجب انحطاط طبقه نجبا شده بود. متأسفانه اطلاعات ما راجع به حوادث و تغییرات اقتصادی و اجتماعی در قرون اخیر دولت ساسانی بسیار قلیل است. از این رو کوششی که برای بیان کیفیت سقوط ناگهانی آن دولت کرده ایم، بسیار ناقص است. یقین داریم که بعضی استاب مهم و عناصر عمده این تحولات از چشم ما نهان مانده است.

# ضميمه اول

### تكارش اوستا

آبه فرانسوا نو L'abbé François Nau در مقالهای که در «مجله تاریخ ادیان» Religions (ج ۱۹۵ کا ۱۹۹ می ۱۹۹ منتشر کرده، کوشیده است به استناد نوشتههایی که درباره مشاجرات و مناظرات دینی بین عیسویان و زردشتیان، از مسیحیان سریانی باقی مانده است، درباره مشاجرات و مناظرات دینی بین عیسویان و زردشتیان تا اواسط قرن هفتم میلادی سینه به سینه این موضوع را به اثبات برساند که متون مقدس مزدیسنان تا اواسط قرن هفتم میلادی سینه به سینه حفظ می شده و زردشتیان تا سالهای آخر سلطنت ساسانیان کتب مذهبی مدون نداشته اند. آنگاه در اواخر دوره ساسانی چون موبدان زردشتی بیم آن را داشته اند که روایات و سنن کهن مذهبی آنان در معرض تباهی و فراموشی قرارگیرد، و نیز خواسته اند پیروان خود را از مزایایی که اسلام برای «اهل کتاب» قائل بود، برخوردار کنند، به تدوین اوستای ساسانی پرداخته اند. سپس نو فرضیه خود را چنین ادامه می دهد: راست است که لفظ «اوستا» در قرن پنجم و شاید در قرن ششم میلادی معمول و متداول بوده است، ولی معنای این کلمه در آن زمان به طور ساده عبارت بوده از قانونی که به صورت روایات شفاهی، سینه به سینه حفظ شود. و بعدها، در قرن هشتم میلادی، الفبای اوستایی را اختراع و متونی را، که در حدود سال ۴۳۴ میلادی جمع آوری و به خط پهلوی نوشته بودند، به این الفبای جدید نقل کرده اند.

دعوی آبه نو در اساس مبتنی بر آن است که در کتب سریانی، که اطلاعاتی راجع به روابط و مناسبات زردشتیان و مسیحیان در عهد ساسانی به دست می دهند، (حتی در روایاتی که موضوع آن مناظرات و مشاجرات بین پیروان این دو دین است و در طی آنها مسیحیان به کرات به کتب مقدس خویش استناد می کنند) هرگز اشارهای به کتب یا نوشته های مذهبی زردشتیان نشده و فقط سخن از «تلاوت و زمزمه ادعیه» و «احکام دینی» در میان است، و نیز به کرات عادت مزیسنان را به از بر کردن روایات مذهبی خود ذکر کرده اند.

معذلک از آن چه گذشت، به هیچ وجه نمی توان نتایجی چنین کلی و وسیع گرفت. بی شبهه این مطلب صحیح است که مغان آن قسمتهایی از اوستا را، که در عبادات و مراسم مذهبی بـه کـار می بردند، از بر می کردند، ولی علت آن این بود که تأثیر اعمال و مراسم مذهبی با رعایت کمال صحت و دقت در تلاوت بستگی تام داشت. از این گذشته متون اوستایی با کتب مقدس مسیحیان تفاوت کلی و اساسی دارد. از قراین می توان حدس زد که مؤلفان مسیحی، که در مناظرات و مشاجرات خود تعصب بی اندازه نشان داده اند، عمداً از اشاره به کتب مقدس مزدیسنان اجتناب ورزیده اند، تا خوانندگان مسیحی متوجه این نکته نشوند که دشمنان مذهبی آنها نیز دارای کتب دینی مدون بوده اند.

بنابراین، نظریه آبه نو فاقد اساس و مبنای صحیح و قبول آن غیر ممکن است. اگر متون کتبی زردشتی قبل از سلطنت یزدگرد سوم، آخرین شاهنشاه ساسانی، وجود نداشت، و مقصود فقط این بود که با شتابزدگی کتاب مقدسی فراهم کنند، تا اعراب مزدیسنان را در زمره «اهل کتاب» به شمار آورند، موبدان به تدوین ادعیه و اوراد مراسم مذهبی و عبادات قناعت ورزیده و رنج نگارش مباحث مفصلی مشتمل بر علوم طبیعی و جغرافیا و امور حقوقی و فقهی و غیره را، که موجب تفصیل اوستای ساسانی است، به خود هموار نمی کردند. از این گذشته چگونه می توان باور کرد که در طی چند سالی که ایران برای حیات و ممات خود با تازیان می جنگید، موبدان موفق به گرد آوردن ۲۱ نسک اوستا و تدوین آن به الفبای پهلوی شده باشند، یعنی کتابی که طبق حساب وست دارای ۰ ۳۴۵/۷۰۰ کلمه بود؛ در حالی که هر روز به گوشهای رانده می شدند، و از نفوذ و قدرت آنان کاسته می شد، و پیروان آنها دین کهن خود را رها می کردند. چگونه می توان پذیرفت که این موبدان فرصت اختراع الفبای جدیدی را، که امروز به الفبای اوستایی مشهور است و نتیجه مطالعه دقیق و عالمانه فونتیک و اصوات زبان مقدس میباشد، یافته، و آنگاه ۲۱ نسک اوستا را به این الفبای جدید نقل کردهباشند!؟ و نیز با این اوضاع و احوال، چگونه ممکن بود بتوانند در قرن بعد به ترجمه و تفسیر کلمه به کلمه نسکها به زبان پهلوی بپردازند، که به حساب وست بیش از دو میلیون کلمه داشته است، و آن وقت از این ترجمه در قرن نهم میلادی، هنگامی که مؤلفان دینکرد خلاصه اوستای ساسانی را در کتاب خود می آوردند، قسمت هایی مفقود شده بود!

در بین مطالبی که آبه نو از متون سریانی نقل کرده است، فقط در یک عبارت، آن هم طبق ترجمه خود او ۱، صریحا گفته شده است که اوراد و ادعیه زردشتیان به خط ثبت نگردیده است. این عبارت مأخوذ از تاریخ شهادت یشوع سبران Isho 'sabhran است، که در حدود سال ۶۳۰ میلادی، یشوع یبه مأخوذ از تاریخ شهادت یشوع سبران پخیین گوید که یک نفر زردشتی، که از دین خود برگشته بود و از خاندان موبدان بود، «عادت داشت ادعیه و اوراد مجوسی را از دهان بیاموزد، زیرا سخنان و تعالیم مضر زردشت (به سریانی زَردشت احمد کرد: «زیرا که تعلیمات خطرناک زردشت با طرف دیگر این عبارت را می توان بخوبی چنین ترجمه کرد: «زیرا که تعلیمات خطرناک زردشت با علامات قابل فهم نوشته نشده است»، و از آن چنین استنباط کرد که اوراد و ادعیه را به خطی، که عامه علامات قابل فهم نوشته نشده است»، و از آن چنین استنباط کرد که اوراد و ادعیه را به خطی، که عامه

ضميمه اول

مردم بتوانند بخوانند، ننوشته بودند. ابنابراین کلیه دلایلی که آبه نو برای نظریه خود آورده است، فاقد ارزش می باشد.

از طرف دیگر، شاید نیبرگ<sup>۲</sup> در این ادعای خود که گوید اوستای مدون در حیات جامعه و عامه مردم عملا تأثیر عمده نداشته است و فقط دو یا سه نسخه از آن موجود بود، که در مراکز عمده دینی و سیاسی کشور نهاده بودند، چندان به خطا نرفته باشد.

\*\*\*

در حین ملاحظه نمونههای چاپخانه، با کتاب جدید بیلی موسوم به «مسائل زردشتی در کتب قرن نهم میلادی»، آشنا شدم. مؤلف در این کتاب از مسئله نگارش اوستا نیز سخن می راند و معتقد است که اوستا را در اواسط قرن ششم میلادی تدوین کردهاند و ایجاد الفبای اوستایی نیز در همان زمان صورت گرفته است".

۱. دومناش (P. de Menasce)، بولتن شرقی، ۹، ص ۵۸۷، یادداشت ۲.

# ضميمه دوم

# فهرست صاحبان مناصب عالى كشور

آقای ارنست اشتاین در «سالنامههای بیزانسی و یونانی جدید» ا سال ۱۹۲۰، صفحه ۵۰ و ما بعد، مقاله ای تحت عنوان «فصلی از احوال دولت ایران و دولت بیزانس» منتشر کرده و در طی آن مناسبات بین تجدید سازمان شاهنشاهی ساسانیان در قرن ششم و تشکیلات جدید امپراتوری بیزانس را در قرن هفتم میلادی مورد مطالعه قرار داده است. در آن قسمت، که مربوط به ایران است، نویسنده سه فهرست صاحبان القاب و مناصب عالی دولت ساسانی، مندرج در صفحات ۳۱ ـ ۳۰ کتاب مرا، که تحت عنوان «شاهنشاهی ساسانیان» در سال ۱۹۰۷ میلادی انتشار یافته، مأخذ قرارداده و ثابت کرده است که این سه فهرست متعلق به سه دوره مختلف می باشد. ما در اثر تحقیقات ایشان می توانیم مراحل مختلف اصلاحات اداری را، که در طی قرن ششم میلادی در ایران انجام یافته است، از یکدیگر تمیز دهیم.

موضوع ضمیمه دوم چاپ اول کتاب حاضر بحث در نتایج حاصله از تحقیقات اشتاین بود، که من آن را در اصول صحیح یافتم، ولی پذیرفتن عقاید او در بیاب وضع مرزبانان و سپاهبدان و پادگوسپانان نسبت به یکدیگر برای من دشوار بود و بدین جهت کوشیدم تا مگر راه حل دیگری برای این مسئله دشوار بیابم.

خلاصه مطلب آنکه، آقای اشتاین در نقدی که بر چاپ اول «ایران در زمان ساسانیان» آنگاشته اند و به علت اوضاع و احوال کنونی، کمی قبل از شروع چاپ دوم به دست من رسید، موضوع را دوباره از سرگرفته و به بحث و تحقیق دقیق تری در اطراف مسائل مختلف آن پرداخته اند. پس از توجه به دلایل جدید آقای اشتاین، من نیز با ایشان هم رأی شدم.

فهرست مورد بحث از این قرار است:

۱ ـ يعقوبي: وزرگ فرمادار (وزير اعظم) ـ موبدان موبد (روحاني اعظم) ـ هيربدان هيربد (حافظ

<sup>1.</sup> Byzantinisch-neugriechische Jahrbücher «Ein Kapitel vom persischen und vom byzantinischen Staate.»

ضمیمه دوم

آتشکده) ـ دبیربد (رئیس دبیران) ـ سپاهبد (فرمانده لشکر)، که در زیر حکم خود یک نفر پادگوسپان داشت. فرمانفرمای ایالت را مرزبان میگفته اند.

۲ - مسعودی، التنیه: موبدان موبد (هیربد در زیر فرمان موبد بوده است) - وزرگ فرمادار - سپاهبد - دبیربد - هوتخش بد، که او را واستریوش [بد] هم میگفته اند. (این شخص رئیس همه مردمانی بوده، که اعمال یدی میکنند، چون غلامان و کشاورزان و سوداگران و غیره). از جمله صاحبان مناصب عالی مرزبانان بوده اند، که فرمانده سرحدات محسوب می شده اند و عده آنان چهار بوده است بر حسب جهات اصلی ۱.

۳ مسعودی، مروج الذهب: وزرا موبدان] موبد (که قاضی اعظم و رئیس شریعت و منافوق هیربدان بوده است) مهار سپاهبد (که عمال درجه اول دولت بوده و هر یک بر ربعی از مملکت فرمانروایی میکرده اند، و هر یک را نایبی بوده است به نام مرزبان ۲).

بنا بر عقیده آقای اشتاین آفهرست یعقوبی از همه قدیم تر است، زیرا که او لا ترتیب درجات و مقامات آن شبیه به ترتیب درجات بزرگانی است که به گفته نامه منسوب به تنسر مأمور انتخاب پادشاه بودهاند، و این مربوط به دوره مقدم بر اصلاحات دولت در زمان سلطنت کواد اول می باشد. ثانیاً در میان سه فهرست، فقط فهرست یعقوبی هیربدان هیربد را از جمله صاحبان مناصب عالی می شمارد، که بعدها مقام و شغل او ضمیمه مقامات موبدان موبد شده است. سپس اشتاین به این نکته اشاره می کند که فقط در فهرست یعقوبی از پادگوسپان، که زیر دست سپاهبد بوده، سخن رفته است و چنین نتیجه می گیرد که در دوره مربوط به این فهرست فقط یک نفر پادگوسپان در کشور بوده و که نایب سپاهبد محسوب می شده است، و سپاهبد هم تا زمان خسرو اول فقط یک تن بوده و انوشروان چهار تن را رتبه سپاهبد داد. آقای آشتاین برای تأیید این نکته عبارتی از دینوری نقل می میکند ۲۰ در این عبارت اسامی مشاهیر اشراف ذکر شده است، که بعد از وفات یزدگرد اول، برای می محروم کردن اخلاف او از سلطنت، با هم اتفاق کردند از این قرار: وستهم سپاهبد سواد (عراق و بابل)، که لقبش هزازفت بود؛ دیگر یزدگشنسپ، پادگوسپان شیور خراج، دیگر پناه خسرو، مدیر بابل)، که لقبش هزازفت بود؛ دیگر یود گشنسپ آذرویش، دبیر خراج، دیگر پناه خسرو، مدیر مدور اب به صدقات کشور. «سپاهبد و راوایت طبری ۷ در ردیف موبدان موبد ذکر شده است و او را به صدقات کشور. «سپاهبد و راوایت طبری ۷ در ردیف موبدان موبد ذکر شده است و او را به

۱. مقصود «مرزبان ـ شهردار» است.

۲. تفصیلی که پس از این آمده است (راجع به مقام رامشگران و غیره)، برای تحقیق در موضوع مورد بحث بی فایده است.
 ۳. مقاله سالنامه فوق الذکر، ص ۵۴ و ما بعد.

۴. گیرگاس (Guirgass)، ص ۵۷ نلدکه، طبری، ص ۹۶، یادداشت ۳.

۵ کلمهای که در متن پس از پادگوسپان آمده، ظاهراً تحریف شده و درست خوانده نمی شود. گیرگاس به حدس آن را «پادگوسپان الزوایی» خوانده است، ولی معلوم نیست درست باشد. (الزوابی استانی است در مغرب). هر تسفلد در گزارش باستان، ج ۴، ص ۵۷ یا دداشت ۲، قرائت الآذریایی یا الآدریایی یعنی آذربایجان را پیش نهاد می کند. اشتاین تصحیح هر تسفلد را درست نمی پسندد (موزثون، ص ۲۹ ـ ۱۲۸)، ولی به نظر من بیش از تصحیح گیرگاس قابل قبول است.

۹. اشتباه است، مهران نام خانوادگی است. از آنجاکه پیرگ تنها شخصی است از صاحبان مناصب عالی مذکور، که عنوانش در اینجا ذکر نشده، می توان حدس زد که ظاهراً نام خانوادگی بسیار معروف مهران جانشین عناوین غیر مفهوم او در این روایت شده است.
 ۷. طبری، ص ۱۶۸، نلدکه، ص ۹۶.

لقب هزارفت خو اندهاند، که بعدها مرد بسیار مقتدری چون زرمهر سو خرا بدان خو انده می شده است. آقای اشتاین از این مطلب چنین نتیجه میگیرد که فقط وستهم مذکور «سپاهبد» بوده و در این عنوان شریکی نداشته، یعنی ایران سپاهبد بودهاست. اما از اینکه دینوری او را «سپاهبد سواد» میخواند، نباید حکم به تعدد سپاهبدان کرد، بلکه این مضاف الیه حاکی از «صلاحیت اقرب» او بوده ۱، که پیش از هر سمتی حکمرانی بر سواد را داشته است ۲.

آقای اشتاین فهرست کتاب النبیه مسعودی را از حیث قدمت تاریخی در درجهٔ دوم میشمارد<sup>۳</sup>، و عبارتی از «الیزئوس» نقل میکند، که در آن موبدان موبد و دراندرزبد و ایران سیاهبد به عنوان بزرگترین صاحب منصبان در زمان یزدگرد به شمار آمدهاند. به عقیده او دراندرزبد، که معنای تحت اللفظ آن معلم یا مستشار دربار است، عنوان دیگر وزرگ فرمادار بودهاست. بنابراین تحقیق صورتی كه اليزئوس نقل كرده، با فهرست النبيه كاملا يكي مي شود و در نتيجه بايد فهرست النبيه را متعلق به عهد يزدگرد دوم دانست. پس چهار تن مرزباني كه (به صورت غير موروث) لقب شاهي داشتهاند، در عهد یزدگرد دوم کاملا برقرار بودهاند. مرزبانان دیگر هم بودهاند، که حکمران نظامی محسوب می شدهاند و قلمرو هر یک از آنها یکی از ولایاتی بوده که قسمتهای چهارگانه کشور از آنها ترکیب مع يافته است.

به اعتقاد آقای اشتاین فهرست سوم، که در مروج الذهب مسعودی است، از همه تازه تر است، زیرا که فقط در این فهرست از چهار سپاهبد نام برده شده است و میدانیم که نصب چهار سپاهبد کار انوشروان است. در این فهرست موبدان موبد را بعد از همه وزرا اسم بردهاند و این حاکی از احوال طبقه روحانی است، که کواد اول و خسرو اول قدرت آنان را در هم شکستند.

در این فهرست وزرا به طور دسته جمعی ذکر شدهاند و آقای آشتاین برآن است که استبد را هم باید در زمره آنان به شمار آورد. در منابع بیزانسی عنوان استبد ذکر شده است: یکی در مورد ماهبود، که از صاحب منصبان دربارکواد اول بوده است<sup>۴</sup>. دیگر فرخان، که در عهد هرمزد چهارم بوده است<sup>۵</sup>. مقام استبد در زمانی که دو فهرست سابق الذکر حاکی از آن اند، وجود نداشته است.

بنابر حدس اقای اشتاین عکواد اول و خسرو اول، برای اینکه از قدرت وزرگ فرمادار بکاهند، مشاغل و عناوین جدیدی وضع کردهاند و مقداری از صلاحیت او را به صاحبان مشاغل جـ دید

۱. عين عبارت اشتاين چنين است: «eine engere Immediatkompetenz»

۲. شاپور پسر وهرام، که بنابر روایت طبری (نلدکه، ص ۱۳۹)، در آغاز سلطنت کواد اول ایران سپاهبد به بین، مانند وستهم در بعضی منابع سپاهبد سواد نامیده شده (نهایه، براون، ص ۲۲۶). به عقیده اشتاین (موزئون، س ۱۲۸) صاحبان عنوان «ایران سپاهبد» یعنی در عین حال فرمانده لشکر و وزیر جنگ، وظایف درجه دومی را، که در سراسر کشور به حکمرانان نظامی خود محول می کردند، در سواد خود به عهده داشتند. این امر نظایر بسیار دارد ولی ما فقط به ذكر يك مثال مبادرت مي ورزيم، اگسارخوس exarkhos راونا Ravenna (ايالت بيزانس، كه شامل تمام ايتاليا بود) فرمانده كليه لشكرهاي اكسارخات (قلمرو حكمراني اگسارخوس) بود، ولي صلاحيت اقرب او فرمانفرمايي ايتاليا Primus exercitus Italiae بوده است. ٣. مقاله سالنامه، ص ٥٣.

۴. بروکوپیوس، جنگ ایران، ۲۵/۱۱/۱؛ مناندرس، قطعاتی از مورخان یونان، ۴، ص ۲۵۷. ع. سالنامه فوقالذكر، ص ٤٥ و ما بعد.

۵ ثنوفیلاکتوس، ۲/۲/۴.

واگذاشته اند. نخست کواد شغل استبد یا رئیس تشریفات او ایجاد کرد و تصدی امور ایالات را از وزرگ فرمادار سلب نمود و کشور را به دست چهار تن پادگوسپان سپرد، کمه تحت اختیار ایران سپاهبد بوده اند. بعد خسرو اول به جای آنان چهارتن سپاهبد در چهار ربع کشور به فرمانفرمایی برگزید.

نکته مهم و اصلی در تحقیقات اشتاین اثبات وجود یک حالت موازات و تشابهی بین تشکیلات دولت ایران و سازمانهای امپراتوری بیزانس است، بدین معنی که ابتکارات و تأسیسات جدید اداری هریک از دو کشور در دیگری آشکار می شده و تأثیر می کرده است. اصلاحات اداری امپراتوری بیزانس، در قرن هفتم میلادی، تقلیدی است از تغییراتی که در قرن ششم، در تشکیلات شاهنشاهی ایران صورت گرفت (هرچند که در بیزانس این اصلاحات عمیق تر و اساسی تر بود). اساس و قواعد اقتصادی و اجتماعی، که وخسرو اول، برای سپاه ایران ایجاد کرد، سرمشق آن اساسی است که هراکلیوس (هرقل) سازمان جدید لشکری بیزانس را بر آن قرارداد. به این طریق بین قوای نظامی دو دولت ایران و بیزانس شباهت عجیبی مشاهده می شود. چهار سپاهبد تشکیلات انوشروان نظیر چهار استراتگوس در چهارته عارت نایبان استراتگوسها در تشکیلات هرقل در بیزانس مشاهده می شوند. سپاهبدان در ایران به صورت نایبان استراتگوسها در تشکیلات هرقل در بیزانس مشاهده می شوند. از این گذشته طبق ملاحظات مؤلف، این شباهت عجیب در مورد پادگوسپانان نیز صادق است و چهار یادگوسپان تشکیلات ایران قرینه پروکونسولهای تمهای دولت بیزانس می باشند ۲.

\*\*\*

هرچند ملاحظه این نکته شایان توجه است، که مزدک در موقع تشبیه قوای چهارگانهٔ ملکوتی به چهار شخص عالی مرتبه کشور نام ورزگ فرمادار را ذکر نکرده است، ولی نباید برای این موضوع اهمیت زیاد قائل شد، زیرا که مزدک اشخاصی را اختیار کرده است که وجه شبه و نسبت بین آنها با قوای معنوی سابق الذکر بیشتر بوده است.

علاوه بر مطالبی که از یعقوبی و مسعودی نقل شده، دو کتاب دیگر یکی به زیان پهلوی و دیگری به فارسی هست، که از آنها اطلاعاتی راجع به ترتیب مقامات و مناصب عالیه شاهنشاهی ساسانی به دست می آید. کتاب پهلوی موسوم است به «سورسخون»، و کتاب فارسی «فارسامه» ابن بلخی است.

از «سورسخون» ساسانی ۳ ( ۱۴<sup>b</sup> - ۹۹ ) فهرستی به دست می آید، که با شخص شیاهنشاه آغاز می شود و آن چنین است:

شاهان شاه ـ پُسای واسپوهر (ولیعهد) ـ وزرگ فرمادار ـ چهار سپاهبد (سپاهبد شمال ظاهراً به علت غفلت کاتب ساقط شده) ـ دادورای دادوران (داورداوران = قاضی اعظم) ـ مغان اندرزبد (= موبدان موبد)، در بند ۱۱ چنین آمده است، که وزرگ فرمادار «بزرگ است در بزرگی، تواناست در

۱. Magister officiorum د موزئون، ۱۹۴۰، ص ۱۳۱ ـ ۱۳۰.

۳. سورسخون، ترجمه و چاپ تاوادیا، در مجله انستیتوی شرقی کاما، ۲۹.

توانایی و نیز بزرگ است و نیک برای مردمان».

حال ببینیم این فهرست که در آن «بزرگ فرمادار» در مقام اول پس از خاندان شاهی و «موبدان موبد» در آخر صاحبان مناصب ذکر شده است، متعلق به چه زمانی است؟ ذکر چهار سپاهبد دلیل آن است که این فهرست از زمان خسرو اول قدیم تر نیست، به عقیده اشتاین این فهرست از فهرست مذکور در مروج الذهب نیز جدید تر است. در ابتدا من میخواستم تاریخ این فهرست را در آن دوره از سلطنت انو شروان قراردهم که فاصله بین دو اقدام اصلاحی اوست، یعنی فاصله بین زمان ایجاد چهار سپاهبد و موقعی که خسرو اول انو شروان، برای کاستن اختیارات «بزرگ فرمادار» اقدامات مذکور در فارسامه این بلخی را به عمل آورده است. (عین عبارت فارسامه پایین تر بیاید)، ولی آقای اشتاین معتقد است که بزرگ فرمادار مقام ریاست و زرا را حفظ کرده است و چنین به نظر می رسد که تنزل فاحش مقام موبدان موبد در فهرست مورد بحث حاکی از آن باشد که این متن متعلق به دوره آخر عهد ساسانی است، که تشکیلات دولت رو به زوال می رفت و ضعف طبقه روحانی به منتهی درجه رسیده بو د.

لحن عمومي «سورسخون» نيز مخالف اين تصور نيست.

اما راجع به فارسامه ابن بلخی گوییم که متأسفانه عبارت مأخوذ از آن، که اکنون موضوع بحث ماست، بسیار مبهم و تاریک است. این عبارت فارسامه منتهی به یک منبع پهلوی می شود و من عین آن را با توضیحات خود از چاپ اول کتاب حاضر نقل می کنم:

«و با همه بزرگی و حکمت بزرجمهر کی وزیر او بود انوشروان ترتیب وزارت او چنان کرد کی دبیر بزرجمهر و نایب نزدیک کسری آمد شد توانستی کرد و ما این نایب را وکیل در خوانیم و به پهلوی ایرانمازغر گفتندی و نیابت وزیر دارد، و هر سه گماشته کسری انوشروان بودندی در خدمت وزیر او بزرجمهر و وزیر به ذات خود از این سه کس هیچ یکی را نتوانستی گماشت، و غرض انوشروان آن بود تا دبیر هر نامه کی به جوانب بزرگ و اطراف نبشتی و خواندندی نکت آن در سر معلوم انوشروان می کرد و وکیل در از آنچ رفتی از نیک و بد به راستی مشافهه می گفتی و راه وجوه مصالح باز می نمودی و نایب مال و معاملات نگاه داشتی و این هر سه مردمان اصیل عاقل فاضل زبان دان سدید بودندی».

در باب این عبارت «رسامه نخست گوییم که لفظ «وکیل در» تصحیحی است که طبع کنندگان کتاب حدساً به عمل آوردهاند. در نسخه های خطی در مورد اول «و کلیدر» و «وکلید» نوشته شده است، و در مورد ثانی «و کلیدار» و «کلیدار» آمده است، و بنابر سیاق کلام عبارت از دو عنوان مختلف بو ده اند.

اما در باب لفظ «ایرانمازغر» هم گوییم که قابل بحث و تردید است، در نسخههای خطی فارسنامه «ایرانمازعر» نوشته شده است.

بدیهی است که میان آغاز و انجام این عبارت فارسنامه تناقضی است. در اول سخن از «دبیر»، و «نایب»، و «بزرجمهر» است، در آخر سخن از سه تن گماشته انوشروان می راند و صلاحیت هر یک را

بنابر اصلاحات انوشروان بیان میکند؛ آن سه رتبه عالی منصب «دبیر» و «.... دار» («کلیدار» یا «وکلیدار») و «نایب» بوده است.

به عقیده ما اغتشاش و فساد این عبارت از این راه پیدا شده، که در موقع ذکر عنوان سه تن مزبور، یعنی «دبیر» و «وُزُرگ مهر = بزرجمهر» و «نایب»، نویسنده کتاب لفظ «وزرگمهر» راه که در فارسی کنونی «بزرجمهر» نویسند، یک بار دیگر داخل این جمله، به غلط جایگزین لفظ دیگری کردهاست، ماگمان میکنیم که به جای «دبیر برزجمهر» باید «دبیر بزرگ» گذاشت و این «دبیر بزرگ» همان است، که او را «دبیران مهست» و «ایران دبیربد» هم میگفته اند. بنابراین جمله مذکور پس از اصلاح چنین می شود: دبیربزرگ - [نگیریدار] - و نایب. اما راجع به نایب، که جانشین وزیر بوده، در عبارت فارسامه گوید ما این نایب را وکیل در (؟) خوانیم و به پهلوی ایرانمازعر، ایرانمازعر گفتندی، مقصود از «ما» معاصران مؤلف فارسامه، یا معاصران مؤلف کتاب قدیمی تری است، که مؤلف فارسامه این عبارت را آنجا نقل کرده است. در کتاب یعقوبی آ لفظی است به این صورت «المرد مارعد» و در تجارب الامم ابن مسکویه آ «نایب بزرگ فرمادار، ایرانمارعر» نوشته شده است. بنابر شرح وظایف «نایب» که در عبارت «فرسامه» ذکر شده (نایب مال و معاملات نگاه داشتی) حدس می زنیم که در پس کلیه که در عبارت «فرسامه» ینهان باشد آ.

باری بعد از اصلاحاتی که به تفصیل ذکر کردیم، می توانیم عبارت سابق الذکر فارسنامه را به صورت ذیل بنگاریم:

«و با همه بزرگی [معنوی] و حکمت برزجمهرکی وزیر او بود انوشروان ترتیب وزارت او چنان کرد کی دبیر بزرگ و [نگیریدار] و نایب نزدیک کسری آمد شد توانستی کرد و ما این نایب را [در این زمان] وکیل در (؟) خوانیم و به پهلوی ایران آمار کار گفتندی و نیابت وزیر دارد و هر سه گماشته کسری انوشروان بودندی در خدمت وزیر او برزجمهر. و وزیر به ذات خود از این سه کس هیچ یکی را نتوانستی گماشت و غرض انوشروان آن بود تا دبیر (بزرگ) هر نامه کی به جوانب بزرگ و اطراف نبشتی و خواندندی نکت آن در سرّ معلوم انوشروان می کرد و نگیریدار از آنچ رفتی از نیک و بد به راستی مشافهه می گفتی و راه وجوه مصالح باز می نمودی و نایب (یعنی ایران آمارکار) مال و معاملات نگاه داشتی و این هر سه مردمان اصیل عاقل فاضل زباندان سدید بودندی».

باوجود کوششی که در اصلاح این عبارت فارسنامه کردیم، نمی توانیم بگوییم که کاملا عین اصل

آقای تاوادیا، در نامه ای که به من نوشته، این لفظ را نگیریدار دانسته است. به نظر من حدس ایشان کاملا قابل قبول است. آقای تاوادیا گوید: در ازای حرف یاء، که در اصل آمده، در پازند علامت کسره می نویسند، چنانکه در فارسی همچنین است. هرکسی از اشکال الفبای پهلوی آگاه باشد، می داند که بر فرض که در این خط حرف یا را در کلمه مذکور ننوشته باشند، ممکن بوده است آن را و کلیدار بخواند.

۲. چاپ هوتسما، ج ۱، ص ۲۰۳.

۳. تجارب الامم، چاپ لُسترانج و غیره (نشریات گیب، سری ۷)، ج ۱، ص ۵۳ آقای مجتبی مینوی مرا به این مطلب راهنمایی کردهاست.

۴. آقای مجتبی مینوی هم مستقلا این عنوان را چنین خواندهاند (اطلاع کتبی ایشان).

پهلوی، یعنی کتابی که مأخذ فارسامه بوده، به دست آمده است. من تردید ندارم که در اصل پهلوی به جای و زرگمهر، و زرگ فرمادار نوشته بوده است و در واقع انبوشروان اختیارات و زرگ فرمادار را تخفیف داده و سه تن از عمال بزرگ دولت را شخصاً معین کرده، که در کارهای و زرگ فرمادار سهیم باشند.

آقای اشتاین در مقاله اخیر خود (موزئون، ۱۹۴۰، ص ۱۳۲ ـ ۱۳۱)، در توضیح این عبارت فارسامه، به حق چنین گوید: که این عبارت فارسامه به هیچ وجه مبین آن نیست که خسرو انوشروان از اختیارات وزرگ فرمادار به نفع سه وزیر دیگر کاسته باشد، بلکه از عبارت فوق چنین مستفاد می شود که او حق انتصاب این صاحبان منصب را، که تحت نظر وزرگ فرمادار بودند، به خود اختصاص داده بود و این وزیران اختیار داشتند گزارش کارهای خود را مستقیماً به عرض شاهنشاه برسانند، ولی در مشاغلی که آنان به عهده داشتند، تغییری رخ نداده بود.

به علاوه به عقیده اشتاین، «نایب» دارای سمتی بوده است نظیر معاون وزیر، و نیز او «دبیر بزرگ» را با ایران دبیربد (که شغل و اختیارات او ظاهراً نظیر مباشر کاخ مقدس و در عین حال Primicerius را با ایران دبیربد (که شغل و اختیارات او ظاهراً نظیر مباشر کاخ مقدس و در عین حال notariorum امپراتوری سفلی بوده است) یکی نمی داند، بلکه دبیر بنزرگ را دارای وظایف و اختیاراتی شبیه Magister memoriae یا epistolarum یا می داند و اضافه می کند که در ایران این امور در اختیار استبد، یعنی رئیس تشریفات، نبوده است، بلکه وزرگ فرمادار بر آن نظارت داشته است.

به هرحال آقای اشتاین هم اصل مطلب را تأیید میکنند که از عبارت فارسنمه چنین بر می آید که سیاست تضعیف مقام و زرگ فرمادار، «پس از مجدود شدن اختیارات او در عهد کواد اول، در زمان پسرش خسرو انوشروان نیز تعقیب شده است و این بار اختیارات او را در داخیل ادارات تابعه او محدود کرده اند».

با این همه باید دانست که مقام وزرگ فرمادار، به عکس تصور بارتلد<sup>۳</sup>، هرگز از میان نرفت و تا آخر دوره ساسانی باقی بود.

۱. در فارسنامه دو عبارت دیگر هست که این فرض را تأیید میکند؛ نخست آنکه در ص ۹۷، سطر ۱۶، چاپ تهران، در ضمن شرح مراتب بزرگان در حضور پادشاه (که گویا قبل از اصلاح مذکور بوده؟) گوید: در جمله آیین بارگاه انوشیروان آن بود کی ..... در پیش تخت کرسی زر بودی کی بزرجمهر بر آن نشستی و فروتر از آن کرسی موبد موبدان بودی و زیرتر از آن چند کرسی از بهر مرزبانان و بزرگان»، چون در اینجا سخن از کرسیهای صاحبان عناوین و مقامات درجه اول است، ذکر نام شخصی آنها مهم نبوده و موردی نداشته و به همین دلیل هم ذکر نشده است. پس در مورد نام بزرجمهر هم، که دارای شخصیتی تاریخی نمی باشد، باید گفت که به غلط جای بزرجفرمادار یا بزرگفرمای (وزرگ فرمادار) راگرفته است. اما عبارت دوم فارسنامه ص ۳۹، سطر ۲۱، چاپ تهران صریح تر است. در ضمن شرح ملطنت ویشتاسپ شاه، حامی زردشت، اصل و مبدأ تقسیمات اجتماعی آخر عهد ساسانیان را به این دوره پرافتخار ملطنت ویشتاسپ شاه، حامی زردشت، اصل و مبدأ تقسیمات اجتماعی آخر عهد ساسانیان را به این دوره پرافتخار قدیم نسبت داده و گوید: وزیر را بزرگفرمای خواندندی و وزیر را نایبی معتمد بودی کی به هر سخنی و مهمی اورا ندیک ملک فرستادی و این نایب را ایرانمازغر (نسخه بدل، ایرانمازعر) خواندندی».

۲. به گمان من وزرایی که در فهرست مسعودی ذکر شده، همین سه تن هستند.

۳. مجله آشورشناسی Zeitschrift für Assyriologie، ج ۲۶، ص ۲۵۹ و بعد.

# يادداشتهاي ويراستار

## مقدمه \_بخش اول

ا. داريوش اول، پادشاه هخامنشي (۴۸۶ ـ ۴۸۶ ق.م)، در کتيبهٔ نقش رستم دربارهٔ خود می گويد:

adam Dārayava<sup>h</sup>uš xšāyaθiya<sup>h</sup> vazraka<sup>h</sup>

xšāyaθiya<sup>h</sup> xšāyaθiyānām xšāyaθiya<sup>h</sup> dahyūnām

vispazanānām xšāyaθiya<sup>h</sup> ahyāyā būmiyā

vazrakāyā dūraiapiy Vištāspahyā puça<sup>h</sup>

Haxāmanišiya<sup>h</sup> pārsa<sup>h</sup> pārsahyā puça<sup>h</sup>

Ariya<sup>h</sup> Ariya ciça<sup>h</sup>. (DNa 8-15)

«منم داریوش، شاه بزرگ، شاه شاهان، شاه کشورهای بسیار نژاد، شاه در این سرزمین «منم داریوش، شاه بزرگ و پهناور، پسرِ گُشتاسپ، هخامنشی، پارسی، پسرِ پارسی، آریایی، آریایی نسب.» نک: Roland G.Kent, Old Persian Grammar, Texts, Lexicon, 2nd edition, New Haven, Connecticut, 1953, p.137.

۲. گثومات (فارسی باستان: -Gaumāta؛ اکدی: gu-ma-a-tú؛ ایلامی Gaumāta؛ ایلامی bar-zi-ja؛ ایلامی: - به دروغ بردیا (فارسی باستان: مغان بود که خود را به دروغ بردیا (فارسی باستان: معانیات ایلامی: Bardiya؛ اکدی: bar-zi-ja؛ ایلامی: و شغان بود که خود را به دروغ بردیا (فارسی باستان: مینو جیه نامید و سلطنت را برای مدتی از آنِ خویش کرد. داریوش، که قبلاً از قتل بردیا به دست برادرش کمبوجیه آگاه بود، با برخی از سرداران پارسی در داریوش، که قبلاً از قتل بردیا به دست برادرش کمبوجیه آگاه بود، با برخی از سرداران پارسی در همان سال بردیای دروغین و همراهانش را به قتل رساند و خود شاهنشاه ایران شد. در اینباره نک: Roland G. Kent, pp.117 - 118. 1.26-71: pp.159-160.

۳. برخلاف سنت رایج در میان زردشتیان، زردشت از اهالی آذربایجان نبوده و به احتمال زیاد در خوارزم میزیسته است. در اینباره نک:

J. Marquart, Eranšahr nach der Geographie des Ps. Moses

Xorenaci, AKGW zu Göttingen, Berlin, 1901, p. 155-156.

W. B. Henning, Zoroaster, Politician or Witch - doctor?, Ratanbai

#### Katrak Lectures, 1949, oxford, 1951, p.44-45.

۴. بنابر باورهای زردشتی در روز رستاخیز فلز نهفته در کوهها و درهها گداخته و برزمین جاری می شود، «سپس، همهٔ مردم را در آن فلز گداخته بگذرانند و پاک بکنند. او راکه پرهیزگار است، آنگاه چنان در نظر آیدکه (در) شیرِگرم همی رود. اگر دروند (= پیرو دروغ) است، آنگاه او را، به همان آیین، در نظر آید که در فلز گداخته همی رود.» ـ در:

بُدَهِش، گزارنده: مهرداد بهار، تهران، انتشارات توس، ۱۳۶۹، ص ۱۴۷.

۵. نویسندهٔ کتاب در معرفی زبانهای ایرانی میانهٔ شرقی تنها از زبانهای سغدی و سکایی نام برده است. لازم به ذکر است که اکنون زبانهای ایرانی میانه را به دو گروه غربی و شرقی تقسیم میکنند. زبانهای ایرانی میانهٔ غربی عبارتاند از: پارتی یا پهلوانی یا پهلوی اشکانی (از شاخهٔ شمالی) و فارسی میانه یا پهلوی ساسانی (از شاخهٔ جنوبی). مهمترین زبانهای ایرانی میانهٔ شرقی نیز عبارتاند از:

سغدی و خوارزمی (از شاخهٔ شمالی) و سکایی یا ختنی و بلخی (از شاخهٔ جنوبی).

۶. اشکانیان در آغاز بسیار تحت تأثیر فرهنگ و زبان یونانی بودند، به گونهای که حتی نام و القاب خویش را به خط و زبان یونانی بر سکههایشان حک می کردند. این شیوه تا زمان پادشاهی بلاش اول (۸۰ ـ ۵۱ م.) ادامه داشت. او نخستین کسی بود که خط و زبان پارتی را جایگزین خط و زبان یونانی کرد.

#### مقدمه \_بخش دوم

۱. پس از تألیف این کتاب کتیبه های دیگری نیز به خط و زبان فارسی میانه (پهلوی ساسانی) کشف و قراثت شده است که برخی از دورهٔ ساسانی و برخی از سده های نخستین اسلامی است. تعدادی از کتیبه های فارسی میانه که مؤلف از وجودشان مطلع نبوده عبارت اند از: کتیبهٔ شاپور اول در تنگ براق، کتیبهٔ ابنون، سنگنوشتهٔ کردیر در سر مشهد، سنگنوشتهٔ کردیر در کعبهٔ زردشت، سنگنوشتهٔ شاپور دوم در مشکین شهر، سنگنوشتهٔ مهر نرسه در فیروز آباد، کتیبهٔ سنگ مزار استانبول، کتیبهٔ سنگ مزار استانبول، کتیبهٔ سنگ مزار اقلید، کتیبه های استخر فارس معروف به کتیبه های تخت طاووس، کتیبهٔ باغ لَردی در فارس، کتیبهٔ سنگ مزار استان شیان چین و غیره.

دربارهٔ کتیبههای فارسی میانه نک:

ژاله آموزگار و احمد تفضلی، زبان پهلوی، ادبیات و دستور آن، چ ۲، تهران، انتشارات معین، ۱۳۷۵، ص ۲۷ ـ ۹۱.

Ph. Gignoux, Glossaire des inscriptions pehlevies et parthes, Corpus Inscriptionum Iranicarum, Supplementary Series, Vol. 1, London, 1972, pp.8-14.

۲. برای کسب اطلاعات بیشتر دربارهٔ کتابهای فارسی میانه (زردشتی، مسیحی، مانوی و غیر دینی)

نک:

ژاله آموزگار و احمد تفضلی، ص ۴۴ ـ ۲۷.

#### فصل سوم

۱. مترجم واژهٔ فارسی میانهٔ hamēstagān را که محلی میان بهشت و دوزخ و جایگاه کسانی است که کارهای نیک و گناهانشان برابر باشد به «برزخ» ترجمه کرده است. در صورتی که نزدیکترین معادل این واژهٔ فارسی میانه در فرهنگ اسلامی «اعراف» است.

۲. مکنزی نام روزهای ماه را در فارسی میانه به صورت زیر آوانویسی کرده است:

| 1. Ohrmazd        | 11. Xwar           | 21. Rām           |
|-------------------|--------------------|-------------------|
| 2. Wahman         | 12. <b>Mā</b> h    | 22. Wād           |
| 3. Ardwahišt      | 13. Tīr            | 23. Day (pad Den) |
| 4. Šahrewar       | 14. Gōš            | 24. Den           |
| 5. Spandarmad     | 15. Day (pad Mihr) | 25. Ard/Ahrišwang |
| 6. Hordād         | 16. Mihr           | 26. Aštād         |
| 7. Amurdād        | 17. Srōš           | 27. Asmān         |
| 8. Day (pad Adur) | 18. Rašn           | 28. Zāmyād        |
| 9. Ādur           | 19. Frawardin      | 29. Maraspand     |
| 10. Aban          | 20. Wahrām         | 30. Anagrān       |
|                   |                    |                   |

در :

D.N. MacKenzie, A Concise Pahlavi Dictionary, Oxford University

Press, 1971, pp.142 - 143.

۳. مکنزی (همان جا، ص 142) نام ماههای سال را در فارسی میانه به صورت زیر آوانویسی کرده است:

1. Frawardin 7. Mihr

Ardwahišt
 Aban

3. Hordad 9. Adur

4. Ttr 10. Day

5. Amurdad 11. Wahman

6. Šahrewar 12. Spandarmad

۴. گاهانبارها، جشنهای فصلی، در واقع بزرگداشت آفرینشهای ششگانه (آسمان، آب، زمین، گیاه، جانور، انسان) هستند. نام شش گاهانبار در فارسی میانه به صورت زیر آمده است:

- ۱ ـ medyozarm «میان بهار».
- ستان». <u>medyo</u>šam \_ ۲
  - ۳ ـ pedišhah «گردآوری غلّه».
- ayasrim \_ ۴ «بازگشت به خانه».
  - ۵\_ . mēdyārīm رمیان سال».
- hamaspahmedīm \_ ۶ «حرکت همهٔ سپاه».

دربارهٔ زمان برگزاری هر یک از این جشنها نک:

مهرداد بهار، پژوهشی در اساطیر ایران، پارهٔ نخست، تهران، انتشارات توس، ص ۲۱ ـ ۲۰.

#### فصل چهارم

۱. کفالایا (Kephalaia) «موعظه ها»، نام یکی از کتابهای مانوی به زبان قبطی (Coptic) است که بخشهایی از آن در فیوم (Fayoum) مصریافت شده و در سال ۱۹۳۰ کارل شمیدت (Carl بخشهایی از آن در فیوم (Schmidt) بدان دست یافته است. این کتاب در واقع مجموعهٔ سخنان مانی است که شاگردانش پس از مرگ او گردآوری و ترجمه کرده اند. نک:

Kephalaia, ed. and trans. H. J. Polotsky and A. Böhlig, Stuttgart, 1940 ff. Y. نام پدر مانی در فارسی میانه و پارتی Pattēg یا Pattēg و در عربی فتق است. نام مادرش را نیز مریم (فارسی میانه و پارتی Miryam) از خانوادهٔ کَمسَرَگان (Kamsaragān) نوشتهاند. نام مادر مانی در چینی به صورت Man-yen و در النهرست به صورتهای میس، أو تاخیم و مرمریم آمده است. نک:

Samuel N.C. Lieu, Manichaeism in the Later Roman Empire and Medieval China, 2nd edition, Tübingen, 1992, p. 255.

الفهرست لابن النديم، المكتبة التجارية الكبرى، قاهرة، (بدون تاريخ)، ص ۴۷٠.

۳. مذاهب گنوسی در سدهٔ دوم میلادی در بینالنهرین، سوریه، فلسطین و مصر در اوج شکوفایی خویش بودند. باورهای آنها را می توان به اختصار چنین بر شمرد:

- ۱) جهان ـکه ترکیبی از نیکی و بدی است ـ نمی تواند از یک مبدأ سرچشمه گرفته باشد، بلکه باید دو مبدأ، یکی خیر و دیگری شر، در آفرینش جهان دخالت داشته باشد.
- ۲) روح انسان از عالم نور است، اما از اصل خود دور افتاده و در زندان تن محبوس شده است.
   ۳) رستگاری انسان در گرو آزادی روح از زندان تن است.
- ۴) برای رستگاری باید ابتدا به گنوسیس (Gnosis) یا «معرفت» دست یافت. این نوع معرفت از راه کشف و شهود حاصل می شود.

برخی از بزرگترین رهبران گنوسی عبارت بودند از: شمعون جادوگر (Simon Magus) در سدهٔ

یکم میلادی، باسیلیدس اسکندرانی (Basilides of Alexandria)، ابن دیصان (Bardaisan) و مرقیون (Marcion) در اواسط سدهٔ دوم میلادی. دربارهٔ تأثیر افکار ابن دیصان برمانی نک:

B. Aland, (Mani und Bardesanes - Zur Entstehung des manichäischen Systems), Synkretismus im syrisch - persischen Kulturgebeit, ed. A. Dietrich, Göttingen, 1975, pp. 123 - 43.

H.J.W. Drijvers, «Mani und Bardaisan», Mélanges d'Histoire des religions offerts à Henri - Charles Puech, Paris, 1974, pp. 459 - 69.

۴. در متن فرانسوی کتاب (ص ۱۸۲)، سال تولدمانی ۲۱۶ یا ۲۱۷ م. ذکر شده است. اخیراً تاریخ تولذمانی را ۱۴ آوریل ۲۱۶ م. تعیین کردهاند. نک:

M. Boyce, A Reader in Manichaean Middle Persian and Parthian, Acta Iranica 9, Leiden, 1975, p.1.

۵. نام این فرشته در فارسی میانه narjamīg در شریانی 't'm در یونانی Syzygos و در عربی توم است. مانی او را همزاد آسمانی خویش می دانست. او یک بار در زمانی که مانی دوازده ساله بود بر وی ظاهر شد و بدو دستور داد که از خوردن گوشت، نوشیدن شراب و آمیزش با زنان دوری کند. بار دیگر در سن بیست و چهار سالگی بر او ظاهر شد و از او خواست که آیینش را بر همگان آشکار کند. دربارهٔ این فرشته نک:

A. Henrichs und L. Koenen, Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik V, 1970, pp. 161 - 89.

۶. فارقلیط (یونانی: Parakletos) در انجیل «تسلّی دهنده» معنی شده و آن را لقبی برای روح القدس دانسته اند. «و من از پدر سؤال میکنم و تسلّی دهنده ای دیگر به شما عطا خواهد کرد تا همیشه با شما بماند، یعنی روح راستی که جهان نمی تواند او را قبول کند، زیراکه او را نمی بیند و نمی شناسد، و اما شما او را می شناسید، زیراکه با شما می ماند و در شما خواهد بود.» نک: انجیل یوحنّا، با ب ۱۴ آبات ۱۶ و ۱۷.

۷. این جمله در اصل پارتی (پهلوی اشکانی) به صورت زیر آمده است:

franaft hēm až zamīg Bābel, kū xrosān xros pad zambūdīg.

از این رو باید آن را چنین ترجمه کرد: «از سرزمینِ بابل بیرون آمدم که خروشی را در جهان بخروشم.» نک:

M. Boyce, p. 162, text CV: 21.

۸ مانی و پیروانش در ترجمهٔ آثار خویش به زبانهای دیگر، نام ایزدان را یا ترجمه میکردند و یا برابرهایی را به کار میگرفتند که برای پیروان ادیان دیگر نامهایی کاملاً شناخته شده بودند. در زیر نام ایزدان مانوی را که در این کتاب آمدهاند به همراه برابرهای هر یک در سریانی، فارسی میانه و پارتی، در صورتی که معلوم باشند، مشاهده میکنید:

| پارتی                     | فارسى ميانه                 | سرياني              | در این کتاب |
|---------------------------|-----------------------------|---------------------|-------------|
| Pidar Wuzurgift پدر بزرگی | Pid T Wuzurgih پدر بزرگی    | b' drbwt' پدر بزرگی | پدر عظمت    |
| Pidar rōšn پدر روشنایی    | Wahišt(aw)šahryarشهرياربهشت |                     |             |
| Pidar hasenag پدر نخستين  | Zurw <del>a</del> n زُروان  |                     |             |
| Srōšāw Yazd ايزدسرشاو     |                             |                     |             |
|                           | روح زنده Wāxš Zīndag        |                     | روح اعظم    |
|                           | روح پاک Wāxš yōjdahr        |                     |             |

## خدایان آفرینش نخست

| پارتی                                                                                                          | فارسى ميانه                                                                | سرياني                                           | در این کتاب                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| مادر زنده Mād žīwandag مادر زنده Ardāwān Mād مادر پارسایان Mād rōšn مادر روشنایی Ohrmizdbay mād مادراو هرمزدبغ | مادرزندگان Mādar ī zīndagān<br>Alar مادرزندگان Ohrmizdbay mād مادروهرمزدبغ | 'm' dḥy' مادر حیات                               | ٔ مادرحیات،مادر<br>زندگان                 |
| Ohrmizdbay او هر مزدبغ<br>Mard hasenag مردنخستين<br>Mardohm naxwen                                             | Ohrmizdbay او هرمزدبغ                                                      | 'nš' qdmy' انسان قدیم                            | انسان نخستين                              |
| Panj rōšn پنج روشنایی                                                                                          | (A)mahraspandan امشاسپندان                                                 |                                                  | پنج عنصرنورانی<br>(پسران انسان<br>نخستین) |
| ardāw frawardīr فروهر پارسايان<br>. – ،                                                                        |                                                                            |                                                  | ۱) اثیر<br>در .                           |
| wād باد<br>rōšn روشنایی<br>āb آب<br>ādur آتش                                                                   | Wād باد<br>rōšn روشنایی<br>āb آبِ<br>ādur آتش                              | 'rwh باد<br>'nhwr روشنایی<br>'nny آب<br>'nwr آتش | ۲) نسیم<br>۳) روشنایی<br>۴) آب<br>۵) آتش  |

## خدایان آفرینش دوم

| پارتی                            | فارسى ميانه                                    | سرياني                               | در این کتاب                 |
|----------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------|
| پارتی                            | عرسی سیت                                       | عربي                                 | کر بین کتب                  |
| Frih rōšn دوست روشنایی           | Roënān xwārist محبوبترينروشنايي                | hbyb nhyr' حبيب انوار                | دوست روشنایی،دوست انوار     |
| Bamyazd ایزد بام                 | ایزد آفرینندهٔ Nogšahrāfur Yazd<br>قلمروی نو   | bn rb' بنّای بزرگ                    | بان اعظم، سازندهٔ بزرگ      |
| وح زنده Wad žiwandag             | Mihr Yazd ایزد مهر                             | rwḥ' ḥy' روح زنده                    | روح زنده، روح الحياة        |
| (بنج پسران Panj puhrān پنج پسران |                                                |                                      | (پسران روح زنده)            |
|                                  |                                                | 'spt zyw نگاهبانِشکو.                | زينت شکو.                   |
|                                  |                                                | mik' rb' d'yqr'<br>پادشاه بزرگ شرافت | پادشاه شرافت                |
|                                  | Wisbed صاحب دهكده                              | 'dmws nwhr' آدم نورانی               | آدم نوران <i>ی</i>          |
|                                  | Taskirb Yazd ایزد چهار شکل                     | ,                                    | ,                           |
|                                  | Wadahram Yazd ایزد بادافراز                    | 'mlk šwbh پادشاهافتخار               | پادشاه افتخار ·             |
|                                  | Manbed Yazd ایزد صاحب خانه                     | sbl' اطلس                            | حامل                        |
|                                  | Parmānagēn Yazd ایزد اندیشه                    |                                      |                             |
| Xrōštag Yazd ایزد خروش           | <u>·                                      </u> | ردا qry                              | فرياد(ششمين پسرِروحزنده)    |
| Padwaxtag Yazd ایزد پاسخ         |                                                | 'ay، پاسخ                            | پاسخ(ششمين پسرانسان نخستين) |

## خدایان آفرینش سوم

| پارتی                                                                                | فارسى ميانه                                                                                 | سرياني                                               | در این کتاب                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Narisaf Yazd ایزد نریسف<br>Mihr Yazd ایزد مهر<br>Rošnšahr Yazd ایزدقلمروی<br>روشنایی | Narisah Yazd ایزد نریسه<br>Rošnšahr Yazd ایزدقلمرویروشنایی<br>zēnārēs Bay ایزد زیناریس      | 'yzgd' پیامبر                                        | سومین رسول، پیامبر،<br>خدای عالم نور                        |
| Kanīg rōšn كنيز روشنايى                                                              | Kanīg rōšn كنيز روشنايي                                                                     | 'btwlt nhwr بتولروشنایی<br>'trt'sr' btwlt دوازد،بتول | دوشیزهٔروشنایی، دخترنورانی،<br>بتولنورانی، دوازدهبتولنورانی |
| Bāmistūn ستون شكوه                                                                   | سروش پارسا<br>Srōš ahrāy سروش پارسا<br>Kišwarwār Yazd ایزد حاملجهان                         | 'sṭn šwbḥ' ستون شکوه                                 | ستون شكوه                                                   |
| Yišōʻ Zīwā(h) عيساىباشكو.                                                            | Yišōʻ zīwā(h) عیسای باشکوه<br>Yišōʻ ispixtān عیسای درخشان<br>Xradēšahr Yazd ایزدقلمرویخِرَد | yšw' zywn' عیسای نورانی                              | عیسی نورانی، عالم عقل                                       |

۹. مانی به وجود سه عیسی قائل بود: ۱) عیسای نورانی که از خدایان آفرینش سوم است و وظیفهٔ او نجات انوار محبوس در ماده است، ۲) عیسای رنجکش که نام دیگری برای نفس ناطقه است و آن بخشی از نور است که در ماده اسیر شده و رنج می برد، ۳) عیسی مسیح که پیامبر و پسر خدا بود و بر روی صلیب جان سپرد. نک:

#### M. Boyce,p. 10.

۱۰. آنچه به نفس نورانی ترجمه شده در اصل کتاب nous - Lumière بوده است. Nous یا Nous بزرگ به معنی «خرد بزرگ» است. نام این ایزد در فارسی میانه به صورت Wahman یا wuzurg و در پارتی به صورت Manohmēd rōšn آمده است. او از ایبزدان آفرینش سوم است و وظیفهاش نجات انوار محبوس در ماده است. او پنج اندام دارد که قوای فکری هستند و عبارت اند از: عقل (پارتی شما)، فکر (پارتی Manohmēd)، هوش (پارتی شما)، اندیشه (پارتی andēšišn) و ادراک (پارتی Parmānag).

۱۱. مانی آثارش را به زبان سریانی نوشته است. تنهاکتابی که او به زبان فارسی میانه تألیف کردهبود، کتاب شاپورگان (šābuhragān) بود که در آن خلاصهٔ عقائدش را برای شاپور اول، پادشاه ساسانی (۲۴۰ تا ۲۷۰ م.)، جمع آوری کردهبود. کتابهای دیگری که از مانویان به زبانهای فارسی میانه، پارتی (پهلوی اشکانی)، قبطی، لاتینی، یونانی، سغدی، ترکی اویغوری و چینی بر جای مانده، نوشتهٔ شاگردان و پیروان او است.

۱۲. در متن فرانسوی l'Ancient Testament آمده که به معنی «عهد عتیق» است. عهد عتیق شامل تورات و نوشته های پیامبران و رهبران بنی اسرائیل است. برخی از مهم ترین کتابهای عهد عتیق عبارت اند از: کتاب پادشاهان، کتاب تواریخ ایام، کتاب ایوب، زبور داود، کتاب امثال سلیمان، غزل غزلهای سلیمان، کتاب اشعیای نبی، کتاب حزقیال نبی، کتاب دانیال نبی و غیره.

۱۳. نک: یادداشت شمارهٔ ۹.

۱۴. نام طبقات پنجگانهٔ جامعهٔ مانوی در متون مختلف به صورتهای زیر آمده است.

| چینی          | عربی      | لاتيني     | يونانى      | پارت <i>ى</i>          | فارسى ميانه            | در این کتاب               |
|---------------|-----------|------------|-------------|------------------------|------------------------|---------------------------|
| mu-che        | المعلمين  | magistri   | didaskáloi  | ammōžāgān              | hammōzāgān             | ۱. (رسول)                 |
| sa-po-sa      | المشمسين  | episcopi   | episkopoi   | ispasag <del>a</del> n | ispasag <del>a</del> n | ۲. اسقف                   |
| mo-hsi-hsi-te | القسيسين  | presbyteri | presbytéroi | mansarðaran            | mānsārārān             | ۳.شيوخ                    |
| a-lo-han      | الصدّيقين | electi     | ekléktoi    | wizīdagān,<br>arðāwān  | wizīdagān,<br>ardāwān  | ۴.برگزیدگان               |
| nou-sha-an    | السماعين  | auditores  | akroátoi    | niyō\$āgān             | niyōšāgān              | ۵.سماعون،<br>نیوشگان<br>• |

در رأس جامعهٔ مانوی رهبر مانویان قرارداشت که به فارسی میانه sara به پارتی sara به

یونانی arkhegos به لاتینی princeps، به عربی الامام و به چینی yen-mo خوانده می شد. نک: الفهرست، ص ۴۷۹. و ۶۲۷ می Samuel N.C. Lieu, p.27

۱۵. مانویان پنج نوبت در سال و در هر نوبت دو روز روزه میگرفتند. نوبت چهارم و پنجم در روزهای اول و دوم، و بیست و هفتم و بیست و هشتم از یک ماه واقع می شد. در این فاصله نیوشاگان نیز مانند برگزیدگان فقط یک بار در روز، بعد از غروب آفتاب، غذا می خوردند. این دوره یادآور ۲۶ روزی است که مانی در زندان بود، دو روز روزهٔ پایانی در روزهای بیست و هفتم و بیست و هشتم نیز یادآور مرگ مانی بود. در آخرین روز (روز سیام) از همان ماه، جشن بیما (Bēma) «تخت، سریر» را برگزار می کردند. در این جشن تختی به یادبود مانی در برابر جماعت می نهادند که تصویری از مانی زینت بخش آن بود.

برگزیدگان هفت بار و نیوشاگان چهاربار در روز نماز میخواندند. نک:

M. Boyce, p. 12.

۱۶. این قطعه که مترجم از فرانسوی ترجمه کرده، در اصل به زبان پارتی است و ترجمهٔ آن از اصل پارتی چنین خواهد بود:

«و شاپور، شاهنشاه، را برادری بودکه حاکم میشان و نامش مِهر شاه بود. او [که] دشمن سرسخت فرستاده (= مانی) بود، بوستانی آراست که بسیار نیکو و سخت فراخ بود [به گونهای] که کسی را مانند آن نیست. آنگاه فرستاده دانست که زمان رستگاری نزدیک آمد. پس برخاست و به نزد مهرشاه رفت که در بوستان با شادی بسیار به بزم [نشسته] بود ... آنگاه [مهرشاه] به فرستاده گفت که [آیا] در بهشتی که تو نام میبری بوستانی همانندِ این بوستانِ من باشد؟ پس فرستاده آن اندیشهٔ ناباورانه را دانست. سپس به اعجاز بهشت روشنایی را، با همهٔ خدایان، ایزدان، نسیمِ بیمرگ زندگی و همه گونه بوستان و دیگر مناظرِ دیدنیِ آن جا، [بدو] نمود. ناگهان [مهرشاه] تا سه ساعت بی هوش [بر زمین] افتاد و آنچه را دیده بود، در دل به یاد داشت. آنگاه فرستاده دست بر سر[ش] نهاده به هوش آمد. چون برخاست، به پای فرستاده افتاد [و] دستِ راست [او] را گرفت ...». در:

M. Boyce, pp. 37 - 38, text f.

۱۷. در متنی مانوی به زبان فارسی میانه دربارهٔ اردوان چنین آمده است:

«هنگامی که فرستادهٔ روشنایی (= مانی) در شهرستان محلوان بود، ماراَمّو (Mar Ammo) یِ آموزگار را که خط و زبان پهلوانی (= پارتی) میدانست \_ فراخواند ... [و] به همراه شاهزاده اردوان، برادرانِ دبیر و تذهیبگران به اَبَرشهر (= در خراسان) فرستاد.» نک:

M. Boyce, p. 40, text h: 3.

۱۸. آثار مانی که مجموعاً کتب مقدسهٔ مانویان را تشکیل میداد، هفت کتاب زیر را در بر میگرفتکه همه به زبان سریانی تألیف شده بود:

| عربی    | پارت <i>ی</i>       | فارسىميانه        | دراينكتاب       |
|---------|---------------------|-------------------|-----------------|
| الانجيل | ewangelyon žiwandag | ewangelyon zindag | ۱. انجیل (زنده) |

| ٣٨٨                            | ایران در زمان ساسانیان |       |              |
|--------------------------------|------------------------|-------|--------------|
| <ol> <li>كنز الحياة</li> </ol> | niyan I Zindagan       |       | سفر الاحياء  |
| ٣. رسالة الاصل، پراگماتايا     |                        |       | فرقماطيا     |
| ۴. كتاب الاسرار                | rāzān                  | rāzān | سفرالاسرار   |
| ۵. رسا <b>لهٔ کُ</b> وان       | kawan                  | kawān | سفر الجبابرة |
| ۶. احکام و قواعد               | dib <del>a</del> n     | diban | الرسالات     |
| .v.                            |                        |       | زبو ر        |

علاوه بر هفت کتاب فوق، مانی دو کتاب دیگر نیز تألیف کرده بودکه عبارت بودند از:
۱. شاپورگان (فارسی میانه šābuhragān) که تنها اثر وی به زبان فارسی میانه است و در آن خلاصهٔ عقاید خویش را برای شاپور اول بیان کرده است. بخشهایی از این کتاب بر جای مانده است. نک:

D.N. MacKenzie, «Mani's Šābuhragān,» Bulletin of the School of Oriental and African

Studies, XLII/3, 1979, pp. 500 - 34; and Ibid., XLII/3, 1980, pp. 288 - 310.

۲. ارژنگ (فارسی میانه و پارتی Ārdahang) که در آن مانی اصول عقاید خویش را با تصاویر آموزش میداد. بخشهایی از تفسیر این کتاب به زبان پارتی (تحت عنوان Ārdahang Wifrās) برجای مانده است.

۱۹. در اواخر سدهٔ ششم میلادی، مانویانِ آن سوی جیحون، شاد اوهرمزد (فارسی میانه و پارتی ۱۹. در اواخر سدهٔ ششم میلادی، مانویانِ آن سوی جیحون، شاد اوهرمزد (فارسی میانه و پارتی (Šād-Ohrmizd) را به سالاریِ خویش پذیرفتند و خود را «دیناوران» (فارسی میانه «خود نهادند که dēnāβarān؛ عربی دیناوریّه، چینی tien-na-wu) نامیدند. آنان این نام را از آن رو برخود نهادند که مارامّو، فرستادهٔ مانی به شرق، در متنی مانوی به زبان فارسی میانه «دیناورِ راست» (فارسی میانه میانه شده است. نک.

M.Boyce, p.41,text h:6.

۰۲. در سال ۷۵۵ م. سپهسالاری چینی به نام آن لو \_شان An Lu-Shan) \_که پدرش شغدی و مادرش ترک بود \_ سر به شورش برداشت و هر دو پایتخت شمالی چین را تسخیر کرد. دولت تانگ (Tang) ترک بود \_ سر به شورش برداشت و هر دو پایتخت شمالی چین را تسخیر کرد. دولت تانگ ترکان اویغوری را به یاری طلبید. سپاه اویغور در سال ۷۶۲ م. پایتخت شرقی، لو \_ یانگ ترکان اویغوری را به تصرف خود درآورد و در همان جا بود که بوگو (Bögü) خان (حکومت ۷۵۹ تا ۷۵۹ میلین مانوی مذهب، مانوی شد. نک:

E.G. Pulleyblank, The Background of the Rebellion of An Lu-shan, London, 1955.

۲۱. دربارهٔ ویرانه های معابد مانوی، دیوار نگاره ها، مینیاتورها و دست نوشته های مانویان نک: هانس یواخیم کلیم کایت، هز مانوی، ترجمهٔ ابوالقاسم اسماعیل پور، تهران، فکر روز، ۱۳۷۳.

# فهرست اعلام

# فهرست اشخاص، قبایل خاندانها، ایزدان

آرتاگنس ۱۹ آرس ۱۱۲ آرشی ۱۱ آرکادیوس ۲۵۶ آرمیتی ۱۵ آزاد شاد ۸۴ آزاد مرد ۳۴ آزرمیدخت ۳۵۸، ۳۵۷، ۳۵۸ آساک ۱۱۹ آسریشتار ۱۳۷ آسمانی بیست، ۵۴، ۳۲۲ آسولیک ۵۳ آشوكا ۲۴ آکاس ۲۱۵ آکینیان ۵۱، ۵۲، ۲۰۴، ۲۰۷ ـ ۲۰۷ آگاثانجلوس ۵۱، ۷۴ آگاثیاس چهارده، ۱۸، ۳۷، ۵۰، ۵۹، ۸۳، ۹۳، 7.1, 7.1, P71, 701, 717, 777, 777, ۲۹۲، ۱۵۲ ـ ۳۵۲، ۲۷۲، ۵۸۲، ۲۰۳ آگاثیاس اسکولاستیکوس ۴۹ آگاثیاس بیزانسی ۲۴۲ آلفاریک، پ ۲۱، ۱۳۳، ۱۴۵، ۱۴۵، ۱۴۷، ۱۵۰ آلوت دولافوي ۵۷ آماسيس ۲۱۱ آمستریس ۲۳۴

آموزگار، ژاله ۳۸۰، ۳۸۱

آثورس ۱۲،۱۱ آثورسس ۱۱ آبان ۱۱۳،۱۲۳ آبه فرانسوانو چهارده، ۵۳، ۲۷۲، ۳۶۹ آيولون ۱۱۲،۱۱۱، ۱۱۲ آتنه ۱۹ أتوسا ٢٣٤ آدر افروزگرد ۲۰۹، ۲۲۵ آدر اناهید ۱۶۶ آدرباد ۲۱۹،۱۰۱ آدربادای مهرسیندان ۸۴ آدرید ۲۶۰ آدربوزی ۱۹۸، ۲۳۶ آدر فرنبغ نرسه ۳۴ آدرگنداد ۲۵۴، ۲۷۴، ۲۷۵ آدم ۲۳، ۱۳۷، ۴۰۴ آدرمهر ۲۶۰ آدرو نداد ← آدرگنداد آدر هرمزد ۳۴، ۱۰۸، ۱۰۸ آذر ۱۲۳،۱۱۴، ۱۲۳ آذُر برزين مهر ١٢١، ١٢١ آذرجوی ۱۱۹ آذرخورا ← آذرجوي آذر فرنبغ ۱۱۹، ۱۲۹، ۱۹۸، ۲۶۰ آذرگشنسب ۱۱۹، ۲۳۰

آذر نوسه ۱۷۱

آمیانوس ۷۱، ۷۴، ۸۳، ۹۷، ۱۵۱ ـ ۱۵۸، ۱۷۴، ابسن بلخی ۴۲، ۴۵، ۱۴۴، ۲۴۳، ۲۲۳، ۳۷۵، 476 این حوقل ۴۷، ۷۸، ۳۳۰ ابن خردادیه ۴۷، ۱۲۰، ۲۷۳، ۲۹۷، ۳۵۳، ۳۵۹ الدرخلدون ۹۶، ۱۹۰، ۱۶۳ این دیصان ۲۲، ۱۳۴، ۱۳۹، ۱۴۵، ۲۲۶، ۲۳۴، 377 ابن رسته ۳۲۴ ابن عبدالسلام هاشمی ۲۷۱ ابن الفقيه همداني ۴۷، ۳۳۰ این قبیبه ۳۹، ۲۲، ۴۵، ۴۶، ۹۵، ۱۵۹، ۲۰۰، 717, 777, 777, 207 ابن مسکو په ۴۶، ۲۶۱، ۳۷۷ ابن مقفع ۳۷ ـ ۳۹، ۴۰، ۴۳، ۴۴، ۴۶، ۲۸۳، 707, 707, 707, 717, 707 ابنندیم ۴۲، ۱۳۱، ۱۳۲، ۲۸۲ ابنون ۳۸۰ ابوالفداء ۴۶، ۲۷۱، ۲۳۰، ۲۴۳، ۲۴۵، ۳۶۷ ابوالمعالى ٤٧، ١٤٧، ٢٥٠ ابوموسى ٣٤٣ احمدين فقيه ٣٣٧ احمد زكى ياشا ۴۶ اخشوان ۲۱۲ اخشونوار ۲۱۲ اخشيد ٣٥٩ ادا ۱۴۳ ادرگ ۳۶۴ اذینه ۱۶۵ ارتابانس ۷۴ ارتيان ← اردوان ارتبیدس ۷۵، ۷۶ ارتخشتر ← اردشير ارد ۲۹، ۹۰، ۱۱۳

ارداویراز ۳۵، ۸۶، ۲۳۴، ۲۳۵، ۳۰۹

۸٧١، ١٨١ ـ ١٨٨، ٢٢٢، ٩٧٢، ٨٧٢ آمیانوس مارسلینوس شانزده، ۶۰، ۸۲، ۹۰، اینجوزی ۴۷، ۲۷۱ 771, 271, 217, 777, • 27, 627, 627, ۲۶۶ ۲۶۵ آمین مارسلن ۹۰، ۹۱، ۹۳ آناتو ل ۲۰۳ آناتوليوس ۳۶۶، ۳۶۷ آناستاسيوس ۲۵۱، ۲۷۳ آنساهیتا ۱۹، ۱۰۷، ۱۱۲، ۱۷۰، ۱۸۵، ۲۳۵ \_ ۷۳۲۵ ۲۳۷ أناهيد يناه ٢٣٦ آنتوان ۴ آنتونيوس ۱۷۸ آنتی باتر ۸۰ آنتيو خوس اول ١٩، ١٠٤، ١١٢، ١١٣ آنتیوخوس کماژنی ۱۸۷ آندرسن ۱۶۰ آندره آس ۱۲، ۲۵ ـ ۲۷، ۳۰، ۳۵، ۳۹، ۵۷، ۲۷، 74. 28. 771. 771 - 471. P71 - 671. ۷۶۱، ۲۶۱، ۹۸۲، ۵۰۳، ۹۵۳ آن لوشان ۳۸۹ آویدیوس کاسیوس ۴۵

ائشمه ۱۶ اپرزس ۵۸ ابرسام ۷۶، ۸۱ ابرگ ۳۴ ابرويز جهارده، ٣١٧ ابگیان ۱۰۴ ابلوس ۵۴ ابلیان، م ۵۲ ابن أثير ۴۶، ۲۴۳، ۲۴۷

ابن اسفندیار ۴۰، ۲۴۳، ۲۵۵، ۲۶۱

اسیاهبدان ۳۱۷ ارداو پراف + ارداو پراز اردشس ۷۳ اسيبدس بويه ۲۵۶ اردشیر ۴۲، ۵۷ - ۶۴، ۶۶، ۶۸، ۷۱ - ۷۳، ۸۴ اسپیدس ۲۷۴، ۲۷۴ اردشير اشكاني ۲۰۴ اسيبر ٧٣ اسیرنگلینگ ۳۱، ۳۲، ۱۱۵ اردشیر اول ← اردشیر پابگان اردشیر پایگان ۳۳، ۴۰، ۴۲، ۴۹، ۶۴ ـ ۶۷، ۶۹، ۱۲۳ اسیندارمد ۱۲۳ ۷۷، ۵۸، ۹۱، ۹۵، ۱۰۰، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۲۰، ۱۲۰ استانثرا ۲۳۲ استخری ۴۴، ۴۷، ۲۴۴ 171, 171, 771, 161, .21, 771, 881 -استرابو ۵۰ ۵۸ ٠١، ١٩١، ١٩١، ١٩١، ١٩١، ١٩٢، ١٩٢، استراتگوس ۷۶ 177, 277, 827 - 787 اردشیر دوم ۴۱، ۷۷، ۷۷، ۱۰۳، ۱۵۱، ۱۸۴ ـ استريمون ۱۷۳ استن کونو ۱۲، ۱۳، ۲۸ 311, 777, 777 استو تارته ۱۷ اردشیر سوم ۲۸۴، ۳۵۶ اردمان بیست، ۶۵، ۱۱۵، ۱۲۰، ۱۲۲، ۳۲۵ استووذُوتو ۲۴۷ استیلیتس ۹۳، ۹۷، ۲۱۲ ـ ۲۱۴، ۲۴۳ ـ ۲۴۵، 274, 474 797 - 107, 707, 707 اردوان (مبلغ مانوی) ۱۴۳ استیلیتس دروغی ۹۸ اردوان ۶۰، ۶۱، ۵۵، ۶۸، ۱۴۴، ۱۸۴، ۲۸۷ اردوان احمر ۲۹۰ اسحق ۱۹۶ اردوان پنجم ۵۹ اسفندیاد ← اسفندیار اسفندیار چهارده، ۷۳، ۷۵ اردوان سوم ۹ اسکندر ۲، ۴، ۱۰، ۱۹، ۲۲، ۲۹، ۸۵، ۸۰، ۱۵۱ اردوهشت ۱۲۳،۱۱۳ اسكندر لوكو يوليسي ١٣٢ اردوی سورااناهیتا ۱۴، ۱۷ اسماعیل پور، ابوالقاسم ۳۸۸ ارزنن ۲۰۹ اسمان ۱۱۳ ارسان ۱۷۱ اشبیگل ۹۰ ارسطو ۲۰۶، ۳۰۵، ۳۰۶ اشتاد ۱۱۳ ارشک ۳، ۷، ۸، ۷۴، ۱۱۹، ۱۷۵، ۱۸۴، ۲۲۲ اشتاكلوگ ۲۴۱ ارشک سوم ۱۷۴، ۲۲۱ اشتاین، ارنست هفده، نوزده، ۱۹، ۲۴، ۲۵، ۹۹، ارشو پر ۷۳ ارگبیدس ۷۶ 771, 767, 737 \_ 737, 797, 777 - 777, ارماسدس ۱۹ 271 ازس ۱۱ اشتاین درف ۳۳ اشترک ۲۷۰، ۲۷۶، ۲۸۱، ۲۸۲ ازنیک ۲۰۷، ۱۰۸، ۲۰۷ اشتو لتسه ۱۶۲، ۲۸۶ ازنیک کولیی ۵۱ اشکانیان سیزده، ۲ ـ ۵، ۹ ـ ۱۱، ۱۹، ۲۰، ۲۹، اسباد کشنسب ۳۵۴ اسیاهبد ۷۳ VY V) V. V. PA PT P1 P. WY

امشه سینته ۱۵ امو ۱۴۳ امورائيم ٢٠ امهر سيندان ١٢٣ انغران ۱۱۳ انکلساریا، بهرام گور ۴، ۳۵، ۸۳، ۸۴ ۱۱۸، 171, 117, 777 انگر ۷۷، ۸۸ ۸۸ انگره مینیو ۱۸،۱۶ انو شروان ← خسرو انو شيروان انو شگزاد ۲۶۲، ۲۷۵، ۳۰۵ انوشيروان ← خسروانوشيروان اوتاخيم ← مريم (مادر ماني) اوتروپیوس ۴۸ اوتوکیوس ۲۴۲، ۲۴۸، ۲۵۳، ۲۶۳ اوتيدموس ١٠ اوتيكوس ٣٤٩ اوتیکیوس ۴۶، ۳۵۶ اودموس روديوس ۱۰۶ اوديوس ١٣٧ اورانيوس ٣٠٤ اورليوس ويكتور ٤٨ اورلين ۱۵۵، ۱۶۵ اورمزد ۱۹، ۱۰۷ اورىيىد ٢٩ اوست ۱۲ اوفیت ۲۲ اوناييوس ٣ اونسوالا ۱۹، ۳۷، ۸۴، ۹۲، ۱۱۴، ۲۸۴، ۲۹۹، P77, 177, 777, P77 او هر مز د چهار ده، هفده، ۳۱، ۵۸، ۶۲، ۶۳، ۲۰۳ - 6.1, ٧.١ - 111, 771 - 671, 171, ۲۲۱، ۵۲۱، ۷۲۱، ۵۶۱، ۷۸۱، ۶۲۲، ۰۰۳،

**\*\*\*** • **\*\*\*** • **\*\*\*** • **\*\*\*** • **\*\*\*** • **\*\*\*** 

۷۲، ۸۰ ۸۲ ۸۳ ۱۲۰ ۱۲۲، ۱۵۱، ۱۵۲، امشاسیندان ۱۵ *۵۵۱، ۸۸۱، ۹۸۱، ۹۹۱، ۵۵۲، ۵۸۲، ۸۳* اشه ۱۵، ۱۶ اشی ۱۴ افراسیاب ۲۱۱، ۳۴۸ افرعت ۱۹۴، ۲۱۵ افرم الرهايي ١٥٠ افروغ ۳۴ افشين ٣٥٩ افلاطون ۳۰۶ اقبال آشتياني، عباس ٣٠٢ اقراطیدس ۱۰ اکرمان، فیلیس ۳۳۸، ۳۶۰ اکه مینیو ← انگره مینیو اكاتكل ٢٤ اگاثانک ۵۱ اگدن، ج ۱۳۹ اگزامپایوس ۱۵۷ اگسارخوس ۲۷۴ اگو ستو س ۱۶۵ اگوستین ۱۴۶ الانيان ۲۹۷ الكزائيت ٢٢ المندرس هوسكيكس ← المنذرين شقيقه الن، جي ٣٤ الياس نصيبيني ٢٥٣ اليزئوس ٢٩٤، ٣۶۶، ٣٧٤ اليسزه ۸۱ ۵۸ ۸۷ ۲۰۱، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۸،

> ۱۱۱، ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۵۸، ۱۵۸، ۲۲۵، ۲۰۹، ۲۰۹، ۲۰۴ اليزه وارداپت ۵۲ اليندر ۶۶، ۲۵۹ اليندر ۶۶، ۳۶۴ امام حسين(ع) ۳۶۴ امرداد ۱۵

بارتلمه بیست، ۴، ۳۵، ۳۶، ۱۰۸، ۲۱۸، ۲۱۹، 777, V77, P77, 777, 787, PP7, P77 بارتلمی ۳۵، ۲۶۰ بارتوس ۲۵ بارتولد ۳۶۸، ۳۷۸ بارز ۲۶۶ بارهبر ٿو س ۲۷۷ بازانس ۲۶۰ بازرنگیان ۵۷، ۵۸ بازیلید ۲۲ باسه، ر ۲۷۱ باسیلیدس اسکندرانی ۳۸۳ بافرگ ۸۴، ۱۲۰ باکشیدس ۲۹ باگراتونی ۵ بالتروشائيتس ٢٨٠ بامداد ۲۴۶ بانبشن ۷۲ بانگ، و ۱۳۲ بثزبینه ۱۶۵ ىجان ۵۴ بخارا خو داو ۳۵۹ بخت آفرید ۲۶۰ بختالنصر ١٩ بخترى ۲۸۲ بدوخ ۱۱۱، ۱۱۲ بدیشخ ۶، ۷ برامکه ۳۶۸ راند ۲۳ بسراون ۷، ۲۴، ۴۲، ۴۷، ۶۰، ۹۴، ۹۹، ۹۹، ۱۵۹، ۶۱۲، ۷۱۲، ۳۴۲، ۲۹۲، ۰۳۴، ۱۳۳، ۸۴۳، 774, 777 برت ۵۵

برزوية طبيب ۳۶، ۲۶۲، ۳۰۳، ۳۰۷، ۳۰۸،

بردیا ۳۷۹

اهرلیش ۱۲۶ اهریمن ۱۰۴، ۱۰۷ ـ ۱۱۱، ۳۱۱ اهـو رامـزداه چـهارده، ۱۴، ۱۵، ۱۸، ۱۹، ۶۲، 746 (1.4 ایاسطائی ۳۲۲ ایبس ۲۱۰ ایشر، هوگو ۱۳۳ ایران زرمهر ۲۱۳ ایرج ۳۴۸ ایزات ادیابنی ۱۰ ایزد میثره ۱۳۵، ۱۳۶ ایزیدور خاراکسی ۴، ۱۱۹ ايستمى خاقان ٢٧٣ ایسیدوروس غزی ۳۰۶ ایشتر ۱۹ ایشخان ۳۵۸ ایلرس، و ۵۷، ۸۸ اینایوس ۱۲۶، ۱۲۴ ایندرزر ۲۵۹ ابتدره ۱۳ اینگهولت ۱۶۶ اینوسترانتزف بیست، ۱۸، ۳۹، ۴۰، ۴۳، ۴۴، ۶۲۱، ۰۳۱، ۱۵۱، ۰۶۱، ۴۳۲، ۱۶۲، ۱۹۲، ۲۵۵ ،۳۳۴

> بابلون ۱۶۹ ۳۴۳ بابوائي ۲۱۱ بابهائی صغیر ۳۵۱ بابهائی کبیر ۳۵۱ بابهای ۹۹ باخمان ۲۷۷ بار،ک ۳۹، ۳۰۵ بارید، ۳۳۰، ۳۳۱، ۳۴۷ باربیه دومینار بیست و چهار، ۴۷، ۲۹۹

بودا ۱۲، ۲۴، ۱۳۴، ۱۴۳ بودیستوه ۲۴ بوذرجمهر ← وزرگمهر بور ۱۳۲ بوران ۳۵۶، ۳۵۷ بوربوری ۲۲۶ بورکیت ۲۰ بوسه ۲۱، ۱۴۰ سوگدانو ۱۸، ۲۳۴، ۲۶۷، ۱۸۱، ۲۹۸، ۳۳۴، 400 بوگدانوف ۱۵۹ بوگو خان ۳۸۸ بوندس، ۲۴۴ \_ ۲۴۶ بو په ۲۴۳ بهاءالله ۱۳۴ بهار، مهرداد ۳۸۰، ۳۸۲ بهرام ← وهرام بهرام بن مردانشاه ۳۸ ىھگ ۸۴ سدخت ۱۱۴ سده ۲۱ بيركه لاندر ١٣ بیل بیست و یک، بیست و پنج، ۱۸، ۲۵، ۵۵، ٠ ٩، ٧٧٢، ٨٩٢، ٨٣٣، ٩٩٣ بیلی نوزده، ۱۱، ۱۵، ۲۸، ۷۰، ۷۳، ۱۱۸، ۲۱۱، ۵۲۲، ۶۲، ۸۷۲، ۶۸۲، ۹۶۲، ۹۲۳، ۳۴۳، P77, 707, 177 بیرونی ۲۸، ۴۰، ۴۴، ۴۷، ۱۱۹، ۱۲۳ ـ ۱۲۵، VY 1 - . TI, TYI, 771, 281, 877, 777, 777, 7.77, 7.7 بیهقی ۴۷، ۲۷۱، ۲۷۲، ۳۲۳

114,414 برسيموس ١۴٠ برصوما ۲۱۵ برلام ۳۰۷ برلينر، أ ٢٧٩ بروسه ۵۲ ىروكس ۵۴ بروكلمان ۴۵ برون، أ، ۵۵، ۸۴ بزرجمهر ← وزرگمهر بزرگمهر ←وزرگمهر ستگر ۲۵۹ سوسک ۱۴۹ بطای ۲۰۳ بعل ۱۱۲،۱۹ بکور ۸ بلاذَري ۴۸، ۷۶، ۹۹، ۹۶۲، ۲۷۲، ۲۸۲، ۴۴۱، 454 بلاسس ← ولاش بلاش ۲۰ بلاش اول ۳۸۰ لسارا ۳۶، ۲۳۵ بلعمی ۳۸، ۴۶، ۷۳، ۷۵، ۱۳۰، ۱۵۹، ۲۴۳، 197, 997, 987, 614, 144\_444, 944, · \*\*, · 24, 727, 727 بلوشه ۱۰۸، ۳۳۹ بليزاريوس ۲۶۵ بندوی ← وندوی بسنونیست ۱، ۶، ۱۳، ۱۷، ۲۷، ۵۵، ۵۷، ۹۹، · V, ON 3P, 3·1\_111, 711, V11, 171, ۵۶۱، ۲۵۱، ۲۵۱، ۲۵۱، ۲۵۱، ۲۲۳، ۸۵۳ بنی اسرائیل ۲۱۰، ۳۸۶ بنى اميه ۲۸۳

بنیعیاس ۳۶۸

بوج، واليس ٣٥٣

پابگ ۵۷، ۵۹، ۶۳، ۶۳، ۱۹۲، ۱۹۲، ۲۶۸ پاپابرعگایی ۱۹۴

یسانو های آزاد مردان ۳۶ یس فرخ ۳۵۷ یشوتن سنجانا، داراب دستور بیست و دو، ۳۴ ـ ٧٣، ۵٨ ٩٨ ٠١، ٥٢١، ١٩١، ١٩١، ٩٨٢، پلوتارخس ۳، ۸، ۹، ۱۱۰ یلیس پرخون ۸۰ پلینیوس ۴، ۹ يليو ۱۳، ۲۵، ۲۷، ۱۳۲، ۱۴۱، ۲۵۷ يناه خسرو ۱۹۹، ۳۷۳ یوپ، آرتور بیست و یک، ۳۰، ۳۴، ۶۳، ۶۵، ۶۵، 771, 271, 171, 661, 761, 781, 781, 221, P21, 1V1, VA1, Y·7, PV7, ·A7, ۶۸۲، ۵۲۳، ۶۲۳، ۲۳۳، ۰۶۳ یو سگ ۱۸۲ پوسیگ ← یوسگ يوكوش ۲۴۲ يوكوك ۴۵ يولر ٧١ یولس پرسا ۲۰۵، ۳۰۷ يسولوتسكي ١٣٣ ـ ١٣٨، ١٣٨، ١٣٩، ١٤٢، 144-144 يـونيون، هـ ٢٣، ۵۵، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۱۱، ۱۳۲، 149 يهليد ٢٣١ پیترز، پل ۵۱، ۵۳، ۵۵، ۱۷۴، ۱۷۴، ۲۰۶، 417, 914 ییتزی ۴۷ پیران گشنسپ ۹۸ پیران گشنسپ گریگوریوس ۷۴ پیرگ ۱۹۹، ۳۷۷ پیرگشنسپ ۲۲۵

یسیروز ۵۲، ۵۳، ۷۲، ۷۲، ۲۷۱، ۱۴۲، ۱۴۳،

791, AAI, 7.7, P.7, 717, IQT, TQT,

يايوس ۱۴۶ پاتکانیان ۵۰، ۵۲، ۸۹، ۹۳، ۹۸، ۱۵۵، ۱۵۶، پسانوهای برز آدر فرنبغان ۳۶ 791, 717, 777, 777, 797 یاخو مو ف ۸۸ ياريسو ۵۵ باليارو ٣٣، ٣٥، ١٩٤، ٢٤١ ياليس ٢٣ بانتروس ۲۰۷ پاوه دوکورتی بیست و چهار پپ ۱۸۴، ۱۷۵، ۱۷۴ یتازونی، ر ۸۷ يترسون ٢٣ شگ ۱۴۳ یثیون ۲۰۹، ۲۲۴، ۲۲۶، ۲۷۹ يدرسن ۲۴ پدشخوار ← پدشخوارگر يدشخوارگر ۲۵۵ يرتوگال، ميكائل ۵۲ یر داته ۸۳ پردیگاس ۸۰ پرسی گاردنر ۱۲ پرودوم ۵۰ يروكلوس ۲۵۶ پروکوپ ← پروکوپیوس پروکوپیوس بیست و یک، ۷۳، ۷۴، ۷۶، ۸۹، 7P. 7.1, 701, VOI, POI, QPI, 2PI, 117, 417, 417, 717, 177, 777, 747, 447, P47, . 67, Y67 \_ A67, . 47, 197, ۵۹۲, ۲۷۲ ـ ۵۷۲, ۷۷۲, ۸۷۲, ۳*۲۲*, ۵*۲۲*, **4PY, 744, 644, 744** پروگوپيوس قيصري ۴۹

پریساتیس ۲۳۴ پريسكوس ۴۹ پریسگ ← افراسیاب یریوگ ۳۱۸

277, 777, 607, 727, 727 پیروز دوم ۳۵۶، ۳۵۷ یپریکار ۱۸

تئويميوس ١١٠ تــئو دور بــارکو نائی ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۱۱، ۱۳۲، تیتوس بسترایی ۱۳۲ 145.140.140 تئودور مویسوستی ۴۹، ۱۰۷، ۲۰۷ تئودوره ۴۹، ۱۹۸، ۲۲۱ تئودوسيوس ۲۵۶ تئودوسيوس دوم ۱۹۶، ۲۰۴ تئو فانس ٧٣ تئو فیلاکتو س ۳۷، ۷۳، ۵۷، ۷۶، ۱۱۲، ۱۹۰

> تالبت رایس بیست و یک تاوادیا بیست و یک، بیست و دو، ۳۴، ۳۷، ۷۰، ٠٨، ۵٨، ٣٠١، ١١١، ١١٦، ١٩٢، ١٩٢،

> > تخمورب ← تهمورث تدسكو ۲۶ ـ ۲۸، ۲۴۴ تراژان ۱۰ ترمدشاه ۳۵۹ ترمکرتیچیان ۵۱، ۵۲ توور سی، ۳۴ تريليوس يوليو ۴۸ تفضلی، احمد ۳۸۰، ۳۸۱ تقى زاده، حسن ۶۰ تموریان ۲۵۱، ۲۵۴ تر شايور ۱۰۲ تنسر ۴۰، ۴۱، ۸۵، ۱۰۰ تورنبرگ ۲۴۳

> > > توم ۳۸۳

توماس ۳۰

تئو فيلاكتوس سيموكاتا ٥٠

تاسیتوس ۳، ۹، ۹، ۱۰

توماس آرتسروني ۵۲ توماس مرگایی ۵۴، ۳۵۳ تهم شايور ۱۷۳، ۱۷۶ تهمورث ۱۱۸، ۱۱۹ تهم يزدگرد ۲۰۹ تيامت ٧٤، ١٣٥ تير ۱۲۳،۱۱۳ ست تیردات ۱۷۱، ۱۷۲ تيردانبود ٣٣٠ تيريدات ۵، ۵۱ تیشتریه ۱۷ تيمو ته ۲۵۹، ۲۶۰

ثئودوكيوس صغير ٩١ ثئوفانس ۲۴۵، ۲۵۵، ۲۵۹، ۲۶۰، ۳۳۳، ۳۵۴،

ثثو فيلاكتوس ٧٧٧، ٢٨٥، ٨٨٤، ٣١٨، ٣١٨، \* 74, 44, 4VT

ثعالبي يانزده، بيست و يک، ۳۶، ۳۹، ۴۲، ۴۲ ـ 47, 4V, 4P, .41, 191, .17, 1.7, 4.7, 777, 777, .67, 767 \_ 667, 197, 797, 777, 677, 977, PP7, V·4, 774, ·44\_ 777, 777 \_ 177, 777, 777, 767, 267, · 37, 137, 737, V37

جاحظ یانزده، بیست و یک، ۴۰، ۴۶، ۴۷، ۶۹، 271, ..., 1.7, 117, 627, 777, 117 797, 697 \_ VP7, 777, 777, •77, <del>177</del>, 44. جاماسپ چهارده، ۲۱۳، ۲۲۵، ۲۲۸، ۲۵۰ ـ

707, 107

جــاماســ اســانا ۳۶، ۳۷، ۱۲۵، ۲۶۵، ۳۰۸،

۲۰۹، ۵۵۳ جبرئيل ۱۴۰ جيلة بن سالم ٢٤ جكسن، ويليامز ۵۰، ۶۴، ۱۱۹ ـ ۱۲۲، ۱۳۳ ـ 411, 141, 114 جم ۱۱۹، ۱۲۹ جم يسركواد ٢٥٤، ٢٧٤ جمشید ۱۲۳

> جستربیتی ۱۳۳ چول ۲۰۸، ۲۶۶

جو هري ۷۷

حارث بنعمرو ۲۵۹ حارث کندی ۲۶۰ حسن البصري، ۶۶، ۹۱، ۱۳۳ حشو ۱۹۸ حمدالله مستوفي ۴۶ حمزة اصفهاني ٣٨، ٢٠، ٤٣ ـ ٢٤، ١٤١، ١٧٢، خوارزمي ٤٧، ٨٤، ٩٥، ٣٤٠ ٠١٢، ٣٩٢، ٩٩٢، ٩٨٢، ٩٢٣، ١٣٣، ١٩٣، 454

> خالدالفياض ٣٣٠ خانارنگس ۷۶ خرداد ۱۱۳ خرم باش ۲۹۰ خزران ۲۷۳، ۲۹۷ خسرو ۱۸۴، ۱۸۵، ۲۰۰، ۲۳۶، ۳۶۴ خسرو ابرويز ← خسرو پرويز

خسرو انوشيروان شانزده، ۷، ۳۶، ۴۱ ـ ۴۳، ۹۶، ۹۹، ۷۷، ۸۷، ۹۸، ۹۸، ۱۹ ـ ۹۹، ۵۹، ۸P، ۲۲۱، ۲۵۱، P۸۱، ۱۹۱، ۲۰۲، ۵۰۲،

117, 717, 777, 777, 777, 677, 677 \_ 777, 767, 767, 767, 767 \_ 677, 777, 177 \_ 777, 677 - 797, 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 717 617 . 77 777 777 777 167 667 **707, 777, 777 \_ 777** 

خسرو اول ← خسرو انوشيروان

خسرو پرویز شانزده، ۸، ۳۹، ۴۲، ۵۰، ۵۴، ۳۷، ۷۷، ۲۸، ۷۸، ۹۸، ۹۹، ۲۱، ۲۷۱، ۹۱، · · 7 ، 177 ، 697 , P97 , PV7 , 477 ، 6A7 , ۷۸۲، ۸۸۲، ۱۹۲، ۹۹۲، ۵۱۳، ۷۱۳ - ۶۳۳، 777 - 777, 277 - X67, 727

> خسرو چهارم ۳۵۶، ۳۵۷ خسرو خوارزم ۳۵۹ خسرو دوم ← خسرو پرويز خسرو سوم ۳۵۶، ۳۵۷ خسرو شنوم ۲۹۴ خسرو یزدگرد ۸۱ ۱۹۷ خششره ۱۵ خشیارشا ۱۷، ۱۵۳

خودای بددبیر ۳۶ خور ۱۱۳ خورداد ۱۲۳ خورگان ۲۴۴، ۲۴۵

خطلان شاه ۳۵۹

خورنه ۱۲، ۱۷ خوره خسرو ۲۶۹ خوستووانيفت ١۴۶ خوش آرزوگ ۲۹۹، ۳۳۱، ۳۴۱ خوشنو واز ۲۱۲

> دادبنداد ۹۵ دادفرخ ۳۶

خوشیزگ ۱۰۹

| مال مناسانیال                           | ایران در زا                              |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| دوسلان ۳۶۱                              | دادهرمزد ۲۶۰، ۳۰۵                        |
| دو شوالی ۲۷۱، ۲۷۲                       | دادیشوع ۲۰۳، ۲۰۴                         |
| دوفای ۲۲                                | دارا ۵۸                                  |
| دوفید ۱۳۷                               | داراب هرمزیار ۴۴، ۲۴۳                    |
| دولاگارد ۵۱                             | دارمستتر هفده، بیست و یک، بیست و دو، ۳۲، |
| دومناش ۱۰۷، ۲۳۴، ۳۷۱                    |                                          |
| دومورگان بسیست و چمهار، ۳۲۵، ۳۲۴، ۳۳۱،  | 791, 177, 277 - 177, 277, 177, 727,      |
| ٣٣٨                                     | ۸۹۲، ۲۷۲، ۵۸۲،                           |
| دی ۱۲۳،۱۱۳                              | داریو ← داریوش                           |
| دیلس، ه ۳۳۴                             | داریوش ۱، ۷، ۷۵، ۱۵۳                     |
| دین ۱۱۳                                 | داریوش اول ۲، ۶۸، ۹۰، ۳۳۱، ۳۷۹           |
| دیندورف ۳                               | داریوش دوم ۲۳۴                           |
| دینگ ۵۹، ۲۰۹                            | داریوش سوم ۷۳، ۱۲۰، ۱۵۱، ۲۳۴، ۳۶۰        |
| دینوری ۴۵، ۴۶، ۷۷، ۸۸، ۸۸، ۹۳، ۹۶، ۱۹۹، | داماسیوس ۲۰۶                             |
| 717, 777, 777, 277, 767 _ 767, 127,     | داهر ۳۶۲                                 |
| <b>797, 707, 777, 777</b>               | داهه ۲                                   |
| دیودوتوس ۱۰                             | دبواز ۲۷۵                                |
| دیودور ۸۰                               | دوپوسویر ۱۳۲                             |
| دیوکلسین ۴۸، ۹۰، ۲۴۴، ۳۴۳               | دبهر ۳۶، ۳۰۸                             |
| ديولافوا بيست و يک، ۶۲ ـ ۶۵، ۱۶۱ ـ ۱۶۳، | دخویه بیست و یک، ۴۵، ۴۷، ۴۸، ۵۸، ۷۶،     |
| ARIS PRIS IVIS BAIS 7.75 IATS TATS      | P11, 727, TVT                            |
| 446                                     | درستمت ۲۲۲، ۲۲۲                          |
| دیون ۶۸                                 | درن، ب ۴۷                                |
| دیون کاسیوس ۴۸                          | دروئن ۱۲                                 |
|                                         | دروز ۲۲                                  |
|                                         | دستورجی صاحب ۱۰۵                         |
| رأس الجالوت ← رشكالوتا                  | دلدنبورگ ۲۵                              |
| راپسون ۱۲                               | دمتریوس ۱۰                               |
| رادهرمزد ۳۶                             | دمسقیوس سوریایی ۳۰۶                      |
| رافس ۱۳۴                                | دمشقی ۲۹ ً۱                              |
| رالینسون ۳۰، ۱۶۸                        | دمووند ۷۵                                |
| رام ۱۱۳                                 | دنحا ۵۴                                  |
| رام راتوخ ۱۰۹                           | دوال ۵۳                                  |
| راونا ۳۷۴                               | دودا، و ۳۴۰                              |
| رایت، و ۵۳، ۹۳، ۹۷، ۹۸                  | دورن ۲۴۳                                 |

ربولا ۲۲۶

رتشتین بیست و یک، ۶۶، ۷۱، ۷۷، ۹۶، ۱۷۲،

۹۹۱، ۴۵۲، ۹۵۲، ۱۶۲، ۸۶۲، ۵۹۲، ۲۲۳

رته ۱۵

رزنبرگ ۱۳۰، ۲۸۱، ۳۰۷

رســتووتزف بـیست و یک، ۶۱، ۱۲۹، ۱۵۲،

191, 991, 491, 974

رستهم ۱۵۶، ۲۳۶، ۲۵۶، ۸۵۳، ۵۹۳

رستهم پسر فرخزاد ۳۵۷

رشگالوتا ۱۹، ۲۰، ۷۷، ۱۹۷، ۲۷۹

رشر، اِ ۴۷، ۴۸، ۲۶۶، ۲۷۱، ۲۷۳، ۳۴۰

رشن ۱۱۳،۱۵،۱۴ ۱۱۳

رشنو ۱۴

رشید یاسمی، غلامرضا یازده

رضا شاه ۲۹۴

رضایی باغبیدی، حسن یازده

رفائيل ۱۴۰

رنو ۱۳، ۱۰۹، ۱۵۲

روپخان ۳۵۹

رودکی ۳۰۷

روزن، بارون ۲۸، ۴۰

روزنبرگ ۲۷، ۳۵۵

روشن، ۳۴

رومیزان ۳۱۹

رویستر ۱۲۲، ۲۷۵، ۷۷۷، ۲۷۹، ۲۸۱، ۳۲۵

478

رهام ۲۰۹

ریتزن اشتاین ۲۱، ۲۳، ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۹، ۱۴۰

ریشلت ۲۷، ۲۸

رینو ۹۱

زنوس ۱۱۲،۱۱۱،۶۳،۱۱۱

زئوس ماگیستس ۱۹

زاخو ۲۰، ۳۶، ۴۰، ۴۷، ۵۳، ۱۰۷، ۱۱۰، ۱۱۹،

771, 617, 777, 977, 7.7

زادان فرخ ۳۲۱، ۳۵۷

زادویه ۳۵۸

زادویه بن شاهویه الاصفهانی ۳۸

زارادس ← زردشت

زاره، ف هفده، بیست و یک، بیست و دو، ۶۱ م

۵۶، ۱۱۱، ۱۳۱، ۱۵۴ ـ ۱۵۷، ۱۵۱، ۱۶۲،۱۶۱،

۲٠٢، ۵۹۱، ۹۹۱، ۱۶۸ - ۱۷۱، ۱۸۴، ۲۰۲،

۸۰۲، ۳۱۲، ۵۷۲، ۷۷۲، ۸۷۲، ۱۸۲، ۲۸۲،

۵۸۲ ـ ۷۸۲، ۲۲۴، ۵۲۳، ۲۳۰، ۵۳۳ ـ ۸۳۳،

79. 748 - 74T

زامیاد ۱۱۳

زاروام ← زروان

زالمان ۲۶، ۱۳۲، ۲۴۵، ۴۹۳

زاماسپ ۳۶

زبرگان ۲۷۴، ۲۷۵

زتنبرگ بیست و یک، ۳۹، ۴۵، ۴۶، ۷۳، ۷۵،

۹۷، ۱۳۱، ۱۵۱، ۱۹۱، ۱۳۴، ۹۸۲، ۵۱۳،

۱۳۳، ۳۳۳، ۱۳۳۰، ۴۳۰، ۲۶۳، ۲۶۳

زر ثوشتره ← زردشت

زردس ۲۴۵

زردشت ۱۴ ـ ۱۶، ۲۱، ۴۵، ۸۲، ۸۳ ۱۰۳،

۵۰۱ - ۷۰۱، ۱۱۰، ۱۱۴، ۱۱۱ - ۱۲۱، ۱۳۴،

791, A.7, 677, 777 \_ 777, A77, 7P7,

P.7, 217, . VY, XVY, PVY

زرمهر ۲۱۲، ۲۱۴، ۲۴۲، ۲۴۳، ۱۵۲

زرمهر سوخرا ۲۶۱، ۳۷۴

زروان ۱۸، ۱۰۶ ـ ۱۱۴، ۱۳۴، ۱۳۵، ۲۴۶،

417-411 4740

زروان داد ۸۲، ۸۵، ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۳۶

زروان داد پسر یوانیم ۳۶

زروکار ۱۰۸

زریر ۲۱۳

343

زکاس ۷۴

زناراس ۲۴۵

۹۲۲، ۳۳۲، ۴۳۲، ۹۳۲، ۵۵۲، ۹۵۲، ۵۷۲، ٧٧٢، ٩٨٢، ١٩٢، ٣٩٢، ٩٩٢، ٣٠٣، ٩٠٣٠ 117, 117, 177, 777, 187, 167, 187, **ጞ**የት, የ**የ**ት, ۲۷۲, ۸۷۳

ساکسی ۳۳۴ سال ۱۲۲ سامانیان ۳۶۸

سامىيكە ۲۵۵ سبتوس ۵۲، ۳۴۰، ۳۵۷

سبئوس أرمني ٣٥٤ سبریشوع ۵۴، ۳۱۸، ۳۱۹، ۳۵۰ سیاهبد ۷۴،۷۴

> سپنته مینیو ۱۶ سیندارمد ۱۱۳

سیندیاد ۷۳ ـ ۷۵، ۸۲، ۲۰۱

ستاک ۱۱۹

سرائيل ۱۴۰ سرجيوس ۴۹

سرکش ۳۴۷، ۳۳۱ سرمت ۱۲

سروش ۱۱۳،۱۵، ۱۱۳

سروشه ۱۴

سزومن ۱۰۲

سعدالدين وراويني ۴۷، ۲۲۸

سعدین وقاص ۳۵۹، ۳۶۱، ۳۶۲

سعید بن بطریق ۴۵

سل اینویکتوس ۱۰۲

سلمان ساوجي ٣٤٨

سلوکیان ۲، ۵۷، ۱۱۵، ۲۷۸

سمبات باگراتونی ۲۹۴، ۳۱۹

سمی ۳۲۱

زنبيل ۳۵۹

زنر، ۱۰۷

زنوب ۵۱

زنوبی ۱۵۵، ۱۶۵، ۱۶۶

زنون ۲۱۰، ۲۱۵

زوناراس ۵۰

زوپورس ۲۱۲

زوسیموس ۴۹، ۷۴، ۲۷۸

زیخ ۷۴

زیک ←زیگ

زیگ ۲۸، ۷۴

زىگلىنگ ۲۸

زين ۲۶۹

زینب ۱۶۵

ژاک ۲۲۴

ژان کریزوستوم ۲۸۶

ژوستن ۲۵۶

ژوینین ۱۷۶

**ژی استروب هفده** 

ځی کارل ۲۵

سابها ۲۲۶، ۲۲۹

سابير ۲۵۵

ساسان ۵۷، ۵۹

ساسانیان چهارده، هفده، ۱، ۴، ۷، ۲۵ ـ ۲۷، سلر ۲۴۳، ۲۵۶

۲۷، ۳۰، ۳۲، ۳۴، ۳۵، ۲۷، ۳۹، ۳۳ ـ ۴۵، سلمان یاک ۲۷۷

\_ VV . VA \_ FA . FA . FF . FF . GF \_ GF . FF

71 AN VN AP VP ... 1. 1.1. 2.1. ۱۱، ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۱، ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۲،

۵۲۱، ۱۲۸، ۲۱۱، ۳۳۱، ۱۵۱ - ۲۵۱، ۵۵۱،

۱۵۹، ۱۶۲، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۸۸، ۱۹۰، ۲۰۰، سنت اگوستین ۱۳۲

۲۰۷، ۲۱۱، ۲۱۶، ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۲۲، ۲۲۸، سنت اوژن ۱۸۲

سنتروک، آدم ۸ ۵۱۱، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۳۱ - ۱۳۳، ۱۹۲ - ۱۹۲، سنت سرجيوس ٣٥٠ 101, 191, 191 - 191, 991, 101 741, PAI, 6.7, 227, 1A7, 7A7, 7P7, سن سرژ ۲۷۹ سنصر ۶ **\*\*\*** \*\*\* \*\*\* شایور دوم شانزده، ۳۲، ۳۳، ۳۶، ۴۱، ۷۱، ۷۴، سنكا ١٠ سنمار ۲۳۰ 72 72 72 79 ... 1. 7.1. 711, 161, 261, سن نرکس ۲۷۹ ٠٩١، ١٧١ ـ ۵٧١، ٨٧١، ٢٨١ ـ ٢٨١، ٩٨١ ـ PAI 4.7, 4.7, A.7, 017, PIT, 177, سو تر ۲۳ سوخوا ۷۴، ۲۱۲، ۲۴۲ ۵۲۲، ۶۶۲، ۲۷۲، ۷۷۲، ۹۷۲، ۸۲، ۵۸۲، 795, 697 سور ۵۵ سورانطاکی ۱۳۲ شاپور سوم ۳۲، ۴۲، ۷۸، ۱۵۱، ۱۸۴، ۱۸۶، ۷۸۱، ۵۹۱، ۲۲۳ سورن ۳، ۵، ۸، ۹، ۱۱، ۷۷ ـ ۵۷، ۷۷، ۸۱، ۹۸، ۵۷۱، ۲۰۹ ،۱۷۵ شایور مهران ۲۴۳ سوزومن ۱۹۵

سوزومن ۱۹۵ مهران ۲۴۳ سوزومن ۱۹۵ شاپور مهران ۲۴۳ سوزومن ۱۹۵ شاد ۱۹۵ شاد ۱۹۵۹ شاد ۱۹۵۹ شاد ۱۹۵۹ شاد ۱۹۵۹ شاد او هرمزد ۱۹۵۸ سولپیسیوس سوروس ۴۹ شاد شاپور ۵۹ شاوان ۱۹۲، ۱۴۱، ۲۵۷ سیاوش ۳۶ ۹۳، ۹۴، ۲۳۶، ۲۳۶، ۲۴۸ شاوگ ۳۱۹ شاهین و همن زادگان ۳۱۹

شروانی ۲۷۲ شابو ژ، بی ۵۴، ۷۶، ۷۶، ۲۲۵ شابو ژ، بی ۳۵، ۷۶، ۲۶۰ شابور ۵۹، ۶۴، ۲۷۱، ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۹۱ شمس ۱۰۱ شمس ۱۹۸ شمط ۳۵۳ – ۳۵۵، ۳۵۷ شمعون ۱۹۵ شمعون ۱۹۵

شاپور پسر وهرام ۳۷۴ شاپور اول نوزده، بیست و دو، ۲۰، ۲۵، ۳۱، شمعون برصبعی ۱۹۵، ۱۹۵ ۳۲، ۴۱، ۴۸، ۷۲، ۷۴، ۹۰، ۱۰۰، شمعون جادوگر ۳۸۲ ظهیرالدین مرعشی ۴۷، ۲۴۳، ۲۵۵، ۲۶۱

عبدا ۱۹۸ عبدیشوع ۲۲۴ علی(ع) ۳۶۲ عمرالنعمان ۳۱۹ عمروبنالخطاب ۳۵۸، ۳۵۹، ۳۶۱ عمروبن عدی ۱۴۶ عنصری ۲۹۲ عونی ۲۹۲، ۴۰، ۳۴۸

عيشوبخت ٢٣٣

غسانیان ۵۷، ۶۶

فاتک ۱۳۳، ۳۸۲ فارقلیط ۱۳۴، ۳۸۳

شمید ۵۱ شمیدت، اریش ۳۱ شمیدت ۱۳۳، ۱۳۳، ۱۳۵، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۴۲، شمیدت ۱۴۴ ـ ۲۷۵، ۱۳۶، ۲۸۰، ۳۲۹، ۳۸۲ شوارتز، پ ۶۵، ۱۲۱، ۲۰۰ شوالی ۴۷ شوشیندخت ۱۹۷

شولتس ۲۱ شهرستانی ۴۷، ۹۸، ۹۸، ۱۲۱، ۱۳۹، ۲۴۶ ۲۴۶ ـ ۲۴۸ شهرگ ۳۵۹

> شهروراز ۳۲۲، ۳۲۳، ۳۵۳، ۳۵۶، ۳۵۷ شهریار ۳۵۳

> > شهرین ۲۲۹ شهریور ۱۲۳،۱۲۳ شیخ طوسی ۲۳۵

شیخ مفید ۲۳۵ شیخو، لوئیس ۴۵، ۲۴۲

شيرخطلان ٣٥٩

شیرویه ۲۰۹، ۲۲۱، ۲۸۸، ۱۳۵۵ م۳۵۳ - ۳۵۶ شــیرین ۳۱۸، ۳۲۲، ۳۳۱، ۳۴۰، ۳۴۹، ۳۵۰، ۲۵۳، ۳۵۳، ۳۵۶

> صالحانی، پ ۵۴ صفینیا، رضا ۸۹ صوفیا ۲۳

ضحاک ۱۲۸، ۱۵۵، ۳۵۹، ۳۶۰ ضراربن الخطاب ۳۶۱

طرخان ۳۵۹ طبری بیست و دو، بسیست و چهار، ۳۷، ۴۲، 4.0 فهرست اعلام

فریمان، اِ ۳۶، ۲۹۸، ۲۹۸ فارمر، ه ۳۴۵، ۳۴۸ فاکس، شروود ۵۰، ۱۰۲، ۲۴۵ فلاندن ۵۵۱، ۱۵۷، ۱۹۲، ۱۹۲، ۹۸۲، ۱۳۳ فانتور ۲۰۷ فلاويوس فيلوستراتوس ٩، ١٠، ٩٠ فلاويوس وييسكوس ۴۸، ۱۵۵، ۳۴۳ فان فلو تن ۴۷، ۸۰، ۸۴، ۸۸، ۲۷۳، ۲۲۳، ۲۳۴، فلوگل بیست و دو، ۲۳، ۴۲، ۱۳۲، ۱۳۴، ۱۳۹ ۸۵۲، ۲۶۰ فلیشر ۲۳۰، ۲۴۳، ۲۷۱، ۳۶۷ فتق ← فاتک فراسیاگ ← افراسیاب فوتیوس ۴۹، ۷۳، ۱۰۷، ۲۰۷ فرانکه ۱۲ فوستوس ٧ فرخ ۳۴ فوستوس بیزانسی ۸، ۷۴، ۷۵، ۹۳، ۹۳، ۹۸، فرخار ۳۴۷ ۷۱۲، ۱۲۲، ۲۲۲، ۵۸۲، ۳۶۲، ۴۶۲، فرخان ۶۰، ۳۱۹ فوشه، ۲۴ فوكاس ٣١٩ فرخانزاد ۳۲۱ فون سالت ۱۲ فرخان شهر وراز ۳۵۶ فون سله ۱۳۳ فرخزاد ۲۲۱، ۲۵۲، ۲۵۸ فون گوتشمید ۱۲ فرخزاد خسرو ۳۵۶ ـ ۳۵۸ فون لوکوک ۲۴، ۲۵، ۱۳۲، ۱۴۶ فرخ زروان ۳۶ فون وزن دنک ۲۲ فرخ شاپور ۸۴ فهلید ← بارید فرخ مرد ۳۵ فيثاغورث ٢٤٥ فرخ هرمزد ۳۵۷، ۳۵۸ فردنجي ٣٤ فيروز ۸۸ فیلیپ عرب ۱۶۰ فردوسے ۳۶، ۳۸، ۳۹، ۴۴ \_ ۴۶، ۸۴، ۹۴، ۹۵، 111, 271, 271, 271, 271, . P1, . . 7, 1.7, 7.7, 717, 817, 877, .77, 777, قابوس ۴۲ 177, · 67, 467, 767, · 67, 767, 187, قارن ۲، ۵ ۵۷۲، ۷۹۲، ۷۰۳، ۸۱۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۷۴۳، قباد ۵۳ 767 - 967, 197, 797 فرشوكار ۱۰۸ قزوینی، محمد ۴۷، ۲۲۸، ۲۹۲ قسطنطين ١٧٣ فرندزم ۱۷۴ قسطنطین کبیر ۱۷۲، ۲۵۱

کاترمر ۳۶۱ کادیشیان ۲۵۱، ۲۵۴ کاردوو بیست و چهار، ۳۹، ۴۰، ۴۳، ۴۵، ۱۲۰،

قطوس ۳۳۰

فريدلندر ٢١ فریدون ۱۲۳، ۱۲۷، ۱۲۹، ۱۴۰، ۲۴۸، ۳۵۹

فروردین ۱۲۳، ۱۲۳

فرهاد ۳۴۰

فرهاد پنجم ۷۳

فرهاد چهارم ۷۳

فریدریش دوم ۲۷۱

377, 177

كسرى ← خسرو انو شيروان

کسلر ۱۴۳،۱۳۲

کشکر ۱۹۷

کُشم ۷۳

کلمن، س ۵۰

کلیم کایت، هانس یواخیم ۳۸۸

کلینگه، گ ۳۰۷

کمبوجیه ۲۱۱، ۲۳۴، ۲۷۹، ۲۸۳

کنستانس ۱۸۴، ۱۸۰، ۱۸۹

کنستانس دوم ۱۷۳

کنو د دانیست ۳۳۰

کواد ۷۸، ۲۱۲، ۲۱۴، ۲۲۱، ۲۳۶

کواد اول هفده، ۴۱، ۴۴، ۴۹، ۵۳، ۶۹، ۹۳،

711, PAI, 417, ATT, 777, ATT, ATT \_

137, 737, 777, 197, 697, 777, 767,

777, 777, 677

كواد دوم ← شيرويه

كوجوله كادفيزس ١٢

کورٹون ۲۴۳

کورتن ۴۷، ۱۰۸، ۱۲۱، ۱۳۹، ۲۴۶

کوردیاس ۱۶۲،۱۶۱

کوروش ۱، ۶۶، ۳۷۹

کوریل ۷۳

کو شانیان ۱۲

كولاسس ١٨٤

كولاكس ٧٤

کوم ۱۱۱

کومون ۱۸، ۲۱، ۵۵، ۱۳۴ ـ ۱۳۷، ۱۴۵، ۱۵۰،

479

کونگخاس ۲۱۱

کونی ۱۱۱

کست بسیست و دو، ۱۵۵، ۱۵۷، ۱۶۳، ۱۶۴، کوی ویشتاسیه ←گشتاسب

791, 194, 797, 797

کاردار ۲۰۱

کارن ۳، ۷۷ ـ ۷۵، ۸۸، ۲۱۲، ۲۶۱

کاروس ۱۶۶

کازارتلی ۳۰۰، ۳۰۲، ۳۰۵

کاساندر ۸۰

کامیرس ۳۳۴

کانایانس ۵۱

کانشکا ۲۲،۱۲

کاو سگان ۷۵

كاولشاه ٣٥٩

کاووس ۴۲، ۲۵۵

كاووس يىدشخوارگرشاه ۲۵۵، ۲۵۶، ۲۵۹ ـ كنون ۸۰

187,787

کاوه ۱۵۵، ۲۵۶، ۲۵۹، ۲۶۰

کدرنوس ۵۰، ۳۳۳

کراچکووسکی ۴۵

کراسوس ۳، ۸، ۹، ۲۹، ۷۳

كرامرس ٢۶۶

کردوئن ۱۷۶

کردیر ۳۲، ۳۸۰

کرمر ۹۲،۹۲، ۲۸۳

كرمون ١١١

کروس، پل ۳۰۵، ۳۰۷

كروگاسيوس ١٨٢، ١٨٣

کرونوس ۱۱۱

کرونوس آپیروس ۱۱۲

کری، لویی ۸۹

کریستنسن، آرتور یازده، سیزده، هجده، نوزده،

بیست و دو، ۲، ۱۹، ۳۴ ـ ۳۷، ۴۰، ۴۲، ۴۴،

67, 77, PB, 73, 33, 24, PV, 11, 71,

71 AN 411 VII PIL - 1111 AIL

۲۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۱۳۶، ۱۴۰، ۱۶۰، ۲۰۴، کونل ۲۷۵

717, 277, 677

گشتاسپ ۸۳، ۱۲۰، ۱۹۲، ۸۷۳ گشنسپ آدرویش ۱۹۹، ۳۷۳ گشنسپ آذار ۷۷، ۸۸ گشنسب اسیاد ۳۵۳، ۳۵۵

گشنسب داد، ۲۱۳، ۲۵۱، ۲۵۲، ۲۵۴، ۲۵۵

گشن یزداد ۲۲۹، ۲۳۰

گلون ۲۵۰ گلونازس ۲۶۰

گنومون ۱۳۴

گنوني ٧

گنیل ۱۷۴

گو تشمید ۴۳، ۵۱، ۵۷، ۵۸، ۶۶

گوتوالد ۲۸، ۴۵، ۲۱۰، ۲۸۶، ۲۳۲

گوتیو ۱۴۱،۲۷

کر چر ۶ گرچهر ۵۸، ۵۹

گودرز ۳، ۴، ۱۹۹

گوردیگ ۳۱۹

کو زگان خو دای ۳۵۹

گوش ۱۱۳

گوگشنسپ ۳۴

گوگی ۱۱۱

گوندوفارس ۱۲،۱۱

گوندوفر ۱۱

گونرپ →گرشاسپ

کب ۲۹، ۴۵، ۴۷، ۷۷۷

گیرشمن ۳۲، ۵۹، ۸۱، ۱۱۵، ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۶۴

گیرگاس ۴۵، ۷۷، ۱۹۹، ۳۷۳

کیگر، ب ۱۳، ۱۵۳، ۳۲۴، ۳۴۲، ۳۵۱

گىلانشا، ۷۲

گيو ۴

گيورگيس ۳۱۰، ۳۵۱

گيومرد ۲۳، ۱۰۵

گیه مرتن ←گیومرد

گیهمرد ۱۳۷

کی آدربوزید ۳۴

کے اشک ۷۳

کیپین ۱۱

کی خسرو ۳۴۸

کیداره ۲۱۱

کیداریان ۲۰۸، ۲۰۹

کی کاووس ۱۱۱، ۲۱۹، ۲۲۹

كيكوااوز كى كاووس

كيوس →كاووس

کیومرث ۱۰۵

گثومات (بودیای دروغی) ۲، ۳۷۹

گـــابریلی ۳۹، ۴۰، ۴۲، ۴۳، ۴۶، ۴۷، ۴۷، ۱۶۰

717, 717, 7.7, .07\_767, 767

گالريوس ١٧١

كالينوس ١٤٥

گیهارد ۵۳

گبهاردت ۵۵

گدار ۲۵، ۲۲۹

گرتس ۲۰

گردیگ ۲۳۴، ۳۴۰

گردیه ←گردیگ

گرزن ۸۹

گرسمان ۲۱

گرشاسپ ۱۲۱، ۱۴۰

گرگوار ۳۱۹، ۳۵۰

گرگوار قدیس ۵۱

گرگین ۷۴، ۲۴۳، ۲۵۸

گرم ۳۳۰

گرومیانس ۱۷۶، ۱۷۹

گرون ودل ۲۴، ۲۵

گریگوریوس بارهبراوس ۵۴

گری، لویی ۱۹۷

گرینفیلد، ی ۸۹

لهمان ۱۷۵ لهمان هويت ۶۴ ليبانيوس ۴۸

لینسیه، ریموند ۹۶، ۱۴۱

لثونس ١٠٢

لابور بیست و سه، ۲۰، ۷۶، ۸۱، ۱۰۲، ۱۵۷، گیتل ۳۲۹ ۱۸۲، ۱۸۴، ۱۹۴، ۱۹۵، ۱۹۷، ۱۹۸، ۲۰۳، کیدسیارسکی ۲۳ ۲۰۴، ۲۰۹ ـ ۲۱۱، ۲۱۵، ۲۲۱ ـ ۲۲۵، ۸۸۵ لیس، و ۲۱۹ 707, 607, 817, 817, 007\_707

لاحقى ٤٤

لازار ۲۵، ۲۱۲

لازارفساریے ۵۱، ۷۳، ۸۱ ۱۲۱، ۲۰۱، ۲۰۶، مأمون ۲۵۹

V•7, 717, 777, 7P7

لاكتانتيوس ١۶١

لاكتانتيوس فيرميانوس ۴۸

لامي ۵۴

لاند ۲۰۵

لانگلوا پیست و سسه، ۵، ۷، ۸، ۵۱، ۵۲، ۵۷،

٧٧، ١٨، ٧٨، ٣٩، ٨٩، ٢٠١، ٣٠١، ٧٠١،

111, 171, 701, 701, 101, 0.7 - ٧٠٢,

P.7, 717, 717, V17, 177, 777, 777,

۵۲۲، ۴۳۲، ۳۸۲، ۵۸۲، ۳۶۲، ۴۶۲، ۹۶۳

ل ۱۷۲، ۲۷۲

لسترانج ۴۵، ۲۴۳، ۲۴۶ ۲۷۹، ۳۷۷

لگه ۲۱

لنـــتس ۲۶، ۱۳۲، ۱۳۴ ـ ۱۳۶، ۱۴۰، ۱۴۱،

146,144

لند ۱۹۵

لودرس ۲۸

لوکوک ۱۴۸ ـ ۱۵۰

لومل ۱۳، ۱۵، ۱۰۵، ۱۰۵

لووايان دوفلوريوال ۵۱

لووند ۵۲

لوی ۵۷، ۵۹، ۶۹، ۴۶۰

لو یان ۲۸

لو يمان ۲۸

لهراسب ١٩٢

ساد ۱، ۱۷، ۱۹، ۶۱، ۶۱، ۵۷، ۲۸، ۲۸، ۹۷، ۹۷،

۵۸۱، ۲۰۲، ۷۹۲، ۱۹۳، ۲۹۳

مارامو ۳۸۷، ۳۸۸

ماریها ۵۴، ۱۱۰، ۲۳۴، ۳۰۴، ۳۰۵

ماریهای بطریق ۱۰۷

مارتين ۲۰۸

مارسانها ۲۲۵

مارکوارت بیست و سه، ۵، ۶، ۳۷، ۴۰، ۴۲،

70,00, 70, 70,00,00,00,00,00,00,00

۵۲۱، ۴۵۱، ۱۶۰، ۳۷۱ - ۵۷۱، ۴۸۱، ۹۶۱، VP1, 7.7, A.7, P.7, 117, 717, 717,

197, 4P7, VIY\_ • 17, 477, 767, V6Y\_

454 ,409

714 77V

مانوئل مامیکونی ۱۷۵

۵۲۲، ۳۶۲، ۱۵۲، ۵۵۲، ۱۹۲، ۵۹۲، ۹۹۲،

ماروثا ۱۹۶، ۲۱۵

ماریا ۳۴۹

ماریس ۲۰۷

ماریه ۵۱

ماسه، هانری ۲۶۰

ماکلر ۶، ۵۲، ۳۴۰، ۲۵۴،

مالخاسيان ۵۲

مان ۲۶

مانو تل ۸ ۲۹۳

مانی ۱۰۶، ۱۳۱ ـ ۱۳۲، ۱۳۹ ـ ۱۴۸، ۱۵۰، مسعودی پانزده، بیست و یک، بیست و چهار، PT, +7, 67, 87, PR, AV, PV, 1A, 6A, ۰۹، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۹۱، ۱۹۳، ۲۰۰ 1.7, 117, 477, 177, 127, 627, 127, P97, 177, 777, 777, P77, • P7, 777, 777, 277, 177, 127, 727, 727, 777 - 677 AVT

مسیح ← عیسی مسينا ۲۹، ۳۷، ۵۳، ۱۰۰، ۲۰۸، ۱۲۱، ۱۵۴، 191, 911, 911, 417, 477,

> مشی بغی ۱۳۶ مشيرالدوله سيزده مشبک ۱۰۵

مشیانگ ۱۰۵

ملاکر ۲۵

مطهربن طاهر المقدسي ۴۵، ۴۶، ۱۱۹، ۲۴۳، 49.

المعتضد ٢٨١ معین ۱۱۲ المكتفى ٢٨١ مکنزی ۳۸۱ مکوران ۶۱

> ملالس ، ۵، ۲۶۲، ۵۶۲، ۲۵۲، ۲۶۰ مناندر ۱۰

> > مناندرس ۷۴، ۱۹۰، ۳۱۶، ۳۷۴ مناندرس پروتکتور ۵۰ منذر ۷۸، ۱۹۹، ۲۹۳، ۲۹۸ منذر ثالث ۲۵۹

> > > المنذرين الشقيقه ٢۶١ منذر لخمي ٢٤٠ منصور عباسی ۲۸۱ منوچهر ممنوچيتر

منوچهری ۱۲۶ منوچیتر ۵۷، ۸۳، ۳۴۸ منوش چيثره ← منوچيتر

۶۲۲، ۵۶۲ ـ ۷۶۲، ۳۰۳، ۳۲۳، ۲۸۳، ۳۸۳، ماوردی ۸۲ 11706

ماه آدرگشنسپ ۳۵۶ ماهان داد ۳۶ ماهیه د ۲۵۷، ۱۶۱، ۲۷۴، ۵۷۲

ماهداد ۲۶۰ ،۲۶۰

ماه گشنسپ ۷۶، ۷۷، ۸۷، ۲۰۱، ۲۰۲

ماهوی ۳۶۳

ماهیار ۳۵۷

متوكل عباسي ٢٨٣

محمدين الجهم البرمكي ٣٨

محمدبن مطيار الاصفهاني ٣٨

محمد نظام الدين ٣٨، ٢٠

محمود غزنوی ۲۹۲

مدن ۲۵

مرتضی بن داعی حسنی رازی ۴۸

مردأوند ٣۶۴

مردان شاه ۲۲۱، ۳۵۰، ۳۵۳، ۲۵۴

مردتمان ۵۷، ۲۰۹

م دوک ۶۷، ۱۳۵

مردیانگ ۳۷

مرمریم ← مریم، مادر مانی

مروزان ۲۶۹

مریم ۳۵۳، ۳۵۳

مریم، مادر عیسی ۲۰۷

مریم، مادرمانی ۳۸۲

مزداه ۱۷،۱۴،۱۳ ا

مزداه اهو را ۱۴

مزدک شانزده، ۴۴، ۲۴۲ ـ ۲۵۰، ۲۵۶ ـ ۲۶۰،

777, 777

مزن ۱۳۷

مسعرين المهلهل ٣٣٠

مهروراز ۸۴ ۲۳۶ مهر هر مزد ۲۲۱، ۲۵۴، ۳۵۵ مهريزد ۱۳۵، ۱۳۶ ميتراس ١٩ میثرانه ۷۵ میثره چهارده، ۱۳، ۱۴، ۱۷، ۱۹، ۱۰۲، ۱۰۶، \*11-711, 711, 717 ميدوگماه ۳۴ میر، ادوارد ۲، ۲۲۳، ۲۷۵، ۳۷۸ ميرخوند ۲۶، ۱۴۸ میس ← مریم، مادر مانی میشل سریانی ۷۶، ۲۱۳، ۲۴۵ میلیندا ۱۰ مینورسکی نوزده، ۲۶۶، ۳۱۷، ۳۵۹ مسینوی، منجتبی ۴۰، ۴۱، ۶۹، ۷۰، ۷۲، ۹۴، 777, 267, 187, 487, 787, 287, 777, TAD مه ۱۲، ۲۸، ۵۷، ۲۰۷

> نابلون ۲۸۶ ناسن ۲۲ نامدار گشنسپ ۳۵۶ نبوكدونصر ٣٢۴ نبهو ۱۱۲ 🤾 نپوس ۸ نخو يرگ زادو په ۲۶۲

> > نرسس ۲۱۵، ۲۷۹

نرسس اكينيان، اليزئوس بيست

41. منوهمید ۱۳۸ مو ئس ۱۱ موید بهرام ۳۸ مودی ۳۵، ۳۳۲ مو رگان ۵۷، ۱۸۵ موریکیوس ۲۶۹، ۲۹۴، ۳۱۷، ۳۱۹، ۳۴۰ موسونيانوس ١٧٣ موسی ۲۰ موسی خورنی ۶، ۸، ۵۲، ۷۳، ۱۹۹ موسى بن عيسى الكسروي ٣٨ موسى كالانگ واسى ٥٢ موشل ۲۱۸، ۲۷۸ مسول ۴۵، ۷۹، ۹۵، ۲۰۰، ۲۰۱، ۲۴۳، ۲۶۸ میکاثیل ۱۴۰ ۵۷۲، ۱۹۲۷، ۲۰۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۴۰، ۱۹۳۰ میلاد ۷۴ 457, 137, 737 مولر ۱۲، ۲۶ ـ ۲۸، ۱۰۹، ۱۳۲، ۱۳۹، ۱۴۲، مینگانا ۵۳، ۱۶۰ 771, 771, 777, 777, 777 مونشن هوزن ۲۰۰ مهر ۱۱۵، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۱۲ ـ ۱۱۴، ۱۲۳ مهراگاو بد ۸۴ مهران ۷۳، ۷۴، ۷۷، ۹۸، ۱۷۴، ۱۹۹، ۲۰۹، 717, 977, 717 مهران گشنسپ ۲۳۴، ۲۳۵، ۲۹۶، ۳۱۰، ۳۵۱ مهربوزيد ۲۳۶

مهرداد ۳، ۹، ۲۹، ۷۴ مهرداد دوم ۱۱ مهرسیند ۱۱۳، ۲۱۹، ۳۵۴ مهرسیندان ۱۰۰ مهرشایور ۷۶، ۸۴، ۱۹۷، ۲۰۳، ۲۲۳، ۲۲۴ مهرشاه ۱۴۲، ۳۸۷ مهرن ۱۲۹ مهرنرسه ۷۳، ۷۴، ۷۷، ۸۰ ۸۲\_ ۸۸ ۸۸ ۹۳، ۳۳، ترسا ۱۱۱ ۹۴، ۱۰۷، ۱۸۸، ۱۹۸، ۱۹۹، ۲۰۱ ـ ۲۰۳، نرسائی ۲۲۶

4.7 - 4.7 : 477 : 477 : 497

مهرنوسی ۷۶، ۷۷

نیزک طرخان ۳۶، ۳۵۹ نیکلسون ۴۵، ۲۴۳ نیلسن، دیتلف ۱۴۰ وات فردات ۵۸ واتلين ٣٢٥ واچه ۸ واختسموت ۲۷۵، ۲۷۹ واد۱۱۳ وارم شايوه ۱۸۴ وارنو، ا، جي، ۴۵ وارویک روث ۱۲ واسمر ۳۴، ۱۶۸ والانتين ٢٢ والدشميدت ١٣٢، ١٣٢ ـ ١٣٤، ١٤٠، ١٤١، 146,144 والريانوس ٣١، ٤٨، ١٥١، ١٤١ ـ ١٤٣ والسيوس ١٧٣ والنس ۱۷۴، ۱۷۵ واليس باج ۵۴ وان ویک ۱۲،۱۲ ۱۳ وای یاور ۳۶ وختنگ ۷۷ ور ۱۴ وراز ۳۵۹ ورازان ۳۵۹ ورازبندگ ۳۵۹ ورازگ ۷۷، ۲۰۱

نرسه ۲۰ ۲۲، ۲۷، ۹۰، ۹۰، ۹۰، ۹۲، ۱۵۱، ۲۲، ۹۲، ۱۰۲، ۵۲، ۵۸۲، ۱۷۳ ۱۶۶، ۱۶۸، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۵، ۱۸۵، ۱۹۸، نیرپوسنگ ۱۱۱، ۲۳۶ 746,199 نرسه برزمهر ۲۳۴ نړون ۵ نریمان بیست و چهار، ۳۹، ۴۰، ۴۳، ۱۲۶، سنکه ۱۶۲، ۳۲۶ نظام الملک ۴۲، ۴۶، ۴۷، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۴۳، P ? 7 , 1 \ 7 , 1 P 7 , \ P 7 , نظامی عروضی ۹۴، ۹۵، ۲۹۲ نظامی گنجوی ۳۴۸ نعمان ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۹۵، ۲۶۳ نعمان ثانی ۲۵۴ نعمان سوم ٣٢٢ نگسا ۳۴۸ نلدکه چهارده، پانزده، بیست و دو، بیست و چهار، ۳۷ ـ ۳۹، ۴۲، ۴۴ ـ ۴۶، ۵۰، ۵۳، ۵۵، ۵۶، ۵۸، ۶۰، ۶۱، ۶۶، ۷۰، ۷۲ ـ ۷۷، ۸۱، واک، آناتول ۸۶ 71. AA. 41. 4P. 4P. 4P. 4P. 4P. 4.1. ۸۰۱، ۲۰۱، ۲۵۱، ۴۵۱، ۱۶۱، ۷۰۱ ـ ۲۷۱، 411, 121, 411 - 121, 1.1, 4.7 - 4.7 P.7, .17, 717 \_ 717, 177, 777, 777, 777, 777 \_ 777, 977, 107, 707, 707, ۵۵۲، ۱۵۲، ۱۹۲، ۱۹۲ ـ ۱۹۲، ۱۷۲، ۱۷۲ ـ ۹۷۲، ۸۷۲، ۵۷۲، ۳۸۲، ۵۸۲، ۹۸۲، ۸۸۲، 797 \_ 987, 7.7, ٧.7, ٨.٣, ٣١٣, ٥١٣, ۶۱۳، ۸۱۳، ۳۲۳، ۳۳۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۴۳۰، P77, 767\_667, V67, X67, TVT ننا ۱۱۲ ننائی ← ننا

ننیشتار ۳۵۱ نو لدكه ← نلدكه نوی بوٹر ۲۰ نیبرگ چهارده، نوزده، بیست و چهار، ۱۳ ـ ۱۶، ورام شایوه ۲۰۴ ۳۲، ۳۹، ۱۰۱، ۱۰۵ ـ ۱۱۴، ۱۲۲، ۱۲۵ ورثرغن ۱۱۲

ورثرغنه ۱۴، ۱۷، ۱۹، ۲۳۶ • 97, 197, 497, 197, 224 وردانشاه ۳۵۹ وهــرام چــوبين ۷۴، ۱۲۰، ۲۳۴، ۲۳۵، ۳۱۵، ورزدت ۱۸۴، ۱۸۴ VIT, PIT, . 7T, . 7T, VOT, 72T, V2T ورنين ۱۷۷ وهرام چهارم ۴۲، ۷۷، ۱۵۱، ۱۸۴، ۱۹۵ ورونه ۱۳،۱۳ ۱۴ وهسرام دوم ۳۲، ۷۲، ۹۷، ۱۳۳ ـ ۱۵۱، ۱۶۶ ـ ورهرام ۱۱۳ وزرگمهر چهارده، بیست و دو، ۳۶، ۸۱، ۲۳۰، 174 114 وهرام سوم ۳۲، ۷۲، ۱۵۱، ۱۶۷، ۱۷۰ 177, 697, 9.7, 277, 277 وهرام شاپور ۱۸۴ وزن دنک ۱۱۲، ۱۳۳، ۱۳۴، ۱۴۱ وست بیست و سه، بیست و چهار، ۱۹، ۳۴، وهرام شاد ۳۶ ۳۵، ۸۱، ۸۳، ۸۴، ۱۰۰، ۱۰۴، ۱۰۸، ۱۱۸، وهرام ششم ← وهرام چوبین وهرام گشنسپ ۳۱۷ P17, 777, P07, P.T, .17 وهسرام گور ۲۰۰، ۲۰۱، ۲۲۸، ۲۶۸، ۲۸۹، وسترگارد ۳۱، ۳۵ وسستهم ۷۷، ۹۳، ۱۹۹، ۵۱۳، ۷۱۷ ـ ۱۹۹، 195,79. ۰ ۲۴، ۷۵۲، ۲۷۳، ۲۷۳ وهريز ۹۸، ۲۴۳، ۲۶۵، ۲۶۹، ۲۹۴ وسگ سيونيکي ۲۰۸ وهمن ۱۱۳، ۱۲۳ ولاش ۱۸۸، ۱۲۳، ۲۱۴، ۱۵۱ ـ ۲۵۳، ۲۷۹، وهمنه ۳۵۹ وهن مميكوني ٢١٣ 441 ولاگاز اول ۵، ۱۹ وهوبرز ۵۸ ولاگاز سوم ۱۹، ۲۰ وه هرمزد ۳۶ ولخش ۴۲، ۵۹ ويستهم، چهارده ۷۳ ویشتاسب ۱، ۳۷۸ ولرشک ۵، ۷ ویکاندر بیست و چهار، ۵۸، ۱۱۰، ۲۳۶، ۲۳۹ وندوی ۷۷، ۳۱۷، ۳۱۸ ۲۲۱ ویگرد ۷۹ ووستنفلد ۴۵، ۴۷، ۲۴۲، ۲۹۹ ويمه كادفيزس ١٢ ووسون ۱۱ وولرس ۱۵۵، ۲۱۹، ۲۶۱ وين ← زين ویندوی چهارده، ۷۳ ووندتستل ٣٤ وهب اللات ۱۶۵ ویه شایور ۸۴ وه يناه ۳۶ ویه مهر شایو ر ۲۰۴ ویه شهریگ ۲۲۶ وهرام (سكانشاه) ۱۶۸ وهرام اول چهارده، ۱۴، ۱۷، ۱۹، ۳۲، ۳۶، ۷۷، 7P. 711. 611. 111. 161. 991. 191. هاراطونیان، س ۵۲ P91, PP1, 717, 847, 767, 4V7, 484

وهرام پسنجم ۷۲، ۷۶، ۸۱، ۸۴ ۸۷، ۹۷، ۹۸، ۹۸

۸۱۱، ۲۰۱، ۸۸۱، ۱۹۱، ۲۹۱، ۹۹۱، ۹۹۱،

هاربروشر ۱۰۸، ۱۲۱، ۱۳۹

هاربووکر ۴۷، ۲۴۳، ۲۴۶

فهرست اعلام

هرمزد شاه ۳۵۴ هرمس ۱۱۲،۱۹ هرموگنس ۲۶۵ هرمیاس فنیقی ۳۰۶

هرن ۳۳

هرودوت ۹۰، ۱۵۷، ۲۱۱، ۲۶۶، ۲۹۳ هرودیانوس ۴۸، ۶۸، ۱۵۱ هشام بن عبدالملک بن مروان ۴۳ هشام بن قاسم الاصفهانی ۳۸ هشام بن محمد ۳۱۵

هشو ۱۰۴ هنایستیون ۸۰ هفتان بخت ۶۷ هلیوس ۱۱۲،۱۹

هوار، کلمان ۴۵، ۱۶۱، ۳۶۰ هوارت ۲۴۳

هوان تسانگ ← هیون تسیانگ

هوبشمان ۷۷، ۸۰، ۸۵، ۸۸، ۹۹، ۱۵۲، ۱۵۵، هوبشمان ۷۷، ۲۸۰، ۸۸، ۹۹، ۹۲، ۱۵۵، ۱۵۲، ۲۸۴، ۲۸۴، ۲۸۴، ۲۹۴

هوپت ۱۷۵ هوت ۲۵ هــوتسما ۴۰، ۴۴، ۷۹، ۸۵، ۹۹، ۱۴۴، ۲۹۲،

۳۷۷ هور ۱۰۲ هورنلی ۲۸ هوروتات ۱۵ هوره خشیته ۱۰۲ هوشنگ ۳۵، ۷۹، ۱۲۸

هارناک ۲۲، ۵۵، ۵۵ هاکن ۲۵، ۳۲۹ هالون ۱۱ هالیر ۵۳ هانزن، اولاف ۲۷، ۳۲، ۳۳

هخامنشیان ۱، ۳، ۱۰، ۲۹، ۳۷، ۵۵، ۶۲، ۷۷، ۸۰ ، ۸۰ ، ۸۰ ، ۱۱۴، ۱۱۰، ۱۱۴، ۱۱۰ ، ۱۱۰ ، ۱۲۰ ، ۲۶۰ ، ۲۶۰ ، ۲۶۰ ، ۲۶۰ ، ۲۶۰ ، ۲۶۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰

هراکلس ۱۱۲،۱۹

هرقل ح هراكليوس

هراکلیوس ۱۳، ۵۴، ۱۰۳، ۱۰۴، ۲۴۴، ۳۰۳، ۱۹۳۹، ۲۲۱، ۲۲۴، ۳۳۳، ۲۳۴، ۳۵۳، ۳۵۴، ۲۵۳، ۳۶۲، ۳۷۵

هرکول ۳۳۴ هرمزان ۳۶۲ هرمزد چهارده، هفده، ۱۷۱، ۳۲۶، ۳۱۶، ۳۲۱ هرمزد اردشیر ۷۲، ۱۶۶، ۱۹۴، ۲۰۴ هرمزدان ۷۵ هرمزد اول ۳۲، ۷۲، ۱۴۲، ۱۵۱، ۱۴۷، ۳۲۴

هرمزد پنجم ۳۵۶، ۳۵۷ هرمزد چهارم ۴۱، ۵۴، ۲۳۲، ۲۶۹، ۲۷۱، ۲۷۳، ۲۸۲، ۲۹۵، ۲۹۶، ۳۱۵، ۳۳۱، ۳۶۲، ۳۷۴ هرمزد دوم ۱۲۶، ۱۵۱، ۱۷۱ هرمزد سوم ۲۷، ۲۰۹

۳۵۲، ۳۵۰ ۳۵۶ هوگ ۳۵، ۳۵۲ هولگرپدرسن ۲۸ هومر ۳۰۶ هورمسیداس ← اورمزد هون ۲۰۸ هونوریوس ۹۱ هونیگمان ۲۷۵ هیاطله ۲۷۲ هیرکانی ۴

هیگینس ۱۲۵، ۳۱۷، ۳۱۸ هیل، جی، اف ۵۷، ۱۱۵ هیلدکاردلوی ۱۲۵

هیون تسیانگ بیست و پنج، ۱۸، ۲۵، ۵۵، ۹۰، ۷۷۷، ۲۹۸، ۳۳۸، ۳۶۶

یاقوت حموی ۴۷، ۲۹۹، ۳۳۰

يبغو ٣٥٩

يربوع ٧٧

يزدبخت ۲۳۶ 🖖

یسزدگرد اول چهارده، ۷۶، ۷۹، ۸۱، ۹۳، ۹۵، ۱۲۴، ۱۸۷، ۱۹۳، ۹۹۱، ۱۹۹، ۲۱۸، ۲۲۴، ۹۵۲، ۵۸۲، ۲۹۲، ۹۲۳، ۳۷۳

یزدگرد دوم ۸۰ ۲۰۲، ۱۸۸، ۱۹۱، ۱۹۳، ۲۰۴، ۲۰۴، ۱۰۵، ۲۰۷، ۲۰۹، ۲۱۸، ۲۳۲، ۲۲۵، ۲۹۴ یسزدگرد سسوم ۳۷، ۳۹، ۷۵، ۷۶، ۲۵۶، ۳۵۷،

127, 727, 727, 077, 777

یزدگشنسپ ۹۸، ۱۹۹، ۳۷۳ یزدین ۸۷، ۳۲۱، ۳۲۲، ۳۵۲، ۳۵۵

يشوع بخت ٣۶

یشوع سبران ۳۷۰ یشوع یبه ۳۱۶، ۳۱۹، ۳۷۰ یعقوب ۱۴۰ یسعقوبی ۴۰، ۴۶، ۷۹، ۸۱، ۹۹، ۱۴۴، ۱۹۳، یسعقوبی ۲۴، ۲۴۲، ۷۴۵، ۸۲۲، ۲۴۲، ۲۹۲،

777, 777, 677, 777

یم ـ جم ین تسی ۱۱ یواسنه ۳۰۷ یوانویه ۲۸۸ یوان یم ۳۶ یوحنان ۲۰۹

یوحنای برپنکایی ۱۰۷ یوحنای ممیکونی ۵۱، ۷۷ یوستینیانوس ۸۹، ۹۳، ۱۹۰، ۲۶۹، ۲۸۵ یوستینوس ۳، ۵، ۹

یوسف پیامبر ۳۲۲ یوسف نجار ۲۰۷ یوسف نصیبینی ۳۰۵

یوستی بیست و پنج، ۳۵، ۵۷، ۵۸، ۷۴، ۷۶، ۹۷، ۱۹۸ ، ۹۷، ۱۹۸ ، ۱۹۸

یوشع استیلتس دروغی ۲۴۲ یوشع استیلتسی ۵۳ یولیانوس ۷۳، ۱۵۳، ۱۷۴ یونکر ۴۴، ۱۰۵، ۲۱۱، ۲۱۴، ۲۲۰، ۲۹۸ یوویانوس ۹۳ یوهچی ۱۲،۱۱

> یویانوس ۱۷۴ یهبلاها ۱۹۷ یهبلاهای سوم ۵۴

## فهرست اماكن

آلمان ۱۳، ۲۵ آبرووان ۷۴، ۲۰۱ آتشكدهٔ اردشير ۳۵۸ آتن ۳۰۶ 711, 217, 617, 67 آمستردام ۸۰، ۸۸ آدر فرنبغ ۱۱۸، ۲۳۶ آمو دون ۹۷ آدیاین ۷۲، ۱۴۳، ۲۲۴ آدیب ۱۴۳ آذر الحان ۴۲، ۶۱، ۴۶، ۸۸، ۸۸، ۹۸، ۱۰۰، ايخاز ۲۶۶ . 11, . 91, 997, 797, 897, . 77, 787, ابرشهر ۶۱، ۷۶، ۹۸، ۱۴۳، ۱۶۱، ۳۸۷ \( \begin{aligned}
\begin{ ابيورد ٣٥٩ آذربرزين ۲۳۶ اترک ۹۸ آذربرزین مهر ۱۱۸ آذرخوره ← آذر فرنبغ اتریش ۵۳ ادسا ۲۹ آذرخوش ۱۲۰ اربل ۲۰، ۱۹۷ آذرگشنسپ ۸۳، ۱۰۰، ۱۱۸، ۱۲۰، ۲۳۶، ۳۳۴ ارتری ۹۰ ارتكزاتا ٩١ آسیا ۱۱، ۲۲، ۴۰، ۴۸، ۵۵، ۹۰، ۱۱۴، ۱۳۶۷ ارتگرس ۱۷۴ ارتمیته ۳۲۴ آسیای صغیر ۲، ۱۸، ۲۰، ۲۱، ۲۵۵، ۳۱۹، ۳۲۰ آسیای قدامی ۱۹ ـ ۲۱، ۲۸، ۹۱، ۳۰۱، ۱۶۵ ارجان ۴۴، ۲۹۹ آسیای مرکزی ۱۰، ۱۱، ۲۴، ۲۷، ۳۴، ۱۴۱، اردشير خوره ۶۶، ۶۵، ۷۴، ۸۴، ۲۰۱ ارزن ۷ 771, V71, P7T ارزنان ۱۷۵ آشور ۱، ۹۷، ۲۶۶ ارس ۱۹ آکسفورد ۲۴، ۲۸، ۶۱، ۲۰۵، ۲۱۰، ۲۱۱، ۳۱۹ آکسفوردفیلد ۳۲۵ ارمنستان ۵ ـ ۸، ۵۰، ۵۱، ۶۱، ۷۱، ۷۲، ۹۱، آلان ۲۲ 79, 49, 49, 671, 661, +21, 421, 141\_

٩٧١، ١٨١، ٤٨١، ٨٨١، ٤٩١، ٩٩١، ٢٠٢ ـ

آلباني ۱۷۴

۸۰۲، ۱۱۲، ۳۱۲، ۵۲۲، ۵۵۲، ۶۹۲، ۱۹۲۰

457,47.

أرمنيه فارس ٢٢

ارویا ۴، ۱۲، ۲۵۶، ۳۳۰، ۳۳۸

ارو ستان ۲۲۵

ارومیه ۱۲۰

اسیانبر ۲۷۷، ۲۷۹، ۲۸۷

استاثو ئن ۱۱۹

استخر ۴۳، ۵۷ ـ ۵۹، ۶۱، ۶۵، ۶۶، ۵۹، ۱۱۸، ۱۱۵،

· 11, 121, 271, 167, 167, 727, · 17

استراباد اردشير ۶۶

استراسبورگ ۳۰۴، ۳۱۹

استکهلم ۵۳

اسروشنه ۳۵۹

اسکندریه ۴۵، ۳۱۹، ۳۳۲

اسلامبول ۴۷

اسلو ۲۸

اشتو تگارت ۴۷، ۴۸، ۱۳۳، ۲۶۶، ۲۷۲

اصفهان ۲۶، ۵۹، ۷۷، ۹۶۰ ۲۲۲، ۱۲۲، ۱۲۰

277, 277, 177, 777, 227, 227

افغانستان ۱۰، ۶۱

اقلید ۳۸۰

اقیانو س هند ۶۱

الأن ١١، ۶۶٢، ۱۶۲

البرز ۹۰، ۹۸

الرها ۲۹، ۵۳، ۵۴۱، ۱۶۱، ۱۲۰، ۵۱۲، ۲۲۶،

419

ام السعاتير ٢٧٩

اميدا ← آمد

اندمشن ۲۲۱

انطاکیه ۵۴، ۵۵، ۱۸۱، ۲۶۸، ۵۸۲، ۳۱۹، ۳۵۱

انطاکیه جدید ۲۷۷

انگلستان ۲۵

انوشیرد ۲۳۱، ۲۵۲

اويسالا ١١٠

اورشليم ٣١٩

اهواز ۵۹، ۹۰

ایس ۱۷۱، ۱۷۴، ۲۱۲

ابتالیا ۲۷۴

ایران سیزده، شانزده، نوزده، ۲، ۲، ۸، ۱۰ ـ ۲۲،

71, P1, ·Y, 7Y \_ 2Y, AY, PY, 24, 44,

۵۴، ۸۴، ۵۰، ۵۲ - ۵۵، ۵۷، ۶۰، ۱۶، ۳۶،

693 983 192 1V \_ YV3 9V3 . AL YAL FA

PA \_ 7P, 9P, VP, 711, 171, 171, 771,

٨٢١، ١٩١، ٣٩١، ٩٩١، ٩٩١، ٨٩١، ١٥٨

101, 661, 191, 191, 191, 191, 100, 104

141, 441 - 341, 441, 441, 441, 441,

PAI, 491, 491, 491, 991 \_ 1 . 7, 4. 7,

7 · 7 · 17 \_ V/7 ، / 77 ، 777 ، 677 \_ 777 \_

۵۶۲، ۱۵۲ ـ ، ۹۲، ۹۹۲ ـ ، ۲۷، ۹۷۲، ۷۷۲،

۶۷۲، ۶۸۲ ـ ۹۸۲، ۵۶۲ ـ ۷۶۲، ۲۰۳، ۲۰۳،

7.7, 2.7, 7/7, 6/7 \_ V/7, P/7, · YT,

774, 974, ,44, 244, 644, 744, 244,

767, 767, 767, 767, 767, 667\_ 187,

777, 677, 777

ایران خوره شاپور ۸۴ ۱۸۴

ایشکن ۲۲۱

ایوان کرخ ۱۸۴

ایوان کسری ۲۷۱، ۲۸۱، ۳۵۳، ۳۶۲

بایل ۱، ۹، ۱۹، ۲۳، ۹۰، ۶۱، ۵۹، ۱۱۱، ۱۲۳، 771, 771, 971 \_ V71, 4P1, PP1, AVY,

PYY, 6AY, 6YY, 164, 4YY, 4AY

بابمانی ۱۴۴

باختر ۱۱، ۲۴

بادغيس ٣٥٩

بادية الشام ۶۶

باستيل ٢٢١

باغ لردى ٣٨٠

| اعلام ۲۱۷                                | فهرست                                              |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| بیث گرمائی ۲۰۹                           |                                                    |
| بیت فرمانی ۱۹۷<br>بیث لابط ۱۹۷           | باکو ۳۲<br>ماران ۲۴                                |
| بیت د پط ۱۱۷<br>بیروت ۴۵، ۵۴، ۳۱۹        | بامیان ۲۴<br>بتنه ۹۰                               |
|                                          | بسه ۲۰<br>بحر خزر ۲۶، ۹۰، ۹۵، ۹۸، ۱۵۴، ۱۶۰، ۲۶۶،   |
| بیستون ۱۹۱، ۲۰۰، ۲۰۳ ـ ۲۰۵، ۲۰۸، ۲۰۸،    | بعر حرر ۱۲، ۱۰، ۱۵، ۱۸، ۱۵، ۱۳۵۰ ۲۵، ۱۲۰۰ ۲۸۰۰ ۲۵۹ |
| ۱۱۲، ۱۲۵، ۲۵۲، ۲۶۲، ۱۲۵، ۲۶۷، ۲۶۷        | ۱۳۱<br>بحرین ۷۱، ۹۸، ۱۷۲                           |
| 777, 687, 787, 777, 777, 677             | بحرین ۲۰۱٬ ۲۰۱٬ ۲۰۱٬<br>بخارا ۳۵۹                  |
| بين النهرين ١٩، ٢١، ٢٣، ٤٥، ٧١، ٩٣، ١٣۴، | بعدر. ۱۵۲<br>بدخشان ۹۸                             |
| ۰۵۱، ۱۵۷، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۸۳                  | بدهسان ۱/۰<br>برصوما ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۱۴                 |
|                                          | برصوبی ۱۲۰ ۱۲۰ ۱۲۰ ۲۲۰ ۲۲۰ ۳۰، ۳۳، ۳۳، ۳۳، ۲۴، ۲۴، |
|                                          | ۹۲، ۹۶، ۹۸، ۱۳۳، ۵۷۲، ۵۰۳، ۹۱۳، ۲۳۵،               |
| پــارت ۲، ۳، ۵، ۸، ۲۰، ۲۵، ۵۷، ۹۷، ۱۴۳،  | <i>ት</i> ትግን አግን ነ                                 |
| ١٨٨                                      | بروکسل ۱۸، ۲۵، ۳۱، ۵۴، ۵۵، ۳۱۹                     |
| پارس ۱، ۱۹، ۲۵، ۵۷ ـ ۵۹، ۶۴، ۶۵، ۴۷، ۵۷، | بزیده ۱۸۲، ۱۹۵                                     |
| ۸V2 YA2 QA2 VP2 AP2 Y112 Q112 AYY2       | بستان کسری ۲۷۷                                     |
| 797, 797, AP7, •9 <del>7</del>           | بسطام چهارده                                       |
| پارسه ۱۹، ۶۴                             | بسفر ۳۱۹                                           |
| پاریس بیست، ۱، ۶، ۲۴، ۲۵، ۲۷، ۴۵، ۴۷،    | بصره ۶۶، ۳۵۳                                       |
| 10, 70, 70, 60, 10, 0.1, 711, 711,       | بغداد ۶۵، ۱۸۵، ۲۸۱، ۳۲۴                            |
| · 11, 101, P21, VP1, V· 1, V21, 2A1,     | بلاد الشابران ۲۶۶                                  |
| PPY, V•7, PY7, •77, 777                  | بلخ ۱۰، ۴۲، ۶۱، ۷۷، ۳۲۹، ۳۵۹                       |
| پاقوریا ۳۵۱                              | بلخان ۲۰۸                                          |
| پالمیر ۱۵۱، ۱۶۵، ۲۸۲                     | بلژیک ۵۴، ۱۷۳                                      |
| پامیر ۲۷، ۹۸                             | بلوچستان ۶۱                                        |
| پایکولی ۳۰، ۳۲، ۶۱، ۷۱، ۸۰، ۹۵، ۹۷، ۱۷۰، | بمبئی بیست و دو، بیست و چهار، ۳۱، ۳۴،              |
| 797                                      | 27, P7, 20, 271, P61, 117, 717, 117                |
| پرات ۱۹۷                                 | بندرعباس ۲۰۲                                       |
| پراگ ۳۴۰                                 | بند قیصر ۹۰، ۱۶۱                                   |
| پرتو ۲۵۵                                 | بولاق ۲۴۳                                          |
| پرس ارمن <i>ی</i> ۸۹                     | به اردشیر ← و یه اردشیر                            |
| پروس ۲۷۱ ۲۷۳                             | بیت آراماٹی ۹۸                                     |
| بسا ۲۴۴ _ ۲۴۶                            | بیت درا <b>ئی</b> ۹۸                               |
| پنجاب ۱۰ ـ ۱۲، ۶۱ ۹۸                     | بیت زبدی ۱۸۲                                       |
| پوم بادیثا ۱۹                            | بیتالمقدس ۳۱۹، ۳۲۲، ۳۵۷                            |
| پیروزکواد ۲۵۵                            | بیث عربایه ۲۲۵                                     |

پیشاور ۱۰

. 74, 774 \_ 774, 974, 174, 774, 974, 767, 967 - 167, 187 تیگرانوکر تا ۱۷۵

تاشكند ٣۴

تارون ۵۱

تاریم ۹۰

تبريز ۲۴۶

تحند ۹۸

تخار ۱۱

تخارستان ۴۲، ۲۱۱، ۳۵۹، ۳۶۳

تخت جمشید ۳۳، ۱۷۱، ۱۸۵، ۳۲۹

تخت خسرو ۱۲۸

تخت سليمان ١٢٠

تخت طاووس ۳۸۰

ترشيز ۹۸

ترکستان ۹۰، ۱۳۲، ۱۵۰

ترکستان چین ۲۵ ـ ۲۷، ۱۸۷، ۳۰۵، ۳۳۴

ترمد ۲۵۹

تفلیس ۵۱، ۵۲

تنگ براق ۳۸۰

تنگه دار بال ۱۷۴

تنوخ ۱۱۹

توئن هوانگ ۱۴۶

توران ۶۱، ۹۸، ۳۴۸

تورفان ۳، ۲۷، ۷۰، ۱۳۸، ۱۴۵ ـ ۱۴۸، ۲۴۴، حجاز ۲۹۷

704

توروس ۷، ۱۷۷

توروشكا ١٨٧

تـهران ۴۰، ۴۵، ۹۸، ۱۲۵، ۸۷۳، ۲۸۰، ۲۸۳، ۲۸۳

تيسيون ← تيسفون

تیسفون شانزده، ۲، ۲۰، ۴۹، ۵۹، ۶۰، ۶۵، ۸۱، ۹۰ ۱۲۱، ۱۹۲۵ ۱۹۲۱ ۱۹۲۱ ۱۹۲۱ ۱۹۲۱

**\*\*/1, \*\*/1, \*\*/1 \_ • • \*, \*, \*, \*, \*, \*, \*, \*/\*** 

۵۷۲ ـ ۷۷۲، ۲۷۲، ۰۸۲، ۶۰۳، ۷۱۳، ۲۱۳،

جال ۱۲۱

جبل ایزلا ۳۵۱

جو بانان ۵۸

جو زجان ۳۵۹

جیحون ۱۱، ۶۱، ۹۸، ۲۶۸ ۸۲۸

جيره ١٢١

چوارقايو ٣٢٥

چهار دروازه ← چوارقاپو

جهل ستون ۳۲۶

چین ۱۱، ۲۷، ۵۵، ۹۰، ۹۱، ۱۳۲، ۱۴۴، ۱۴۷،

117, 977, 177, 787, 787, 087, 087

چينو ديل ۱۰۵

حاجی آباد ۳۱، ۷۰، ۱۷۴

حاجي قلعهسي ٣٢٥

حىشە ٩١

حصار ۹۸

الحضر ← هاترا

حلوان ۹۰، ۱۹۴، ۲۹۷، ۲۲۵، ۲۶۱، ۲۸۷

حيره ۵۷، ۶۰، ۶۵، ۷۷، ۷۱، ۹۶، ۹۶، ۱۹۹، ۱۹۹،

167, 767, 767, 767, 777, 777, 777,

461,409

خاراسن ۹۱ خاف ۹۸

دروازه الانيان ۱۷۴

د زفراموشی ۲۲۱، ۲۵۲

دریای سیاه ۱۶۰

دستگرد ۳۱۵، ۳۲۰، ۳۲۴، ۳۳۱، ۳۵۳

دستگرد خسرو ۳۲۴

دشتای بارین ۷۴

دماوند ۸۵

ديلمان ۱۵۴

دروازههای خزر ۱۷۴، ۲۵۴

دسکره ۳۲۴

دسكرة الملك ٣٢۴

دمشق ۳۱۹

دورا ۶۱، ۱۵۰، ۱۶۱، ۲۲۹

ديارېكر چهارده، ۱۷۴

رام اردشیر ۶۶

رام کواد ۲۵۵

رخج ۲۴،۱۱ ، ۹۷

رشن ۱۱۹

ره ۲۹، ۲۶، ۲۵ ، ۵۴

روب ۳۵۹

رودس ۲۷۷

روسیه ۱۲، ۲۵، ۳۴۳

روم شیانزده، ۱۰، ۱۸، ۲۱، ۲۳، ۳۱، ۳۳، ۴۸،

۵۶، ۸۶، ۹۰، ۹۱، ۹۹، ۵۹، ۹۴۱، ۹۴۱، 101, 761, 191, 191, 191, 191, 191, 191,

۶۷۱، ۲۸۱، ۳۸۱، ۹۶۱ <sub>-</sub> ۱۹۷، ۴۰۲، ۸۰۲،

117, 617, 777, 977, 777, 777, 677,

P77 \_ 107, 707, 207 \_ 107, .27, 227,

197, P97, 177, WYY, AYY, VAY, 7PY,

۸۶۲، ۶۶۲، ۲۰۳، ۵۰۳، ۲۰۳، ۵۱۳ ـ ۶۱۳،

777, 777, 767, 667, 767, 787, 887,

367

روم شرقی ۲۵۵، ۳۱۵

خانقین ۲۲۱، ۳۲۵

ختل ۳۵۹

خراسان ۲۷، ۶۱، ۹۰، ۹۷، ۱۲۱، ۱۴۳، ۱۶۰،

۶۶۱، ۱۶۷، ۲۰۲، ۱۶۲، ۱۷۲، ۱۳۸، ۲۳*۳*،

**የ**ትም, ۷۵۳, ۳۶۳, ۷۸۳

خسرو شاد هرمزد ۸۴

خسروي ۳۲۵

خُلم ۳۲۹

خلیج فارس ۵۹، ۶۱، ۹۰، ۱۷۲

خــوارزم ۱۱، ۴۲، ۶۱، ۹۸، ۱۱۹، ۱۲۰، ۲۶۷،

۲۷۹ ،۲۵۹

خوچو ۱۴۸، ۱۴۹

خورنق ۱۹۹، ۳۳۰

خورهزاد خسرو ۳۵۷

خورومند ۱۱۹

خـوزستان ۷۵، ۹۰، ۱۴۴، ۱۴۵، ۱۹۴، ۱۹۵،

۷۶۱، ۱۲۲، ۵۵۲، ۷۹۲، ۰۶۳

خونيرس ۱۱۸

خيوه ۶۱

دارا ۳۱۷

دارایگر د ۵۸، ۵۹، ۱۱۹، ۲۰۲

داریال ۲۵۴

181 alls

دانمارک هجده، ۲۸، ۳۳۰

دجـله ۲۰، ۵۹، ۵۹، ۹۰، ۱۳۴، ۱۶۰، ۱۷۲،

491, P.7, Q77, 277, VV7, AV7, ·A7,

۵۸۲، ۲۳، ۵۲۳، ۲۵۳، ۱۶۳

دجله العوراء ٣٥٣

دختر انوشيروان ٣٢٩

در بارگاه ۲۸۵

در بند ۲۲، ۲۶۶، ۲۶۸، ۲۶۸

درزنیدان ۲۷۹

دزفول ۲۲۱

رومگان ۲۷۷، ۲۷۹

404

سن پترسبورگ بیست، ۲۶، ۴۷، ۵۱، ۵۲، ۱۳۰، 117 سنجار ۹۱، ۱۷۳، ۱۷۴، ۱۸۰، ۱۸۳، ۲۵۱ 759 سند ۱۲۳، ۲۶۹ سواد ۹۳، ۱۹۹، ۹۴۲، ۹۶۳، ۹۷۳، ۹۷۳ سوپين ← تيسفون سورا ۱۹، ۲۰ سوره ۲۷۳ سوريا ۲۷۶، ۲۸۰ سوريستان ۲۷۷ سبوریه ۲۰، ۳۱، ۵۴، ۹۲، ۹۲۱، ۱۷۶، ۱۷۶، 4P1, VV7, AV7, VP7, • 67, 7A7 سوقالاهواز ۱۶۶ سولى ← تيسفون سيحون ۱۴ سيراف ١١٩ سیستان ۱۱، ۷۲، ۷۴، ۹۶، ۱۲۱، ۱۲۲، ۳۵۷، ۲۶۳ ،۳۵۹ شایور نوزده، بیست و دو، ۳۲، ۴۴، ۵۹، ۷۴، ۵۱۱، ۱۲۱، ۲۲۱، ۷۵۱، ۲۶۱ ـ ۶۶۱، ۸۶۱ شام ۹۱، ۱۶۵ شامات ۳۱۹ شاه رام پیروز ۲۶۶ شوش ۵۹، ۹۰، ۹۷، ۱۸۴، ۱۹۴، ۱۹۴ شوشتر ۹۰، ۱۶۱ شهرستان یزدگرد ۲۰۸ شیان ۲۸۰ شیراز ۵۹، ۲۰۲

٧٩١، ١١٢، ١٢٢، ٢٢٢، ٥٧٢ - ١٨٦، ٥٣٠

رومیه ۲۷۸ ری ۷۴، ۹۰، ۹۸، ۱۲۱، ۲۰۹، ۲۱۲، ۳۱۷، سمرقند ۲۷، ۹۵۹ 447, 784 ریشهر ۶۶، ۲۹۹ ریواردشیر ← ریشهر ريوند ١٢١

> زاب ۲۰۹، ۲۰۹ زرنگ ۱۱، ۲۴، ۹۷، ۹۸، ۱۵۳ زندان ۳۲۴ الزوابي ٣٧٣

> > ژاین ۲۵

سابات ← ولاش آباد ساراگور ۲۱۱ ساموزات ۱۷۶ سيزوار ١٢١ سیاهان ۹۸ سدوم ۲۲۶ سراندیب ۹۱

سرخس ۹۸، ۳۵۸ سرمشهد ۳۸۰ سروستان ۲۰۲ سریکا ۹۷ سغد ۱۰، ۹۷، ۹۸، ۱۴۷، ۴۵۳

سغدبيل ۲۶۶ سکستان ۱۱، ۶۱، ۹۶، ۹۶ ـ ۹۸، ۱۶۷، ۱۷۳، ۱۷۹، 757, 717, 797 سلماس ۶۳

سلوکیه شانزده، ۱۹، ۲۰، ۶۴، ۶۵، ۱۹۴، ۱۹۶، شیروان ۱۲۱

441 فهرست اعلام ۲۴۲، ۵۵۲، ۹۸۲، ۸۵۳، ۳۶۳، ۸۸۳ شيز ۱۲۰،۱۰۰ شیکاگو ۳۰، ۳۲۵ فرات ۴۲، ۶۰، ۶۵، ۹۰، ۹۱، ۱۳۴، ۲۲۵، ۲۵۳ فرانسه ۲۵ فرغانه ۱۱، ۳۵۹ فرکین ۱۷۵ صددروازه ۲، ۱۲۱ فسا ← يسا صريفين ۲۹۷ فلسطين ٣٨٢ صور ۲۲۱ فنک ۱۹۵ صين ← چين فيروزاًباد ۵۷، ۵۹، ۶۴، ۶۵، ۸۰، ۸۱، ۱۲۱ طاق بستان ۳۲، ۲۰، ۱۸۵، ۱۸۶، ۳۱۵، ۳۲۴، ۲۲۶ ـ ۲۲۹، ۱۳۲۱، ۲۳۵ ـ ۷۳۷، ۲۳۹، ۲۸۳ فیوم ۱۳۸، ۲۸۳ 446 طاق کسری ۲۷۹، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۸۵، ۳۲۵ طالقان ۲۰۸، ۲۱۱، ۲۵۹ قادسیه ۱۵۶، ۲۹۴، ۲۵۶، ۲۵۹، ۲۶۱ 😁 قساهره سیست و یک، ۴۰، ۴۵، ۴۶، ۶۹، ۹۵، ۹۵، طبرستان ۴۰، ۹۸، ۲۵۵، ۳۴۶، ۳۶۳ 771, 961, ..., 717, 777, 977, 777 طوس ۷۶، ۹۸، ۱۹۸، ۳۶۳ قزدار ۶۱ قزوین ۱۲۱ قسطنطنیه ۵۰، ۱۹۷، ۲۱۴، ۲۰۴، ۳۱۹ العذيب ٢٩٧ قصر شیرین ۳۰، ۱۲۱، ۳۱۵، ۳۲۵ عراق ۶۱، ۲۶۷، ۲۶۸، ۲۷۰، ۲۷۱، ۲۷۸، ۳۶۴، قفقاز ۱۲، ۱۵۴، ۱۷۴، ۲۰۳، ۲۰۶، ۲۵۱، ۲۵۵، 277 **77. 77. 77. 77.** عربستان ۳۵۸ قلعه دختر ۱۲۱ عربسون ۱۱۲ قلعه شيز ۴۴ عقبه ماحوزا ۲۷۸ قم ۱۲۱ عمان ۴۲، ۵۹ قندهار ۱۱، ۱۲، ۱۳۳ عيلام ١ قوط الاماره ۲۴۶ قهستان ۹۸

کایل ۱۰، ۲۴، ۲۲، ۴۷، ۹۰، ۹۰، ۹۸، ۱۱۹، ۲۶۷،

۸۶۲، ۵۵۳

كالمستان ١١٩

کاثیاوار ۹۸

کادش ۲۵۱

کایادوکیه ۱۶۲، ۱۶۴

غرچستان ۳۵۹ غزنین ۱۴۷ غزه ۳۳۴

فارانژیون ۸۹ فارس ۴۳، ۹۰، ۱۱۹، ۱۲۱، ۱۶۴، ۱۶۸، ۲۰۱،

| ن ساسانیان                                  | ۲۲۲ ایران در زماد                        |
|---------------------------------------------|------------------------------------------|
| کنگاور ۹۰                                   | کارون ۱۶۱                                |
| کو ٹلهسیری ۷                                | کاریان ۱۲۰، ۱۲۰                          |
| کواد خوره ۲۵۵                               | کاسپین ۹۸                                |
| کواروند ۱۱۹                                 | کاشان ۲۶                                 |
| کوخی ۲۷۸                                    | كالسدون ٣١٩                              |
| کورس ۴۹<br>کورس                             | کالینیک ۹۱                               |
| کوره شاپور ۳۸                               | کانسو ۱۱، ۲۱۱                            |
| کـُوشان ۶۱، ۷۲، ۹۷، ۹۸، ۱۴۳، ۱۵۴، ۱۶۷،      | کینهاگ ۲۳، ۳۵، ۴۴، ۱۴۰، ۱۶۵ ـ ۱۶۷، ۱۷۰،  |
| 7.٧                                         | 711, 7.7, 9.7, 917, 204                  |
| کومش ۷۳، ۱۲۱، ۲۷۸                           | کچ ۸۸                                    |
| کوئوس ۵۸                                    | کراسنو دسک ۲۰۸                           |
| کوه خواجه ۱۲۲                               | کرخا ۲۰                                  |
| کوهستان ۳۵۸                                 | کرخای بیت سلوخ ۲۰، ۱۹۷، ۳۲۱              |
| کوه شاپور ۱۶۲، ۱۶۸، ۲۸۶                     | کرخای لیدانی ۱۸۴                         |
| کویته ۶۱                                    | کرخای میشان ۶۶                           |
| کویسه ۱۲۱                                   | کردستان ۳۰، ۱۹۴، ۳۲۷                     |
| کیداره ۲۰۸                                  | کرکوک ۲۰، ۱۹۴، ۱۹۷، ۳۲۱                  |
| کیش ۳۲۵                                     | کرکوی ۱۲۱                                |
|                                             | کر <i>کی</i> ۹۸                          |
|                                             | کرمان ۴۲، ۵۹، ۷۲، ۹۷، ۹۸، ۱۸۴، ۲۶۶، ۲۶۷  |
| كالاته ۴۷، ۲۷۱                              | کرمانشاه ۱۲۱، ۱۸۴، ۱۸۵                   |
| گد ۹۷                                       | کسکرسفلی ۳۵۳                             |
| گدروزی ۹۷                                   | کسین ۹۸                                  |
| گرجستان ۷۱، ۱۷۱، ۱۷۴، ۲۱۱، ۲۴۳، ۲۵۸،        | کشکر ۹۹                                  |
| 788                                         | کعبه ۳۶۲                                 |
| گرزان ۹۸                                    | کعبه زردشت نوزده، بیست و دو، ۳۰، ۳۲، ۵۹، |
| گرگان ۷۴، ۹۷، ۱۶۰، ۱۹۸، ۲۰۸                 | 74, 74, 04, 04, 12, 42, 011, 211,        |
| گشنسپ فرن ۲۳۶                               | 191, 991, 707, 797, 007                  |
| گلوا ۱۸۰                                    | کلخیز ۲۵۶                                |
| گنجک ۱۲۰                                    | کلن ۵۱                                   |
| گنداره ۲۴، ۳۳۴                              | کلیسای سرجیوپولیس ۳۵۰                    |
| گندی شاپور ۹۰، ۱۴۴، ۱۶۱، ۱۹۴، ۱۹۷، ۳۰۲، ۳۰۲ | کماژن ۱۹، ۱۰۶، ۱۱۲، ۱۷۶                  |
| گنزک ۲۹۴، ۳۱۸، ۳۲۰، ۳۳۳، ۳۳۴                | کمبریج ۲۴، ۵۳                            |
| گوپانان ۵۸                                  | کنارنگان ۱۱۹                             |
| گوتینگن ۴۵، ۵۵، ۵۵، ۳۱۹                     | کنده ۲۵۹                                 |

| 444            | ، اعلام                     | فهرست                                   |
|----------------|-----------------------------|-----------------------------------------|
|                | مذینه ۲۷۵                   | گور ۵۹، ۶۵                              |
| ۷۴۳، ۶۵۳، ۸۵۳، | مرو ۱۰، ۶۱، ۹۰، ۹۰، ۹۷، ۹۸، | کوند ۵۲<br>گوند ۵۲                      |
|                | 784, 784                    | گیسن ۴۷                                 |
|                | مروالرود ۲۱۲، ۳۵۸، ۳۵۹      | گیره ۷۴                                 |
|                | مسجدسليمان ۱۱۴              | گیلان ۷۲، ۹۰، ۱۵۴                       |
|                | مسقط ۲۶۶                    | گیل گرد ۲۲۱                             |
|                | مسکو ۷، ۳۱۹                 | J 0.                                    |
|                | مشرق ۱۴۶                    |                                         |
| 271, 117, 917, | مصر ۹۱، ۱۳۳، ۱۳۹، ۱۴۵، ۱۴۵، | لازیکه ۲۵۶                              |
|                | 77.7                        | لطف آباد ۹۸                             |
|                | المعاريد ٢٧٩                | لندن بیست و یک، ۲۳، ۲۴، ۳۵، ۳۸، ۴۷، ۵۴، |
| ١٢٥، ١٢٠، ١٩۶  | معبداناهید ۵۹، ۶۱، ۱۱۴، ۵   | ۷۵، ۳۳۱                                 |
|                | معبدطوس ١٢١                 | لنینگراد ۱۲۸، ۱۵۷، ۱۸۳، ۲۰۰، ۳۳۴        |
|                | معبدنيشابور ١٢١             | لوروير ۵۸                               |
|                | مغرب ۲۷، ۴۲، ۹۸، ۲۶۷        | لوريان ٢٠١                              |
|                | مقام عیسی ۱۴۴،۱۴۱           | لوّند ۲۵۹                               |
|                | مقدونيه ۱۷۳                 | لوون ۵۴                                 |
|                | مکران ۴۲، ۶۱                | لوّیانگ ۳۸۸                             |
|                | مکوران ۹۸                   | لیپزیک بیست و دو، ۲۳، ۳۵، ۴۵، ۴۷، ۴۸،   |
|                | مکه ۳۶۲                     | 70, 60, 69, 90, 7.1, 7.1, .91, 777,     |
|                | ملکا ۲۷۸                    | 774                                     |
|                | ملیتن ۱۸۱، ۲۶۹              | لیدن بیست و چهار، ۴۵، ۴۷، ۴۸            |
|                | ممیکن ۷                     |                                         |
|                | موتا ۳۵۹                    |                                         |
|                | مورتا ۳۵۹                   | ماحوزا ۲۷۸، ۲۷۹                         |
| ٠٢، ١٣٣        | موزه ارمیتاژ ۱۲۸، ۱۸۳، ۰    | ماحوزه ۱۹، ۲۷۵، ۲۷۷، ۳۵۱                |
|                | موزه پنسيلوانيا ٣٢٥         | ماحوزه ملكا ٢٧٥                         |
|                | موزه حرفههای هنری ۳۳۸       | مارتيروپليس ١٧٥                         |
|                | موزه دولتی برلن ۳۳          | مازندران ۱۳۷                            |
| ٣              | موزه سوث کنسینگتون ۳۸       | مالوا ۹۸                                |
|                | موزه سنكانتنر ١٠٣           | مايفرقط ۱۹۶، ۳۱۷                        |
| ورک ۲۷۵        | موزه صنايع متروپليتن نيوير  | مدائن ۲۷۵، ۲۷۶، ۲۷۸، ۲۸۲                |
|                | موزه فلكركونده ٣٠۴          | مدریا ۲۴۶                               |
| 141.9          | موزه گیمه بیست و یک، ۱۶     | مدیناٹا ۲۷۵                             |
|                | موزه ملی کپنهاگ ۱۱۵         | مدينه العتيقه ٢٧٧                       |

وسيوركان ٧٠ موزه یونیورسیتی ۳۲۵ ولاش آباد ۲۷۹ مونیخ ۵۵، ۱۱۲ ونيز ۵۱، ۵۲ مهر ۱۲۱ وهشتآباد ۶۶ مهرنارسیان ۲۰۱ وین هفده، ۵۱، ۵۳، ۲۹۸، ۲۱۹ میافارقین ۱۷۵، ۱۹۶، ۲۱۵، ۲۱۸ ويو١١٠ منفرقط ۲۱۵ و په اردشير ۶۵، ۶۶، ۲۷۶ ـ ۲۷۹، ۳۵۳، ۳۶۱ ماندشت ۱۲۱ ویه انتیوخ خسرو ۲۷۷ میشان ۵۹، ۶۶، ۷۷، ۸۴، ۹۱، ۹۹، ۹۳۳، ۱۴۲، ویه دین شاپور ۲۰۸ ۵۶۱، ۱۹۷، ۲۵۳، ۷۸۳ ویه شایور ۲۶۰ مىشىگان ۲۷۵

هاترا ۶۱، ۶۱۰ هاله ۴۷ هامبورگ ۴۲، ۱۶۱ هانسن ۳۱۹ هایدلبرگ بیست، ۲۷، ۳۴، ۲۴۰ هرات ۱۱، ۹۷، ۹۸، ۲۱۲، ۴۲۲، ۳۵۹ هرمزدگان ۶۰، ۶۱ ۲۰ همدان ۶۱، ۹۰، ۹۷، ۱۲۰، ۱۳۳، ۱۸۵، ۲۰۰،

همیستگان ۱۰۵ هندوستان ۱۰، ۱۱، ۲۰، ۲۲، ۹۰، ۹۰، ۱۳۳۰، ۱۳۴، ۱۲۳ ـ ۱۴۵، ۲۰۱، ۲۲۰، ۲۲۳، ۲۲۲، ۸۲۲، ۲۶۲، ۲۷۱، ۳۰۴، ۳۰۷، ۳۳۲، ۲۴۲ هندوکش ۹۸

> هیت ۲۹۷ هیرت ۳۴۳ هیرکانی ۹۷

یزد ۱۱۴ یغنوب ۲۷ یمن ۴۲، ۹۸، ۲۶۲، ۲۶۵، ۲۶۶، ۲۶۹، ۲۹۴ یمونان ۱۹، ۲۱، ۶۸، ۱۳۶، ۲۷۴، ۲۹۹، ۳۰۷، سونان ۲۷۴ نخودار ۱۷۶ نروژ ۲۸ نسا ۵۹، ۳۵۹

نصیبین ۹۰، ۹۱، ۹۸، ۱۷۳، ۱۷۴، ۱۸۲، ۱۹۷، ۱۹۷، ۲۱۰ ۱۲۱، ۲۱۰ م۲۱، ۲۵۱، ۹۶۲، ۵۰۳، ۱۵۳

نقش رجب ۳۱، ۳۲، ۶۱ - ۶۳، ۱۳۱ نقش رستم بیست و دو، ۱، ۳۰ - ۳۲، ۶۰، ۶۲، ۶۶، ۱۱۴، ۱۳۱، ۱۵۴، ۱۶۱، ۱۶۳ ۴۶، ۱۷۰، ۱۷۹

نمرود داغ ۱۱۲ نهاوند ۳۶۲، ۳۶۲ نهردا ۱۹ نهروان ۳۲۳، ۳۶۲

مهروان ۱۲۱۳ ۱۳۱۳ نیریز ۹۷

نیشابور ۷۴، ۷۶، ۹۸، ۹۲۱، ۱۶۱، ۳۶۳

نیمروز ۳۲۱، ۳۵۶ نینوا ۱۶۰

نیویورک ۳۱۱

واتیکان بیست وردانه ۳۵۹

## فهرست آثار

آئیر پتستان ۸۶، ۲۳۵ آتش پرستی آریائیها ۱۰۴ آتشکده ۶۵، ۲۲، ۱۲۲، ۳۲۵ آتشكدهٔ ايراني بيست آتشکده های ایران ۱۱۵ آثار ایران بیست، ۱۲۲ آثارالياقيه ۴۷، ۱۲۳ ـ ۱۲۸، ۱۳۲، ۱۳۴، ۲۴۳ آثار بودایی عالم غربی ۲۳۵، ۲۹۸ آثار جمعیت علمای کونیگسبرگ ۲۹ آثار ختنی ۲۸ آثار خطی ۱۳۹، ۱۴۳، ۲۴۶ آثار خطی ختنی ۲۸ آثار خطی مانوی در مجموعه جستربیتی ۱۱۳ آثار سفالین پارتها در سلوکیه ۲۷۵ آثار عتیق بودایی در ترکستان چین ۲۴ آثار عتیقه بوداییان در بامیان ۲۵، ۳۲۹ آثار کتیبه های ماندایی ۱۴۶ آثار مانوی به زبانهای ایرانی میانه ۱۳۲ آثار مانوی ترکی خوچو ۲۴، ۱۳۲، ۱۵۰ آرامی قدیم ۲۹ اَرشيو علم اديان ١١٧ آكتاآرخلائي ١۴٣ آنال ۹ آیین نامگ ۳۹، ۴۶، ۱۵۹، ۲۲۹، ۲۸۹، ۲۹۵، 191

ابرسام و تنسر بیست و دو، ۴۰، ۴۶ ابن دیصان و مانی ۲۲ اجتماع مردان آریایی بیست و چهار احكام و قواعد ١٤٥، ٣٨٨ اخبار الطوال ۴۵ ادبیات بودایی به زبان آریایی شمالی ۲۸ ادبیات سریانی ۵۳ ادبیات مانوی به زبانهای ایرانی میانه ۹۶ ادیان ایران قدیم ۱۳ ادیان مرموز یونانی ۲۱ اردای و براز نامگ ۳۵، ۲۱۰، ۲۱۴، ۲۳۴، ۳۰۸ اردای ویراف نامه ← اردای ویراز نامگ اردنگ +ارژنگ ارژنگ ۱۴۷، ۱۵۰، ۲۸۸ ارمغان نوروز ۱۲۶ ارمنستان در گذشته و حال ۶۴ ارمنیاکا ۵۲ از قسطنطنیه تا زادگاه خیام ۱۱۲ استعمال بعض اسامی ایزدان ایرانی در دیانت مانوی ۱۳۳ استقلال گمرکی ایران ۸۹ اسرار میترا ۱۰۲،۱۸ اسناد بودایی راجع به عالم غربی ۹۰، ۳۳۸، اشیای برنزی ۳۴۳

اعتقادات عاميانهٔ ارمنيان ۱۰۴

اعمال انجیلها ۵۴ اعمال سن توماس ۱۱، ۲۰ اعمال شهدای ایران ۵۴، ۵۵، ۱۸۸، ۱۹۵، ۲۰۸ ۱۹۸۰، ۲۱۵، ۲۲۸، ۲۲۲، ۲۲۳ اعمال شهدای عیسوی ۲۲، ۲۲۲، ۲۲۳ اعمال شهدای کرخا ۱۴۶ اعمال شهدای نصرانی ۲۵۵ اعمال شهیدان سریانی ۲۲۵ اعمال شهیدان و مقدسان ۵۵ اکسپدیسیون تیسفون ۲۷۵

> بیست و دو الیاس نصیبینی و تاریخ او ۵۴ امشاسپندان ۱۳ انجیل ۲۷، ۳۸۳ انجیل زنده ۱۴۵، ۱۵۰، ۳۸۷ انجیل یوحنا ۳۸۳

اندرز ای آدرباد مهرسپندان ۳۶، ۳۰۸ ـ ۳۱۰ اندرزای اوشنر ای داناگ ۳۶، ۳۰۸، ۳۰۹ تا ۳۱۱ اندرزای خسرو کوادان ۳۶، ۳۰۸، ۳۵۵ اندرزای وزرگمهر ۳۱۰ اندرز و پندنامگ ۳۶

افعال و اقوال شاهان در روایات ایران قدیم

انسان اول و روح بنا بر عقیدهٔ ایرانیان ۲۲ اوستا چهارده، ۱۴، ۱۵، ۱۷، ۳۴، ۳۵، ۵۷، ۶۹، ۲۸، ۸۴ ـ ۸۶، ۱۰۰ ـ ۱۰۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۳۷، ۱۵۸، ۲۱۴، ۲۱۸، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۵۹، ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۱۰، ۱۳۱، ۲۵۳، ۲۵۳، ۳۶۳، ۳۶۹ ـ ۲۷۱

اویگوریکا ۱۴۷

اویخوریکا ۱۲۷ ایران در زمان ساسانیان یازده، نوزده، ۳۷۲ ایران در قرون وسطی ۶۵، ۱۲۱، ۲۰۰ ایران در گذشته و حال ۶۴، ۱۲۰، ۱۲۲ ایرانشهر به روایت جغرافیای میوسی خورنی بیست و سه، ۶، ۴۰، ۴۲، ۵۲، ۵۷، ۵۷، ۵۷، ۸۵،

ایرانیکا ۵۵، ۹۱، ۹۶، ۹۴۱، ۱۴۳، ۱۴۴، ۱۴۶، ۱۴۶، ۱۴۶، ۱۴۷

ایسزدان زردشتی در روی مسکسوکات هندوسکایی ۱۹ املیاد ۳۰۶

باستان شناسی ۳۳۵ برهان قاطع ۲۹۵، ۳۴۷، ۳۴۸ بقایای آثار خطی به خط استرانجلومکشوفه در تورفان ۱۳۲، ۱۴۲

بقایای آثار خطی سغدی در موزه بریتانیا ۲۷، ۱۰۹

بقایای اوراق خطی تورفان ۲۶ بقایای زبان تخاری ۲۸ بقایای یک ترجمه پهلوی ۳۹ بلوهر وبوذاسف ۳۰۷ بندهشن ۴، ۳۱، ۳۵، ۴۵، ۸۳، ۸۴، ۱۰۳، ۱۰۴،

بندهشن هندی ۳۵، ۱۱۹ بوزرجمهر حکیم ۴۶ بولتن آکادمی علوم شوروی ۲۷ بولتن ادبی آکادمی پادشاهی بلژیک ۵۱ بولتن شرقی ۱۱، ۱۵، ۲۸، ۳۱، ۳۲، ۷۰، ۲۷، ۹۶،

۳۴۳، ۳۴۹، ۳۵۲، ۳۵۳ بیان الادیان ۴۷، ۱۴۷ بی نام گوئیدی ←گمنام گوئیدی تاریخ او تیکیوس ۴۹ تاریخ اوروسیوس ۴۹ تاریخ اورلیوس ۴۸ تاریخ ایران ۵۸ تاریخ ایران در زمان ساسانیان سیزده تاریخ ایران قدیم ۲۸۶ تاریخ ایران قدیم ۲۸۶ تاریخ ایران و تازیان در زمان ساسانیان به روایت طبری بیست و دو، بیست و چهار، تاریخ ایران و همسایگانش ۱۲، ۵۷

تاریخ ایام سلطنت سلاطین ساسانی ۵۰ تاریخ ایام سلطنت سلاطین ساسانی ۵۰ تاریخ باستان شناسی ایران بیست و یک، بیست تاریخ بلعمی ۴۵ تاریخ بیزانس ۱۹۰ تاریخ بیزانس ۱۹۰ تاریخ پروکوپیوس ۴۹ تاریخ پیش از اسلام ۲۳۰ تاریخ تمدن شرق ۹۲، ۹۴، ۳۸۳ تاریخ دیانت ایران ۵۰ تاریخ ربن هرمزد ایرانی ۹۴ تاریخ روحانیت ۵۴ تاریخ رومانیت ۵۴ تاریخ روم ۸۴ تاریخ سابها ۱۱۱ تاریخ سابها ۱۱۱

تاريخ ساسانيان بنابر اطلاعات مورخان ارمنى

پاپیروسهای پارسی میانه موزههای برلن ۳۱۹ پاپیروسهای پهلوی ۳۳ پایکولی، بنای یادبود و کتیبههایی از اوایل دوره ساسانی بیست و یک، و بیست و پنج، ۷، ۳۰، ساسانی ۴۰، ۴۰، ۵۵ - ۵۵، ۶۰، ۱۶، ۴۶، ۴۰، ۸۷ - ۷۲ - ۷۲ - ۷۲ - ۷۸، ۱۸، ۱۸، ۱۸۲ ، ۱۶۱، ۸۸، ۹۴، ۹۶، ۹۵، ۹۸، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۸۲، ۱۸۲، ۲۸۸،

پراگماتایا ۱۴۵، ۱۳۸ پرسپولیس ۱۶۲ پرسپولیس ۱۶۲ پرسپولیس ۱۶۲ پژوهشی در اساطیر ایران ۳۸۲ پنچه تنتره ۳۰۷، ۳۰۰ پندنامگ ای وزرگمهر ۳۴، ۳۰۸ پندنامگ ای زردشت پسر آدرباد ۳۶ پندنامگای زردشت ۱۱۷، ۲۹۸، ۲۹۸، ۱۳۳، ۱۳۳۸ پهلوانان گمنام ۳۱۹ پیشروان و رقبای عیسویت ۲۱ پیشروان و رقبای عیسویت ۲۱ پیشینگان نامگر ۴۲ پیشینگان نامگر ۴۲

تأثیر ایران در ادبیات عرب بیست و چهار تاج نامگ ۵۲، ۴۳، ۴۵، ۳۵۴ تاریخ آلبانها ۵۲ تاریخ آمیانوس مارسلینوس ۴۸ تاریخ ادسا ۵۳ تاریخ اربل ۲۰، ۵۳، ۱۶۰ تاریخ استیلتس دروغی ۵۳ تاریخ الیاس مطران نصیبینی ۵۴ تاریخ انتقادی مانی و مانویت ۱۳۲

تحقیقات کردی و فارسی ۲۶ تحقیقات هند و ژرمنی ۳۴۹

تحقیق در باب تاریخ ایران ۱۷۵

تحقيق درباب ساعت غزه ٣٣۴

تحقیق دریاب تسلط عرب ۸۸

تحقیق در باب صرف و نحو سغدی ۲۷

تخاریان و کوشانیان ۱۳

تخاری و کوشان ۱۲

تخت جمشید ۲۸۶

تخت خسرو ۲۸۷، ۳۳۲، ۳۳۳

ترجمه احوال بطريقهاي نستوري ۵۴

ترجمه سكايي بهد ركل پيكاسوترا ٢٨

ترجمه و تفسير مقدمه برزويه طبيب بركتاب

کلیله و دمنه ۳۰۴، ۳۰۷، ۳۰۸، ۳۱۱

تسلط ديلميان ۲۶۶، ۳۵۹

تشكيلات دولت ايران ۸۹

تصور جهانی ایرانیان ۱۱۲

تعالیم اسلامی راجع به انسان کامل ۲۴

تعالیم منظومه بودایی به زبان آریایی شمالی

تغییرات ادیان شرقی در اثر افکار یونانی ۲۱

تلمود ۲۰، ۹۶

تمدن ایران شرقی در عهد باستان ۱۲۳

التنبيه و الاشراف يانزده، بيست و يک، بيست و

چهار، ۳۹، ۴۰، ۴۳، ۴۵، ۶۹، ۱۲۰، ۱۹۳،

127, 727, 777, 777

تورات ۱۴۰، ۳۸۶

تیسفون ۲۷۵

جانشینان اسکندر بزرگ در باختر و هند ۱۲ جدال قلمي سريانيان ١٠٨

جشننامه روت ۵۵

جشن نامه زاخو ۳۵۹

تاریخ عربی بارهبراوس ۵۴

تاريخ عمومي ساكسون ٣٣٤

تاریخ قبل از اسلام ۲۷۱، ۳۶۷

تاریخ قدیم کمبریج ۲۰، ۵۷

تاریخ قیصران روم ۴۸، ۴۹

تاریخ کلیسا ۲۲

تاریخ گزیده ۴۶

تاریخ لشکرکشی های هرقل به ایران ۵۲

تاريخ ملالاس ٥٠

تاریخ مریبلهه و سه بطریق دیگر و غیره ۵۴

تاریخ ملخص روم ۴۸

تاریخ موسی خورنی ۵

تاریخ میشل سریانی ۵۲، ۵۴

تاریخ وردن و جنگ ارمنیان ۵۲

تاریخ هرقل ۳۴۰، ۳۵۴

تاریخ هندوستان معروف به کمبریج ۱۲

تاریخ یعقوبی ۴۴

تاريخ يهود ٢٠

تبصرة العوام ٤٧، ٢۴۶

تتبعات راجع به دین زردشتی در ایران قدیم

بیست و دو

تتبعات راجمع به قديميترين دوران كيش

زردشتی بیست و دو

تتبعات زردشتی ۳۱۱

تتبعات مانوی ۲۶

تثلیث از نظر ادیان ۱۴۰

تجارت الامم ۲۶۱، ۳۷۷

تحقیقات انتقادی راجع به رباعیات خیام ۲۰۴

تحقیقات ایرانی ۵۲، ۸۶

تحقیقات باستان شناسی بیست و چهار

تحقیقات در باب تاریخ الرها ۵۳

تحقیقات دربارهٔ مانویت ۱۱۱، ۱۳۲، ۱۳۴،

۱۳۵

تحقیقات در باب مذهب مانوی ۵۵

تحفیقات دربارهٔ مذهب زردشت در ایران قدیم

جشن نامه فریدریش گیزه ۳۰۷ جغرافیای تلمود ۲۰ جنگ ارمنستان بیست جنگ ایران بیست و یک، ۸۹، ۹۳، ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۵۹، ۲۷۷، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۵۰، ۲۵۵، ۲۷۷ بخگهای قیصر موریکیوس با ایرانیان ۳۱۷، جنگ گتها ۲۹۳ جوامع الحکایات ۳۸، ۴۰

چند یادداشت راجع به نام لحنهای ایسرانی در عهد ساسانیان ۳۴۸ چهار گنفرانس راجع به ارمنستان ۶ چهار مقاله ۹۴، ۲۹۲ چین و روم شرقی ۹۱، ۲۷۷

جهان اسلام ۳۰۷

جهان شرقی ۵۵، ۱۱۷، ۱۱۱، ۲۴۴

جهان مشرق ۴۷، ۱۱، ۱۴۵

جهودان در ادبیات پهلوی ۱۹۷

حجاریها و نقوش برجسته ایران بهست و دو حفاری های دورا اوروپوس ۳۲۹ حیقوق سیاسانی بیست، ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۳۳، ۲۳۴، ۷۳۷ ـ ۲۳۲، ۲۴۱، ۲۲۲، ۲۸۴، ۲۹۹ حقوق سربانی ۲۳۴

خیانه مزین به نقوش دیواری ۳۲۹ خدای نامه عخودای نامکی خسروانیات ۳۴۷ خسروای گوادان اود ریدگی هشاه خسوو و غلامش

دادستان ای دینیگ ۳۵، ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۳۸، ۲۴۰ دادستان ای مینوگ ای خرد بیست و چهار، ۳۴، ۳۵۱، ۲۰۸، ۲۰۳، ۳۰۹، ۳۰۹، ۳۵۱، ۳۵۲ دایرةالمعارف اسلام ۲۷۹ در باب ادبیات پارسی ۱۳۰ در باب حقوق ساسانی بیست در باب داستانهای تاریخی ایرانیان قدیم ۴۴ در باب فرهنگ ایران باستان ۲۸۴

گاسون ۲۷ درباب معرفت زبانهای ایرانی میانه ۷۶ دربارهٔ دمونولوژی ایرانی بیست و دو، ۱۸، ۱۸ دروازه آسیا بیست و پنج، ۹۱، ۱۶۹، ۱۸۵ ـ ۲۲۷، ۳۲۶ ـ ۳۳۲، ۳۳۷ ـ ۳۴۳، ۳۴۳

در باب قسمت سغدی کتیبه سه زبانی کارابال

دستورالوزراء ۸۲ دستوران ۳۶ دستور زبان ارمنی ۷۷، ۸۵، ۸۵ دعاهای استغفار ۱۳۲ دفاتر باستانشناسی هند ۷۲ دورا اوروپوس و صنایع آن ۱۹۹، ۱۹۴ دو روایت از تاریخ مزدک ۲۴۳ دین ایرانی ۱۳۶،

دينکرد ۳۴، ۳۵، ۸۵، ۸۶، ۱۰۱، ۱۰۱، ۲۰۱،

۳۲۱، ۵۲۱، ۵۵۱، ۱۵۱، ۱۹۱، ۱۲۰ ۹۱۲،

روایات عامیانه ۲۷۱

\(\lambda \text{IT} \cdot \text{TY} \text{IT} \text{IT} \text{IT} \\
\text{PGY} \text{APY} \text{APY} \text{IPY} \text{IPY} \text{IPY} \text{APY} \\
\text{PGY}

دیوان منوچهری ۳۴۸

زاپیسکی ۲۷ زادسپرم ۱۰۴ زبان پهلوی، ادبیات و دستور آن ۳۸۰ زبان تخاری ۲۸ زبور داود ۳۸۶ زبور مانوی ۳۸۸ زردشت پیغمبر ایران قدیم ۲۱، ۵۰ زروانکا ۲۱

زمان باستان ۲۲

زند اوستا بیست و یک، بیست و دو، ۳۴، ۳۵، ۲۰۴ ۲۹۸، ۲۳۳، ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۲ زن در حقوق ساسانی بیست، ۳۶، ۲۱۸، ۲۳۳، ۲۳۹، ۲۴۱، ۲۹۹

سالنامه انجمن علمی آذربایجان ۳۲ سالنامه انجمن علمی آذربایجان ۳۲ سالنامه انستیتو لغت و تاریخ شرق ۳۱۹ سالنامه مجموعه های هنری پروسی ۴۳، ۲۸۷، ۳۲۸، ۲۸۷، ۳۳۲، ۳۴۳ سالنامه های بیزانسی و یونانی جدید ۹۹، ۲۶۶، سالنامه هند و ژرمنی ۲۸ سالنامه هند و ژرمنی ۲۸

سالتانه سد و روسی ۱۸ سرگذشت نرسس قدیس ۵۰ سرود زردشت به لهجهٔ شمالی ۱۴۰ سفرالاحیاء ۲۸۸

سفرالاسرار ٣٨٨

سفرالجبابره ٣٨٨

سفر باستانشناسی در نواحی دجله و فرات، بیست و دو، ۲۰۲، ۲۷۵، ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۸۵، ۳۲۴ راجع به لهجههای ایرانی میانه ۴ راههای قدیم ابریشم بین چین و شام ۱۲ راهنمای کابینه مدالها ۳۴۳، ۳۴۴ رد بر فرقهها ۵۱ رد کفار ۴۹ الرسالات ۳۸۸

رسالات آکادمی پروس بیست و یک، ۲۰، ۲۶۔ ۱۳۲، ۱۳۲، ۷۰، ۵۳، ۲۷ رسالات آکادمی ساکس ۱۰۴، ۱۳۳ رسالات آکادمی سن پترسبورگ ۲۶، ۱۳۲ رسالات انجمن علمی گوتینگن ۹۱، ۹۶، ۱۴۱،

رسالات انستیتوی فرانسه ۹۱ رسالات باستان شناسی هند ۱۶۷ رسالات شرقی بیست و یک، ۲۸ رسالة الاثنین ۱۴۵ شم۸ رسالة الاصل ۱۴۵، ۲۸۵ رساله پهلوی ۳۹، ۲۲۵، ۲۸۵ رساله تبیینیه افراآت ۵۵ رساله تبیینیه سورانطاکی ۵۵ رساله راجع به جنگ ۳۹ رساله کوان ۱۴۵، ۲۸۵ رمان بهرام چوبین ۴۴

آسیای صغیر ۹۱ روایات ۴۴، ۲۴۳ روایات بندهشن و زند ای وهمن یشت ۱۰۴ روایات داراب هرمزیار ۲۸۱

روایات سریانی ۳۰۵

شرح زندگانی ربن هرمزد ۵۴ شرح زندگی نرسی پاک ۷ شروح تئودور بارکونائی ۵۵ شش ماه در ایران ۱۱۹ شکندگمانیگ ویزار ۲۱۹، ۳۱۱، ۳۱۲ شهرستانیها ای ایرانشهر ۳۷، ۶۵، ۶۵، شسهرهای کساروانسی بسیست و یک، ۶۱، شهید آدیابن ۵۳، ۱۶۱، ۱۹۲، ۱۹۴، ۳۲۹

سکههای سلاطین یونانی و سکاپی در باختر و هند ۱۲ هند ۱۲ سکههای کوشانیان کبیر ۱۲ سکههای کوشانی و ساسانی ۱۶۷ سلاطین کنده ۶۶ سلسله لحمیان حیره بیست و یک، ۶۶

ملسله لحمیان حیره بیست و یک، ۶۶ سلطنت کواد اول و کمونیسم مزدگی، بیست و سسه، ۲۴۷ ـ ۲۴۵، ۲۱۳ ، ۲۱۳ ـ ۲۴۵، ۲۴۷ ـ ۲۶۳ ما ۲۵۵ ما ۲۶۳ ما ۲۶۳

سلوکیه و تیسفون ۲۷۵، ۲۷۹، ۳۶۲ سنی ملوک الارض ۳۸ سوترای انگل لونگ ۲۷ سوترای علل و معلولات ۲۷ سوتکر ۱۱۷

سورسخون بیست و یک، بیست و دو، ۸۵، ۲۱۶، ۲۴۵، ۲۶۷، ۲۸۴، ۲۸۸، ۳۷۵، ۳۷۶ سوریا ۳۲۹ سه سنگ مقلس ۲۱۳

سوسنیک مقدس ۲۱۳ سه کنفرانس درباب گاثاهای اوستا ۱، ۱۳ سیاست نامه ۴۲، ۴۴، ۴۷، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۴۳، ۴۶۰، ۲۶۹، ۲۷۱، ۲۹۱، ۲۹۷ سیرملوک العجم ۳۷، ۳۹، ۲۱۲

صرف و نحو ارمنی ۸۸، ۹۹، ۱۵۲، ۱۵۵، ۱۲۲۰ ۲۲۱ م ۲۲۳، ۲۸۳ م ۲۸۳، ۲۲۱ صرف و نحو فرس قدیم ۵۷ صنایع ایران ۳۰، ۶۵، ۱۲۲، ۳۲۶، ۳۶۰ ۳۶۰ صنایع ایران ۳۰، ۶۵، ۱۲۲، ۱۵۴، ۱۲۱ م ۳۶۰، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۸، ۲۸۵، ۱۸۵، ۲۸۶، ۲۸۵، ۲۸۵، ۲۸۵، ۳۳۶ صنعت یونانی و بودایی در گنداره ۲۴ صورت اصلی ۱۳۵

طبقات اجتماعی در روایات اوستایی ۱، ۶۹ طبقهبندی لهجههای هند و اروپایی ۲۸

ظهور عیسویت از آیین گنوستیکی ۲۲

عقاید مانوی در متون چینی و ایرانی ۱۳۲ عقاید مانویه ۱۳۵، ۱۳۶، ۱۴۶ علم لهجههای ایرانی متوسط ۲۱۹ عناصر زبان شمال ایران در کلام فردوسی ۲۶ عهد کتیبههای خروشتی هندوستان ۱۲ شاپورگان ۱۳۴، ۱۴۳، ۱۴۵، ۱۲۵، ۳۸۶، ۳۸۸ شاهان ۳۷، ۴۲، ۶۶

شـاه خسـرو و غـلامش ۳۷، ۹۲، ۲۸۴، ۲۹۹، ۳۴۱، ۳۴۳، ۳۴۶، ۳۴۹

شرح زندگانی اورلیان ۱۵۵

فتوح البلدان ۴۸

فرهاد و شیرین ۳۴۰

فرهنگ پهلوي ۳۴

فرهنگ جغرافیایی ۴۷

فرهنگ ای پهلویگ ۲۴۰

فرقماطيا ٢٨٨

ایرانی ۱۷

قطعات کوشانی ۲۸

قسطعاتی از یک کستاب بسودایسی بسه زیسان آریایی قدیم ۲۸ قلمرو خلافت شرقی ۲۴۶، ۲۷۹ قوانین سریانی ۱۱۰

عیسویت و کیش ماندایی ۲۳ عیون الاخبار ۳۹، ۴۲، ۴۵، ۹۵، ۱۵۹، ۲۰۰، آریایی قدیم ۲۸ تلمرو خلافت شر

فارسنامه ۴۰، ۴۲، ۴۴ ـ ۴۶، ۶۰، ۱۴۴، ۲۲۹،

777, 777, 767, 667, 697, 677 - 177

غرراخبار ملوک الفرس پانزده، بیست و یک، ۴۵ غزل غزلهای سلیمان ۳۸۶ غزل غزلهای سلیمان ۳۸۶ غسانیان ۶۶ غسانیان ۶۶

۳۸، ۲۹، ۶۹، ۲۹ - ۳۳، ۲۲۱، ۲۸۱، ۲۸۴، ۲۸۴، ۲۸۴

کارهای هیئت باستانشناسی فیرانسوی درافغانستان ۲۵

کاوشهای جدید باستانشناسی در بامیان ۲۵

کتاب الاذکیاء، ۴۷، ۲۷۱

کتاب الاسرار ۲۵، ۸۸۳

کتاب الاصلین ۲۵۷

کتاب امثال سلیمان ۴۸۶

کتاب اوگریوس ۴۹

کتاب اوربوس ۴۹

کتاب ایوب ۴۸۶

کتاب ایادشاهان ۴۸۶

کتاب الاسام ۱۵۶۶

کتاب الاتاج پانزده، بیست و یک، ۴۰، ۴۶، ۴۶،

۹۹، ۹۲۱، ۰۰۲، ۱۰۲، ۸۱۲، ۵۹۲، ۳۷۲،

کتاب دعا و اعتراف ۱۴۱، ۱۴۲، ۱۲۵، ۱۴۶،

كتاب تواريخ ايام ٣٨٤

کتاب حزقیال نبی ۳۸۶

کتاب حکام ۵۴، ۳۵۳

کتاب دانیال نبی ۳۸۶

کتاب دعای مانوی ۷۰

كتاب سقراط اسكولاستكوس 49

کتاب ماندایی پدر عظمت ۱۳۹

کتاب روفینوس ۲۸

كتاب نيكفروس ٥٠

فصل اول وندیداد و تاریخ نخستین تیرههای

فهرست درسیهای آیاد ت ایرانسهر ۱۲ هم فهرست مسکوکات پارت ۱۲ فهرست مسکوکات یونانی در عربستان و عراق و ایران ۵۷، ۱۱۵ فهرست مهرهای کتابخانه ملی ۲۸۶ فیلولوگوس ۷۴، ۸۰، ۲۶۵ قصص سریانی ۱۹۵ فهرست اعلام فهرست اعلام

لشکرکشی قیصر موریکیوس به ایران ۱۲۵ لغت و ادبیات آریایی شمالی ۲۸ لهجهشناسی متون ایرانی غربی تورفان ۲۶ لهجههای ایرانی متوسط ۲۳۷

مأموریت علمی در ایران بیست و چهار، ۱۸۵، ۲۲۵ مأموریت و انتشار مسیحیت ۵۳ مادیان ای چترنگ ۳۳، ۳۶، ۲۶۵، ۲۶۵، ۳۶۰، ۳۴۰، ۲۶۵، ۲۶۵، ۲۶۵، ۲۶۳، ۲۴۰، ۲۹۳، ۱۸۳، ۳۶۰، ۲۹۸، ۲۴۰ مانویت طبق اکتشافات و تحقیقات جدید، ۱۳۳ مانی و تحقیقات دربارهٔ دیانت او ۱۳۲ مانی و تعلیمات و آثارش ۱۳۲ مبادی عیسویت در گرجستان طبق روایات مبادی عیسویت در گرجستان طبق روایات دینی ۲۰۶، ۲۰۶، متون پهلوی بیست و سه، بیست و جهار، ۳۶، متون پهلوی بیست و سه، بیست و جهار، ۳۶،

كتاب الهند ۴۰، ۲۳۹، ۳۰۲ کتاب هنوخ ۱۳۴، ۱۴۰، ۱۴۵ کتب حقوقی سریانی ۳۶، ۱۰۷، ۲۳۴ کتب سامی لو زاک ۵۴ کتیبههای پهلوی کنیسهٔ جهودان دورا ۳۳، ۱۹۴ کتیبههای ماندایی جامهای خوابیر ۵۵، ۱۰۷، 111,771 كرونيكون پاسكاله ٥٠ کشف آثار مانوی در مصر ۱۳۳ ـ ۱۳۵، ۱۴۲ کفلایه ۱۳۳، ۱۳۴، ۱۳۸، ۱۴۲، ۱۴۳، ۱۴۵، کلیساهای عهد ساسانی ۲۷۹ کلیله و دمینه ۳۶ ، ۲۶۲ ، ۳۰۳ ، ۳۰۳ ، ۳۰۷ ۸۰۳، ۳۱۳ كنزالحيات ١٤٥، ٣٨٨ کواداول و مزدک ۴۶ کوکازیکا ۵۲ کومون ۱۰۲ کیانیان بیست و سه، ۲، ۳۴، ۳۵، ۴۵، ۶۴،

گاثاها ۱،۲۱ ـ ۱۰۶، ۱۰۶ گاه شماری در ایران قدیم ۱۲۵ گاه نامگ ۴۰، ۴۶، ۲۸۹ گجستگ ابالیش ۲۶۰ گزارش آکادمی دانمارک ۲۸، ۴۶ گزارش آکادمی پادشاهی علوم هلند ۸۰، ۸۸ گزارش آکادمی هیدلبرگ ۲۹۹ گزارش جلسات آکادمی علوم پروس بیست و سمه، ۲۶ ـ ۲۸، ۳۹، ۹۶، ۱۲۴، ۱۲۳، ۱۱۳، ۲۱۱،

گزارشهای باستان از ایران بیست و سه، بیست و

ینج، ۳، ۴، ۱۰، ۱۱، ۴۳، ۴۳، ۴۷، ۴۷، ۴۷،

747, 111, 111, 111, 117, 277

171, 771, 171

مجله انجمن علمی آذربایجان ۸۸ مجله انجمن فنلاندی و اوگری ۲۷

مجله انستیتو شرقی کاما بیست و یک، بیست و سه، ۱۸، ۴۷، ۵۰، ۸۰، ۵۸، ۹۵، ۱۸۲، ۱۵۹، ۱۸۹، ۳۳۴، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۹۸، ۳۳۴،

۵۵۳، ۵۷۳

مجله ایرانشهر ۳۴۷، ۳۴۸

مجله ایران لیگ ۱۲۶

مجله باستانشناسی ۱۵۰

مسجله تساریخ ادیسان بسیست و سسه، ۱۸، ۱۸۸ ، ۲۶۰، ۲۷۲، ۳۶۹

مجله تاریخ کلیسا ۱۳۹، ۱۳۹

مجله تحقیق راجع به اناجیل ۲۳

مجله جهان شرق ۱۰۹

مجله سوريا ۲۷۵

مجله شرقشناسی وین بیست و سه ۳۶، ۵۲، ۵۲، ۲۹۸، ۲۹۸، ۳۲۴، ۳۴۱،

777, 167

مــجله صــنایع آســیایی ۳۲، ۵۹، ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۱۵،

مجله علوم دینیه ۱۴۰

مجله کاوه ۳۴۸

مجله مسکوکات ۳۴، ۵۷

مجله مطالعات ارمنی ۶، ۷۰، ۸۵، ۳۵۸

مجله مطالعات شرقی ۲۴، ۴۲، ۴۳، ۴۶، ۳۰۳،

3.7

مجله مطالعات شـرقی ایـتالیا ۳۵، ۴۰، ۲۱۲،

۷۰۳، ۶۵۳

مجله نروژی علم لغت ۲۸

مجله هندشناسی و ایران شناسی بیست و سه،

97, 77, AP, 11<del>4</del>

مجله هنری ۳۲۵

مجمل التواريخ ۴۴ ـ ۴۶، ۷۹، ۲۴۳، ۳۶۳

مجموعه آثار خطی هورنلی ۲۸

۷7; 1*1*; ••1; •11; 671; P17; •47; 697; 107; 107; 664

متون خطی زند ۱۰۸

متون راجع به تقویم مزدیسنی ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۵

متون سریانی ۵۴

متون سغدی ۲۱، ۲۱۲

متون فارسی ۲۴۶، ۲۶۰

متون مانوی به زبان پارسی میانه ۳۵۹

متون مانوی به زبانهای ایرانی میانه ۱۲۴

متون و ابنیه منقش راجع به اسرار دیـن مـیترا ۱۸

متون و تحقیقات ۵۵

مجادلات قلمی سریانیان علیه مذهب ایرانیان

مجله آثار قديم ٢٨١

مجله آسیایی بیست و سه، ۱، ۱۳، ۲۷، ۴۰،

10, 40, 65, 64, 46, 46, 1.1, 4.1,

٥٠١، ٩٠١، ١١١، ١٢١، ١٢١، ١٨١، ١٥١٠

201, 101, 471, 7.7, 717, 77, 177,

777, 767, 887, 787, 787, 877

مجله آشورشناسی ۱۱۴، ۳۶۸، ۳۷۸

مجله آکادمی امپراتوری علوم سن پترسبورگ

۲۰

مجله آمریکایی زبان و ادبیات سامی ۳۱، ۳۲، ۱۱۵

116

مجله ادبيات آلماني ١٠۶

مجله ادبیات شرقی ۳۷

مجله انجمن پادشاهی آسیایی بنگاله نوزده، بیست و سه، ۷، ۳۰، ۴۵، ۱۳۳، ۱۴۶، ۲۱۷،

٧١٣، ٠٣٣، ٢٣٧، ٨٣٣

مجله انجمن شرقي آلمان بيست و سه، ۵، ۱۱،

17 - 77, 70, 62, 82, 77, 67, 77, 17

72 7.7, 8.7, 777, 107

مجله انجمن شرقی آمریکا بیست و سه، ۱۲۰،

فهرست اعلام فهرست اعلام

مطالعات ایرانی ۲۹، ۳۴، ۲۱۲ مطالعات چینی ۹۱ مطالعات دانمارکی ۱۰۹ مطالعات درباب السنه هند و ژرمنی ۳۷ مطالعات درباب مزج و اختلاط عقاید در عهد قدیم ۱۳۳

مطالعات دربارهٔ حجاریهای پالمیر ۱۶۶ مطالعات در زبان و تاریخ قدیم ۳۱۸ مطالعات زردشتی ۱۹

مطالعات ساسانی بیست، بیست و چهار، ۳۹، ۴۶، ۴۶، ۱۲۶، ۲۹۸، ۲۶۷، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۳

مطالعات سکایی ۲۸ مطالعات شرقشناسی ۹۶، ۱۴۱ مطالعات شرقی ۱۰۵، ۱۶۰ مطالعات کتابخانه واربورگ ۱۳۳ مطالعات مانویه ۱۳۲ مطالعات هندوسکایی ۲۸ مطالعات هندی و ایرانی تقدیم به سب

مطالعات هندی و ایرانی تقدیم بـه سـر جـرج گریرسون ۷۰، ۲۶۶

مطالعات هندی و ایرانی تقدیم به ویلهلم گیگر ۲۴۴،۱۰۳

> مطالعه درباب ماندائیان ۲۳ مطالعه درباب مسکوکات پارس ۵۷ مطالعه درباب نقوش ۱۹ مطالعه راجع به هندوسکاییها ۱۲ معجم البلدان ۲۹۹ معرفت دورهٔ باستانی ایران ۹۰ مغها در اران قدیم ۱۷

معرفت دوره باستانی ایران ۹۰ مغها در ایران قدیم ۱۷ مغهای یونانی شده ۲۱ مفاتیح العلوم ۴۷، ۴۸، ۹۵، ۳۶۰ مقالات بتسن برگر درباب علم السنه هند و

عادت بنسن بردر درباب عشم انسته همند و ژرمنی بیست و چهار، ۹۲، ۹۴ ـ ۹۶

مقالات راجع به جغرافیا و نـژادشـناسی بـابل ۲۷۹ مجموعه جغرافیون عرب بیست و یک، بیست و چهار، ۳۹، ۴۵، ۴۵، ۴۷، ۷۸، ۱۲۰، ۱۹۳، ۲۷۳، ۲۸۲، ۲۹۷، ۳۵۳، ۳۵۹، ۳۶۱ ۳۶۳ مجموعه علم باستانشناسی ۲

مجموعه مورخان ارمنی ۵۲

مجموعه مورخان قدیم و جدید ارمنستان بیست و سه

مجموعه مورخان بیزانسی ۷۴ محاربه قلمی آذر هرمزد و اناهید با موبدان موبد ۵۵

المحاسن و المساوی ۴۷، ۱۲۶، ۲۷۳، ۳۳۴ مداخله سیاسی کنستانس دوم در ارمنستان بزرگ ۱۷۳

مذاهب مرموز یونانی ۱۴۰ مذهب گنوستیکی یهود قبل از مسیح ۲۱ مذهب ماندایی ۲۳ مردان ۵۸، ۲۳۶ مرزبان نامه ۴۷، ۲۲۸

مزدک نامگ ۴۴، ۲۴۳، ۲۶۰ مسائل زردشتی در کتب قرن نهم میلادی ۳۷۱ مسائل عمدهٔ مذهب گنوستیکی ۲۱ مسافرت در ایران بیست و دو، ۱۵۵ مسکوکات ساسانی در موزهٔ ارمیتاژ ۳۴ مسکوکات کوشان و ساسانی ۳۴ مسکوکات هندوسکایی ۱۹

مسیحیت در ایران در زمان سلطنت سلسلهٔ ساسانی بیست و سه

مسیحیت در شاهنشاهی ایران ۲۰ مشرق زمین ۱۱، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۴۱، ۱۵۰، ۲۷۵ مشرق و میراث یونان ۲۹۹

مقام عیسی ۱۴۰، ۱۳۴

جهار

ملاحظاتی درباب دین پارتیان ۱۹

ملل و نحل ۴۷

ملوک کنده ۲۵۹

ملوک لحمی ۱۷۲

مناقشات سریانیان علیه دین ایران ۵۵

منابع سریانی ۵۳، ۱۶۰

منابع و تحقیقات هند و ایرانی ۱۰۳

منتخباتی از کتاب سریانی اعمال شهدای ایران بیست و پنج، ۵۵، ۸۴، ۲۱۶

موراهای سکایی ۲۸

موزئون، نوزده، ۲۶۷، ۲۶۸، ۳۷۲، ۳۷۲ ۳۷۵

موسیقی در تمدن ساسانی ۳۴۵

مهرهای ساسانی ۳۳

مینوی خرد ← دادستانای مینوگ ای خرد

نام نامهٔ ایرانی بیست و پنج، ۵۸، ۷۴ نامهای کارداران ایران طبق کتیبه های میخی ۵۷، ۸۸

نامه سکهشناسی ۱۶۸

نامه اعمال شهیدان ۱۱۲، ۱۹۴، ۲۲۹

نامه تنسر هفده، ۴۰ ـ ۴۲، ۶۹ ـ ۷۱، ۷۳، ۹۲،

**\*P. • 71. 791. • 77. 777 \_ 177. P77.** 

177, 197, 497, 497, 177, 777, 687,

نامه دانشوران گوتینگن ۱۳۳، ۲۵۰ نامههای آسیایی ۳۳۲

نخستین انسان و نخستین پادشاه ۲۳، ۷۹، ۱۲۴،

۱۳۶ ،۱۲۸ ،۱۲۶

نشریه انجمن تتبعات ایرانی ۱۷، ۲۶۷، ۳۵۹ نشریه انجمن علمی استراسبورگ ۲۸

نشریه مدرسه زبانهای شرقی نوزده مقدمه برزویه از کتاب کلیله و دمنه بیست و نطق سر سفره به زبان فارسی میانه ← سو رسخو ن

نظری به تاریخ صنایع بیست و یک، ۳۳، ۳۴، ۳۶، ۱۲۱، ۱۳۱، ۵۵۱، ۱۵۱، ۱۶۱، ۳۶۱، ۶۹۱، ۱۹۱، ۱۷۱، ۷۸۱، ۲۰۲، ۱۷۲، ۰۸۲، 777, 977, 677, 977 - 177, 777 - 977, 446 - 444

نفوذ ایرانیان در ادبیات اسلامی ۳۹، ۴۰، ۲۹۸ نقوش برجسته ۶۱، ۶۳، ۶۵، ۱۱۵، ۱۳۱، ۱۵۹، 791, 991, 191, 199, 191, 411, 7.7, ۷۸۲، ۶۲۳، ۵۲۳، ۰۳۳، ۷۳۳ نوشتههای مانویان ۱۴۵

نهاية الارب بيست و چهار، ٧، ۴۲، ۴۴، ۴۶، ٠٤، ٢٨، ٥٨، ٣٩، ٥٩، ٩٩، ٨٩، ٩٩، ٩٥١، 717, 777 \_ 677, 767, 197, 797, 177, 797, 797, 177, .77, 767, 767, 787 نیرنگستان ۸۶ ۲۳۵

ورتره و ورثرغنه ۱۳، ۱۰۹، ۱۱۴، ۱۱۷، ۱۵۲ ورشتمانسرنسک ۸۶ ورقی از یک کتاب سرود مانوی ۱۴۷

وزرگمهر ۳۶

ونـــدیداد ۸، ۱۰۳، ۱۲۹، ۲۱۹، ۲۴۲، ۲۴۷،

1.7, 707

وهرام چوبین نامگ ۴۴ ویرانههای دشت ختای ۲۴ ویرانههای زیرریگ ختن ۲۴ وى ديوه داته + ونديداد ویس و رامین ۲۱۹

> هجوم عرب ۵۲ هزار و یک شب ۳۱۹ هنرمانوی ۳۸۸

هوسپارم نسک ۸۶ هیئت اعزامی به تیسفون ۲۷۵ هیربدستان ۸۶

یادداشتهای آکادمی برلن ۳۰ یادداشتهای ادبیات پارسی ۳۰۷ یادداشتهای انجمن آسیایی بنگاله بیست و پنج، ۲۸ یادداشتهای انجمن زبانشناسی پاریس بیست و

یادداشتهای باستانشناسی هند ۳۴ یادداشتهایی راجع به تاریخ هندوسکایی ۱۳ یادداشتهای زبانشناسی ۲۷ یادگارنامهٔ دستور هوشنگ ۳۴۸ یادگارنامهٔ مودی بیست و پنج، ۴۴، ۸۷، ۸۹

911, 671, 371, 971, 777 يادگارنامهٔ ويليامزجكسن ٣١ یسنا ۱۰۶،۱۰۳،۱۶ یشتها ۱۳، ۵۷ یک ترجمه سغدی از وسنتره جاتکه ۲۷ یک رساله مانوی مکتشفه در چین ۱۳۲ یک سرود مانوی درباب آفرینش ۱۳۴، ۱۳۷ یک کتاب سرود مانوی ۱۳۲ یک کتاب هنوخ مانوی ۱۳۲ یک گفتگوی دبستانی به زبان پارسی میانه ۲۹۸ یک لقب یارتی در زبان سغدی ۷۰ یک لهجهٔ جدید سکایی ۲۸ یک متن جدید سکایی ۲۸ یک متن طبی به زبان ختنی ۲۸ یک نسخه خطی سوورنه بها سوتره بـه زبـان سکایی ختن ۲۸

